


Genel Yayın Yönetmeni / Editor in Chief • C. Cansın Selin Temana 

Kapak & İç Tasarım / Cover & Interior Design • Serüven Yayınevi

Birinci Basım / First Edition • © Ankara 2025

ISBN • 978-625-8559-87-3

© copyright 
Bu kitabın yayın hakkı Serüven Yayınevi’ne aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. The 
right to publish this book belongs to Serüven Publishing. Citation can not be shown 
without the source, reproduced in any way without permission.

Serüven Yayınevi / Serüven Publishing 
Türkiye Adres / Turkey Address: Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA 
Telefon / Phone: 05437675765 
web: www.seruvenyayinevi.com 
e-mail: seruvenyayinevi@gmail.com

Baskı & Cilt / Printing & Volume 
Sertifika / Certificate No: 47083



YENIÇAĞ TARIHI 
ALANINDA ULUSLARARASI 
DERLEME, ARAŞTIRMA VE 

ÇALIŞMALAR

Editör    Doç. Dr. H. Hilal Şahin





İÇİNDEKİLER

Bölüm 1

OSMANLI TOPLUMUNDA KAHVEHANE: KAMUSALLIK, 
DENETİM VE MUHALEFET

Hüseyin BAYARSLAN—1

Bölüm 2

XVIII. YÜZYIL ORTALARINDA ANTEP SANCAĞI'NDA VERGİ 
TAHSİLATI VE SORUNLARI

Hamza YILDIZ—15

Bölüm 3

KİRLİLİK VE İDARE: OSMANLI İMPARATORLUĞU'NDA  
16-18. YÜZYILLARDA KENTSEL ÇEVRE SORUNLARI VE 

DEVLET REFLEKSİ

Murat POLAT—35

Bölüm 4

19. YÜZYILDA HOYRAN'IN İDARİ VE  
SOSYOEKONOMİK YAPISI

Behset KARACA—51



Bölüm 5

XVI. YÜZYIL OSMANLI KUŞATMA SAVAŞLARINDA 
MOTİVASYONEL VE PSİKOLOJİK UYGULAMALAR

Veysel GÖGER—75

Bölüm 6

OSMANLI İMPARATORLUĞU DÖNEMİ ISPARTA (HAMİT 
SANCAĞI) VE ÇEVRESİNE YÖNELİK ARAŞTIRMALARIN 

HİSTORİYOGRAFİK BİR DEĞERLENDİRMESİ

Durmuş Volkan KARABOĞA—89

Bölüm 7

EKBER ŞAH DÖNEMİNDE MİMARİ VE KÜLTÜREL SENTEZ 
ÖRNEĞİ OLARAK FETİHPUR (FATEHPUR) SİKRİ

H. Hilal ŞAHİN—107

Bölüm 8

EVLİYA ÇELEBİ SEYAHATNÂMESİ'NDE RÜYALARIN İŞLEVİ

Hüseyin BAYARSLAN—127



,,

Bölüm 1

OSMANLI TOPLUMUNDA KAHVEHANE: 
KAMUSALLIK, DENETİM VE MUHALEFET

Hüseyin BAYARSLAN1

1   Arş. Gör. Dr, Kırıkkale Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih 
Bölümü. huseyin.bayarslan@gmail.com ORCİD: 0000-0002-9429-6265

*Bu çalışma sorumlu yazarın doktora tezinden üretilmiştir.



2  . Hüseyin BAYARSLAN

GİRİŞ

Tanzimat yılları, Osmanlı İmparatorluğu’nda kamuoyunun ortaya 
çıkışı ve görünürlük kazanması bakımından belirleyici bir eşik oluştur-
muş, bu süreçte basının gelişmesi ve gazetelerin dolaşıma girmesi, dü-
şünce üretimi ve paylaşımının başlıca kanalları arasında yer almıştır. 19. 
yüzyılın ikinci yarısında siyasal hayatın hareketlenmesi, bireylerin top-
lumsal ve siyasal sorunlara yönelmesini artırmış, kamusal müzakerenin 
gündelik hayata sızmasını mümkün kılmıştır. Bu ortamda kahvehaneler, 
kamuoyunun oluşumunu besleyen etkili toplumsal mekânlar hâline gel-
miştir. Kahvenin on altıncı yüzyılda Yemen üzerinden Osmanlı coğraf-
yasına girmesiyle yaygınlaşan kahvehaneler, 1550’lerde Tahtakale’deki ilk 
örneklerinden itibaren cami ve çarşı çevresinde gelişen geleneksel buluş-
ma alanlarına eklemlenmiş, kısa sürede yoğun bir sosyal çekim merkezi 
yaratmıştır. Farklı sınıf ve inanç gruplarından insanları aynı çatı altın-
da buluşturan bu mekânlar, karşılaşmaların ve etkileşimin yoğunlaştığı 
gündelik kamusal alanlar üretmiştir. Zamanla kahvehaneler, sohbetin 
ve haberleşmenin merkezine dönüşerek siyasal ve toplumsal meselelerin 
tartışıldığı alanlar yaratmış, bu durum devlet nezdinde düzen ve otorite 
açısından kaygı uyandırmıştır. Bu nedenle Osmanlı idaresi, kahvehane-
leri potansiyel muhalefet ve huzursuzluk kaynağı olarak değerlendirmiş; 
IV. Murad dönemindeki yasaklar bu yaklaşımın erken tezahürleri arasın-
da yer almıştır. Tanzimat sürecinde denetim anlayışı varlığını korumuş, 
buna rağmen kahvehanelerin kamuoyu üretme kapasitesi zayıflatılama-
mıştır. Çeşitli toplumsal tabakalardan bireylerin bir araya gelerek fikir 
alışverişinde bulunduğu bu ortamlar, reformların yarattığı zihinsel dö-
nüşüm üzerinde etkili olmuştur. Basın faaliyetlerinin yoğunlaşmasıyla 
birlikte kahvehanelerin işlevi daha da belirginleşmiş; gazeteler ve dergiler 
burada okunmuş, haberler yüksek sesle paylaşılmış ve güncel tartışma-
lar bu mekânlarda devam etmiştir. Böylece kahvehaneler, halkın siyasal 
gelişmeleri izlediği ve yorumladığı kamusal alanlar üretmiştir. Osmanlı 
kronikleri ile seyyah anlatıları bu mekânların erken dönem kamusal et-
kileşim biçimlerini anlamaya imkân tanıyan önemli veriler sunar.

Osmanlı’da Kahvehane ve Kamuoyu İlişkisine Yönelik Gözlemler

Gelibolulu Mustafa Âlî’nin perspektifinde kahvehaneler, Os-
manlı toplumsal yapısında farklı sınıfların etkileşim kurabildiği 
ve bireysel temsillerin icra edildiği kamusal mekanlar olarak kar-
şımıza çıkar. 1553 yılından itibaren kent dokusuna dahil olan bu 
alanlar, toplumun entelektüel tabakası ile marjinal gruplarını aynı 
çatı altında birleştiren bir yapı sergilemiştir. Özellikle Şeyh el-Ha-
sen Şazeli gibi sufî figürlerle kurulan tarihsel ve manevi bağ, kah-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 3

veye metafizik bir derinlik kazandırmış, bu içeceği irfan ehli için 
ruhsal bir uyanış ve zihinsel berraklık aracı haline getirmiştir. An-
cak Mustafa Âlî, kahvehanelerin başlangıçtaki bu vakur duruşu-
nun zamanla erozyona uğradığını ve bu mekânların toplumsal bir 
yozlaşma merkezine dönüştüğünü savunur. Yazara göre bu alanlar, 
bilgisiz ve sefahate meyilli kişilerin asılsız iddialarla dedikodu üret-
tiği, sipahi ve yeniçerilerin ise geçmişlerini mübalağalı anlatılarla 
kurgulayarak yapay bir statü inşa etmeye çalıştığı mecralar halini 
almıştır. Aynı zamanda bu mekanlar, evsizler ve ekonomik yoksun-
luk içindekiler için birer barınma noktasına dönüşerek toplumsal 
dokuda işsizlik ve ataletle özdeşleşen bir simgeye dönüşmüştür. 
Kumar, tavla ve satranç gibi uğraşların rutinleşmesi, üretkenlik-
ten uzak bir yaşam biçimini kurumsallaştırmıştır. Netice itibarıyla 
Mustafa Âlî’nin anlatısında kahvehane hem dervişane bir manevi-
yatın hem de zamanla ahlaki çöküşün yaşandığı, gündelik hayatın 
gerilimlerini bünyesinde barındıran kompleks bir sosyolojik olgu 
olarak tasvir edilmektedir (Gelibolulu Mustafa Âli, 1978:180-181).

Peçevi’nin kayıtlarına göre Osmanlı kahvehaneleri, başlangıç 
evresinde entelektüel zümreler, bürokratik atama bekleyen aday-
lar ve ulema sınıfı tarafından kabul görmüş seçkin bir sosyalleşme 
alanı niteliğindedir. Edebi metinlerin mütalaa edildiği, hat sanatı-
nın icra edildiği ve satranç gibi oyunların oynandığı bu mekânlar, 
geleneksel üst düzey meclislerin daha ekonomik ve sivil birer yan-
sıması olarak tezahür etmiştir. Bu durum, kamusal aidiyetin top-
lumun farklı katmanları için daha ulaşılabilir bir zemin üzerinde 
yeniden formüle edilmesine olanak tanımıştır. Ancak zaman içe-
risinde din görevlilerinin ve toplumun uç unsurlarının da bu hal-
kaya dâhil olması, yerleşik dini ve toplumsal otorite nezdinde ciddi 
bir huzursuzluk kaynağı oluşturmuştur. Özellikle cami cemaatinin 
azalması ve din görevlilerinin bizzat bu mekânların müdavimi ha-
line gelmesi, geleneksel otorite hiyerarşisindeki sarsılmayı somut-
laştırmıştır. Bu toplumsal dönüşüme karşı dini otorite, hukuki ve 
fıkhî argümanlarla karşılık vererek kahvehaneleri “şeytanî alanlar” 
olarak nitelendirmiş ve çeşitli fetvalarla bu mekânları gayrimeşru 
ilan etmeye çalışmıştır. IV. Murad devrinde uygulanan sert yasak-
lar ve kapatma girişimi, halkın gizli işletmeler aracılığıyla direnç 
göstermesiyle sonuçlanmış ve bu süreç kahvehaneleri siyasal muha-
lefetin simgesel merkezleri haline getirmiştir. Sürecin sonunda baş-
langıçtaki radikal muhalefet yumuşamış, kahve tüketimi toplumsal 



4  . Hüseyin BAYARSLAN

bir norm olarak kanıksanmış ve devlet elitleri bu durumu ekono-
mik bir ranta dönüştürmüştür. Yüksek kademeli devlet görevlile-
rinin ve vezirlerin kahvehane işletmeciliğine soyunarak gelir elde 
etmesi, bir dönem dışlanan bu mekânların siyasi ve iktisadi sistem 
tarafından içselleştirildiğini göstermektedir (Peçevi İbrahim Efendi, 
1981:258-259).

Naîmâ’nın eserinde, IV. Murad döneminde gerçekleştirilen 
radikal kamusal düzenlemelerin ideolojik, siyasi ve etik temeller 
üzerine nasıl inşa edildiği görülmektedir. Rebiülevvel ayında vuku 
bulan büyük yangın felaketinin ardından filizlenen toplumsal 
huzursuzluk ve spekülasyonlar, payitahttaki kahvehanelerin 
ferman yoluyla kapatılmasına ve yıkılmasına zemin hazırlamıştır. 
Taşraya da sirayet eden bu uygulama ile söz konusu mekanlar, 
nifak tohumları saçan odaklar olarak doğrudan hedef alınmıştır. 
Kahvehanelerin tasfiyesini tütün yasağı takip etmiş, bu kısıtlamayı 
ihlal edenlerin yaşam hakkının ellerinden alınacağı ilan edilmiştir. 
Toplumun geniş kesimleri bu baskıcı sürece karşı mukavemet 
gösterirken, kentsel elitlerin eleştirel bir mizah ve hiciv yoluyla 
yasakları sorunsallaştırması, ahlaki regülasyonlara karşı gelişen 
dolaylı bir muhalefetin varlığını teyit etmektedir. Dini otoritenin bu 
siyasal tasfiyedeki rolü, Şeyh Kadızâde Mehmed Efendi’nin yangınlar 
ile tütün kullanımı arasında kurduğu ilişkide belirginleşmektedir. 
Manevi söylem ile fiziki felaketlerin birleştirilmesi, kahvehanelerin 
yok edilmesini meşruiyet zeminine oturtmuştur. Tasfiye edilen 
alanların yerine bekâr ve esnaf odalarının ikame edilmesi ise 
kamusal alanın devletin öncelikleri ve gereksinimleri doğrultusunda 
yeniden dizayn edildiğini göstermektedir. Padişahın tebdili kıyafet 
ile yürüttüğü denetimler ve bizzat infaz emirleriyle sokaklarda 
beliren cesetler, toplumsal hafızada «yerin kulağı vardır» deyimiyle 
sembolleşen derin bir korku iklimine ve otokontrol mekanizmasına 
yol açmıştır. Edirne örneğinde görülen sert müdahaleler, merkezi 
otoritenin taşradaki mutlakiyetçi denetimini gösterirken, Naîmâ, bu 
şiddet sarmalını, toplumsal disiplini tesis etmek adına kaçınılmaz bir 
gereklilik olarak sunmaktadır. Yazara göre kitlelerin kontrolü, ancak 
caydırıcı bir güç ve korku unsuruyla mümkündür. Devlet erkanına 
yönelik eleştirilerin ve siyasi muhalefetin üretildiği mekanlar olarak 
algılanan kahvehanelerin kapatılması, rejime yönelik potansiyel 
tehditlerin bertaraf edilmesi amacını taşımaktadır. Padişahın ilmi 
çevrelere ve tarikat yapılarına müdahale etmediği yönündeki anlatı 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 5

ise yasakların genel bir baskıdan ziyade, siyasal risk barındıran 
odaklara yönelik seçici bir müdahale olduğunu vurgulama gayesi 
taşımaktadır (Naîmâ Mustafa Efendi, 1968:1219-1221).

Mustafa Akdağ’ın değerlendirmesinde Osmanlı kahvehaneleri, 
toplumsal dokudaki ayrışmanın ve kentsel alandaki etik erozyonun 
temel odak noktalarından biri olarak betimlenmektedir. 16. 
yüzyılın ikinci yarısında Anadolu coğrafyasından payitaht ve 
diğer metropollere yönelen kitlesel göç hareketleri, bu mekanların 
sosyolojik mahiyetini kökten değiştirmiştir. Kent hayatına 
uyum sağlama noktasında zorluk yaşayan, bekâr erkek nüfusun 
kahvehanelerde yoğunlaşması, bu alanları geleneksel düzenin 
dışına taşımıştır.  Özellikle İstanbul ve Bursa gibi merkezi şehirlerde 
kahvehaneler, levendler ve istihdam imkânından yoksun gençlerin 
bir araya geldiği, norm dışı eğlence kültürünün ve marjinal ilişkilerin 
neşet ettiği birer mecraya dönüşmüştür. Başlangıçta Anadolu 
kentlerine de bu formda sirayet eden kahvehane kültürü, zamanla 
yerleşik toplumsal değerlerin zayıfladığı ve ahlaki çözülmenin 
kurumsallaştığı birer merkez olarak tanımlanmaya başlanmıştır. 
Bu bağlamda Akdağ, kahvehaneleri Osmanlı kent yapısındaki 
asayiş sorunlarının ve kimliksizleşmenin karşılığı olarak ele 
almaktadır (Akdağ, 1995:47). Bu bağlamda göçmen, işsiz ve bekâr 
erkek nüfusun birikmesi, başlangıçta mütevazı bir sosyalleşme 
alanı olan kahvehaneleri, eşkıyalık ve marjinal eğlencelerin merkezi 
hâline getirmiştir. Özellikle “sâde-rû oğlanlar” ve “çingâne” figür-
leri eşliğinde gelişen bu kentsel alt kültür, mahalle halkı tarafından 
“fesat yuvası” olarak tanımlanmış ve zaman zaman devlet otorite-
sine şikâyet edilmiştir (Akdağ, 1995:76-77). IV. Murad’ın reformcu 
ve otoriter siyaset anlayışı kahvehaneler konusundaki bu olumsuz 
algıyı pekiştirmiş ve şehirlerdeki kamusal toplanma alanlarını 
dağıtmak amacıyla kapatılmıştır (Zilfi, 1988:138). Bu süreçte, Zilfi’nin 
çözümlemeleri ışığında, kamusal hayata yönelik müdahalelerin bir 
sonucu olarak camiler, toplumsal diyaloğun ve bilgi alışverişinin 
birincil platformları konumuna yükselmiştir. Osmanlı camisi, Batı 
Avrupa’daki kilise merkezli ibadet mekânı tasavvurundan keskin 
bir biçimde ayrışarak, metafizik işlevinin ötesinde kolektif bir var-
lık alanı ve iletişimsel bir mecra inşa etmiştir. Dolayısıyla cami, 
kent yaşamına yeni dahil olanların, güncel gelişmeleri takip etmek 
isteyenlerin veya bir kitleye hitap etme arzusu taşıyanların doğal bir 
çekim merkezi haline gelmiştir.  Bu durum, Osmanlı kentsel tecrü-



6  . Hüseyin BAYARSLAN

besinde kamusal alanın teşekkülüne dair, belirli sınırlar dahilinde 
de olsa bir müzakere ve sosyal temas sahasının varlığını teyit et-
mektedir. Ancak burada kristalleşen kamusallık, seküler bir karak-
terden ziyade dini aksiyomların rehberliğinde şekillenen ve yerleşik 
toplumsal tabakalaşmayı sarsmadan muhafaza eden özgün bir yapı 
arz eder (Zilfi, 1988:131).

17. yüzyıl Osmanlı coğrafyasında yeniçeriler, toplumsal ve siyasal 
hayatın muhtelif katmanlarında nüfuzlarını belirgin şekilde artır-
mışlardır. Kahvehanelerin kamusal bir nitelik kazanmasıyla paralel 
olarak bu askeri zümre, söz konusu mekanları siyasal etkileşim ve 
kolektif örgütlenme mecraları haline getirmiştir. Yeniçerilerin bizzat 
işletmeci olarak kahvehane kültürüne eklemlenmesi, bu alanlarda 
üretilen politik söylemin merkezi otorite tarafından denetlenemez 
bir boyuta ulaşmasına sebebiyet vermiş, yönetime yönelik iddialar 
ve eleştirel yaklaşımalar devlet hiyerarşisi için ciddi bir güvenlik 
sorunu teşkil etmiştir.  Mekanlarda icra edilen «devlet sohbetleri», 
muhalif görüşlerin kitleselleşmesini sağlamanın yanı sıra siyasi 
kırılma noktalarının tasarlanmasına da imkân tanımıştır. Askeri 
kimliklerinin yanına ekonomik bir güç de ekleyen yeniçeriler, yö-
netim mekanizmaları üzerinde hak iddia etme noktasında daha cü-
retkâr bir tutum sergilemişlerdir. Merkezi otoritenin denetim kur-
ma girişimleri ise kahvehanelerde belirginleşen radikal muhalefeti 
daha da beslemiştir. Söz gelimi Altmış Beşinci Oda mensuplarına ait 
bir kahvehanede yürütülen müzakereler, II. Osman’ın hal edilmesi 
ve katliyle neticelenen isyanın düşünsel zeminini oluşturması bakı-
mından, bu mekanların siyasal dönüşümlerdeki belirleyici rolünü 
somutlaştırmaktadır (Kömeçoğlu, 2010:59). 18. yüzyıl sonu İstanbul 
yeniçeri kahvehaneleri, mahalle örgütlenmesi, kolluk faaliyeti ve 
güç temerküzü gibi işlevleri de üstlenmiştir. Yeniçeri ortalarının 
belirli semtlerde kurduğu kontrol ilişkileri, kahvehaneleri yarı-
resmî karargâhlar hâline getirmiştir. Bu mekânlar, hem yerel 
baskı odaklarının faaliyet alanı olmuş hem de mahalle ölçeğinde 
düzenin sağlanmasına katkıda bulunmuştur. Yeniçerilerin Bektaşi 
tarikatıyla yakın ilişkisi, bazı kahvehanelerin yarı-tekkesel bir işlev 
kazanmasına yol açmıştır. Tarikat ritüellerinin ve dinî sohbetlerin 
yürütüldüğü bu kahvehaneler, manevî aidiyet biçimlerinin de 
üretildiği alanlar hâline gelmiştir. Böylece kahvehaneler, yeniçeri 
kimliğinin hem dünyevî hem de sembolik düzeyde temsil edildiği 
merkezler olarak öne çıkmıştır (Çaksu, 2019:85-96).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 7

Edmondo de Amicis’in 19. yüzyıl sonu İstanbul gözlemleri, kah-
vehaneleri Osmanlı gündelik hayatının merkezinde yer alan, fizik-
sel ve kültürel açıdan yüksek sembolik değer atfedilen mecralar ola-
rak betimler. Bu mekânların kentsel merkezlerden en ücra semtlere 
kadar sirayet etmesi, Osmanlı gündelik hayatındaki vazgeçilmez 
yerini ortaya koyar. Galata’dan Serasker Kulesi’ne, deniz ulaşım 
araçlarından mezarlıklara, çarşılardan berber dükkânlarına kadar 
her kesitte karşılaşılan bu motifler, kahvenin kentsel kültürün ay-
rılmaz bir bileşeni haline geldiğini göstermektedir. Söz konusu dö-
nemde kahve tüketimi, bireylerin kendilerini icra etmek zorunda 
hissettikleri kültürel bir norma dönüşmüştür. Günlük on fincana 
varan tüketim miktarı, Osmanlı toplumunun zihinsel ve duygusal 
ritmini belirleyen bir unsur halini almıştır. Kahve, tütün ve aşkla 
birlikte halkın temel avunma kaynağı olarak nitelendirilmiş, sos-
yalleşme, entelektüel tefekkür ve aidiyet tesisi gibi fonksiyonları eş-
zamanlı olarak yerine getirmiştir. Kahvehanelerin sayısal çokluğu, 
Osmanlı kamusal alanının parçalı yapısıyla uyumlu bir sosyal işlev 
üstlenirken, her bireyin kendi çevresinde bir mekâna erişebilme-
si mahalle ölçeğindeki sosyokültürel sürekliliği pekiştirmiştir. De 
Amicis, bu mekanlarda zaman algısının yavaşladığı, sözel iletişi-
min yerini sükûnete bıraktığı ve bedensel jestlerin asgari düzeye in-
dirildiği özgün bir davranış rejimi kaydetmiştir. Bu kolektif sessiz-
lik, toplumun zihinsel ritmine uygun bir içsellik alanı tesis etmiştir. 
Ayrıca kahvehaneler, berberlik hizmetlerinin sunulduğu, diş çeki-
mi ve cerrahi müdahalelerin gerçekleştirildiği çok işlevli mahalle 
birimleri olarak görev yapmıştır. Duvarlardaki usturalar, çırakların 
sunduğu tıraş hizmetleri ve nargile eşliğinde saç kazıtan derviş fi-
gürleri, bu mekanları mesleki pratikler ile gündelik gereksinimlerin 
kesiştiği dinamik kamusal merkezlere dönüştürmüştür (Edmondo 
de Amicis, 1993:70-71).

Gerard de Nerval’in 1843 yılındaki İstanbul temasları, Osmanlı kah-
vehanelerinin çok kültürlü bir enformasyon ağı ve kozmopolit bir kamu-
sal alan olarak işlev gördüğünü belgelemektedir. Fransız yazarın Galata 
surlarını aşarak çarşı merkezine yöneldiği güzergâh üzerindeki gözlem-
leri, bu mekanların dilsel ve etnik çeşitliliğin kesişme noktaları olduğu-
nu teyit eder. Kahvehanelerde Rumca, Ermenice, Romence ve Sırpça gibi 
geniş bir yelpazeye yayılan süreli yayınlar mevcuttur. Kahvehanelerin 
önündeki açık teraslarda sergilenen bu materyaller, bilginin erişilebilirli-
ğini göstermesi açısından da önemlidir. Müşterilerin bu yayınlara ilgisi, 
kahvehanelerin 19. yüzyıl ortasında imparatorluğun kültürel geçirgenli-



8  . Hüseyin BAYARSLAN

ğini ve haberleşme dinamiklerini yansıtan birer okuma salonu kimliği 
kazandığını ortaya koymaktadır (Gérard de Nerval, 2002: 1-2). Nerval’in 
gloria adlı içkiyi bir kahvehanede deneyimlemesi, Batılı tarzda işletilen 
bazı kahvehanelerin İslami kamusal normlara aykırı şekilde farklı tü-
ketim biçimlerini benimsediğini de ortaya koyar. Yazarın betimlediği 
bir diğer kahvehane, yüksek kültürel düzeye sahip bireylerin buluştuğu, 
Fransız usulü servis yapılan ve Beyoğlu’nun modayı takip eden kadınla-
rının uğrak noktası olan bir mekândır. Nerval, burada gazeteleri dikkatle 
okuyan bir beyefendiyle karşılaşır. Bu kişi, Moniteur Ottoman, Journal de 
Constantinople, Echo de Smyrne, Courrier d’Athenes gibi yayınları önüne 
yığmış, Avrupa haberlerini kahvehane ortamında takip etmektedir (Gé-
rard de Nerval, 2002:17-18). Gerard de Nerval’in anlatılarında kahveha-
neler, özellikle sözlü kültürün icra edildiği ve kolektif belleğin tazelendiği 
birer sahne olarak tasvir edilir. Ramazan gecelerinin manevi atmosferin-
de yoğunlaşan meddah gösterileri, dini temaları halkın anlayış düzeyine 
indirgeyerek toplumsal bir anlatı birliği oluşturur. Meddahın dinleyici 
üzerindeki etkisi, cami kürsüsündeki bir hatibin hitabet gücüne benze-
tilirken, anlatıların uzun soluklu yapısı müşteri sürekliliğini sağlayarak 
işletmeciler için iktisadi bir verimlilik yaratmaktadır.  Sektörel bir reka-
betin de öznesi haline gelen tanınmış meddahlar, kahvehane sahipleri ta-
rafından yüksek maliyetlerle istihdam edilmekte, bu anlatıcılar aynı gece 
içerisinde farklı mekanlar arasında mekik dokuyabilmektedir. Gösteri-
nin başarısı, anlatıcıların elit hanelere davet edilmesine kadar uzanan bir 
sosyal itibar ağını beraberinde getirmektedir. Nerval’in vurguladığı bir 
diğer husus ise bu mekanların sağladığı etnik ve dini hoşgörü iklimidir. 
Özellikle farklı aidiyetlere sahip bireylerin bir araya geldiği bu ortamlar-
da, meddahın hikâyesi üzerine yürütülen mütalaalar, kahvehaneyi çeşitli 
tartışmaların yürütülebildiği mekanlara dönüştürmektedir (Gérard de 
Nerval, 2002:85-87).

Théophile Gautier’e göre 19. yüzyıl ortası Osmanlı kahvehaneleri, 
mimari yalınlık ile estetik inceliğin sentezlendiği, oryantalist imgelerin 
gerçeklikle çarpıştığı özgün sahalardır. Gautier, Batı kamuoyundaki aşırı 
süslü ve egzotik “Doğu” tasavvurlarını, İstanbul’un işlevsel ve gündelik 
yaşamla bütünleşik kahvehane gerçekliği üzerinden sarsar. Onun anla-
tısında gösterişli düşsel mekanlar, yerini ortasında mermer fıskiyelerin 
serinlik kattığı, beyaz badanalı ve sade tefrişatlı, vakur bir yapıya bırakır. 
Mekanların çok yönlü hizmet kurgusu, Gautier’nin dikkatini çeken bir 
diğer temel unsurdur. Ustura rafları ve aynaların varlığıyla berberlik faa-
liyetlerinin de yürütüldüğü bu alanlar, Osmanlı sosyal hayatının ihtiyaç 
odaklı esnek yapısını yansıtır. Toplumsal tabakalaşma noktasında yazar, 
paradoksal bir gözlem sunar. Bir yanda, hırpani kıyafetli bir birey ile ihti-
şamlı bir devlet görevlisinin aynı sedirde buluşabilmesi mekânın eşitlikçi 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 9

potansiyelini sergilerken, diğer yanda, farklı sınıfların belirli kahvehane-
leri mesken tutması, hiyerarşinin mekânsal alışkanlıklar düzeyinde var-
lığını sürdürdüğünü gösterir. Beşiktaş, Arnavutköy ve Haliç gibi farklı 
kentsel dokularda mevcut olan kahvehaneler arasındaki karşılaştırmalar, 
İstanbul’un mekânsal heterojenliğini açığa çıkarır. Gautier’nin anlatısın-
da kahvehane, modernite öncesi kamusal alanın özgün bir formu ola-
rak, kültürel hafızanın aktarıldığı, estetik bir duyuşun hakim olduğu ve 
sınırlı siyasal müzakerelerin yürütüldüğü zihinsel bir iklimin mekânsal 
izdüşümü olarak tasvir edilir (Gautier, 1899:68-73).

Karagöz gölge oyunu, Osmanlı sosyokültürel dokusunda top-
lumsal eleştiri ve siyasal hicvin kurumsallaştığı bir mecra olarak iş-
lev görmüştür. Yavuz Sultan Selim devrinde Memlük geleneğinden 
tevarüs edilen bu sanat dalı, toplumun hiyerarşik katmanlarını ve 
bürokratik mekanizmaların işleyişindeki aksaklıkları parodik bir 
dille kamusal alana taşımıştır. Kahvehanelerin sağladığı heterojen 
izleyici kitlesi sayesinde geniş halk kesimlerine nüfuz eden Kara-
göz, kitlelerin yönetimsel pratiklere dair huzursuzluklarını sembo-
lik biçimde dışa vurmasına olanak tanımıştır.  Oyunlardaki diya-
log örüntüleri, toplumsal statü farklılıklarını ve sınıfsal gerilimleri 
yansıtan birer ayna görevi üstlenmiştir. Kadı, esnaf, derviş ve yeni-
çeri gibi tipolojiler üzerinden kurgulanan anlatılar, idari yapıdaki 
dezenformasyonları ve otorite figürlerinin zaaflarını hicvederek 
toplumsal bir denetim mekanizması oluşturmuştur. Otoriter yöne-
tim iklimine rağmen, mizahın sağladığı bu örtülü ve metaforik an-
latım dili, eleştirinin tolere edilmesini sağlamış, böylelikle Karagöz, 
kamusal muhalefetin güvenli ve estetik bir sığınağı haline gelmiştir. 
Kahvehanelerdeki icra süreci, farklı sosyal zümreleri ortak bir 
sembolik evrende birleştirerek toplumsal aidiyeti pekiştirmiştir (Al-
bayrak, 1998:452).

Gerard de Nerval, Karagöz’ü toplumsal normların, ahlaki değer 
yargılarının ve mevcut siyasal nizamın sorunsallaştırıldığı dinamik 
bir kamusal ifade mecrası olarak tanımlar. Yazarın çözümlemesinde 
Karagöz, yerleşik otoritenin baskıcı aygıtlarına karşı duran sivil bir 
figür olarak öne çıkar. Karagöz karakterinin «sopaya, süngüye ve 
kaba kuvvete karşı olan» tabiatı, figürün halk iradesini temsil eden 
sembolik gücünü ortaya koyar (Gérard de Nerval, 2002:57-58). Ayrıca 
Nerval, Karagöz’ün patavatsız ve filtresiz diliyle yaptığı siyasal ve 
toplumsal müdahalelerin özgürlükçü niteliğini vurgular (Gérard 
de Nerval,2002:52). Gösteri için kahvehanelerin tercih edilmesi de 



10  . Hüseyin BAYARSLAN

rastlantısal değildir. Nerval, Karagöz oyunlarının çoğunlukla 
erkeklerden oluşan kahvehane seyircisi tarafından izlendiğini ve bu 
seyircilerin, oyun karakterlerinin ahlaki ikilemleriyle özdeşleştiğini 
aktarır. Örneğin, Karagöz’ün kendisine emanet edilen bir kadının 
namusunu koruma görevini hicivle harmanlayarak sorgulaması, 
erkeklerin namus, sadakat ve güven konularındaki içsel çatışmalarını 
temsil eder (Gérard de Nerval,2002:50-51). Bununla birlikte, Nerval’in 
gözlemleri Karagöz’ün bedensel temsili üzerinden de sembolik 
okumalar sunar. Karagöz’ün bir kazık ya da köprü yerine geçerek 
çevresindeki insanların ve hayvanların üzerinden geçmesine olanak 
tanıması gibi sahneler, hem fiziksel hem de toplumsal tahakkümün 
alaya alınmasını sağlar. Bu tür sahneler, Batı tiyatrosundaki 
maskaralık geleneği ile Doğu’nun teatral anlayışı arasındaki kesişimi 
yansıtır (Gérard de Nerval,2002:53-54). Ayrıca, Nerval Karagöz’ün 
müstehcenlik sınırlarında dolaşan karakteri hakkında da eleştirel 
bir şaşkınlık ifade eder. Özellikle gençlerin bu oyunları izlemesinin 
Doğulu toplumda olağan karşılanması, ona göre Batı’daki ahlak 
anlayışından oldukça farklıdır (Gérard de Nerval,2002:47-64).

Kırlı’nın 1840-1844 yıllarına ait hafiye ve muhbir tutanakları 
üzerinden yaptığı çözümlemeler, Osmanlı kahvehanelerinin devlet 
nezdinde sistematik birer istihbarat sahasına dönüştüğünü ortaya 
koymaktadır. Doğrudan padişaha sunulan jurnaller, başlangıçta 
salt bir cezalandırma enstrümanı olmaktan ziyade, tebaanın zihin-
sel evrenini, ruh halini ve siyasal eğilimlerini ölçümleyen özgün 
birer veri kaynağı işlevi görmüştür. Bu süreçte Osmanlı kamuoyu, 
iktidar için bir yandan istikrarsızlık potansiyeli taşıyan bir risk ala-
nı, diğer yandan ise yönetimin meşruiyetini sınayan bir referans 
kaynağı olarak anlam kazanmıştır. Devletin bu gözetim mekaniz-
ması aracılığıyla halkın nabzını tutması, aynı zamanda toplumsal 
düzlemde nelerin tartışılabileceğine dair sınırların belirlenmesi-
ne ve disipliner bir kamuoyu algısının kurumsallaşmasına zemin 
hazırlamıştır.  Kırlı, halkın karmaşık siyasal süreçleri kavrama ve 
bunlar üzerine özgün söylemler üretme kapasitesinin altını çiz-
mektedir. Özellikle Kavalalı Mehmet Ali Paşa isyanı ve beraberinde 
gelişen diplomatik krizler, İstanbul halkı tarafından yakından ta-
kip edilmiştir. Toplumsal meşruiyetin inşasında dini referansların 
belirleyici rolü, “Bir adem padişaha asi olur ise o adem kafirdir” 
şeklindeki ifadelerde öne çıkmış, siyasal sadakat teolojik bir zorun-
luluk olarak algılanmıştır.  Öte yandan, devletin, bekası için Rusya 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 11

gibi dış güçlerden yardım talep etmesi, halkın kolektif bilincinde 
derin bir kırılganlık ve hicap duygusu uyandırmıştır. Bu bağlamda 
kahvehane sohbetleri, siyasi kriz anlarında toplumsal moralin inşa 
edildiği ve popüler dış politika okumalarının üretildiği bir kamusal 
müzakere sahası kimliği kazanmıştır (Kırlı, 2014:151–154).

Mikhail’e göre erkeklerin kahvehaneye gitmek için evden uzak-
laşması, konutu kadınların kendi aralarında sosyalleşebildiği ve or-
tak meselelerini müzakere edebildiği geçici, yarı kamusal bir platfor-
ma dönüştürmüştür. Dolayısıyla ev, belirli periyotlarda kadınların 
kolektif etkileşimine zemin hazırlayan işlevsel bir alana dönüşmek-
tedir. Kahvehaneler ise konut içerisindeki bu kadın odaklı sosyal 
dokunun toplumsal cinsiyet eksenindeki simetrik karşılığını temsil 
eder. Erkek nüfus için bu mekanlar, siyasal, ekonomik ve kültürel 
mütalaaların yürütüldüğü temel etkileşim merkezleridir. Mikhail, 
kahvehanelerin mahalle aidiyetini belirginleştirdiğini vurgular. Bu 
bağlamda söz konusu mekanlar, evin bazı sosyokültürel fonksiyon-
larını kamusal sahaya transfer eden “ara bölgeler” niteliği taşımak-
tadır. Mikhail’in analizinde ev ve kahvehane, cinsiyet temelinde 
ayrışmış olsa da işlevsel açıdan birbirini tamamlayan ve toplum-
sal dengenin idamesini sağlayan alanlar olarak tasvir edilmektedir 
(Mikail, 2014:196).

SONUÇ

Osmanlı kahvehaneleri, kamusal alanın teşekkülü, siyasal söylemin 
dolaşıma girmesi ve toplumsal denetim mekanizmalarının şekillenme-
si bakımından merkezi bir rol oynamıştır. On altıncı yüzyıldan itibaren 
kahvehaneler, farklı sınıf, meslek ve aidiyetlerden bireyleri bir araya ge-
tiren özgün bir kamusal etkileşim zemini üretmiş, bu özellikleriyle hem 
düşünsel üretimin hem de siyasal muhalefetin taşıyıcı mekânları hâline 
gelmiştir. Devletin kahvehanelere yönelik yasaklama, gözetim ve kont-
rol politikaları, bu mekânların potansiyel etkisinin farkında olunduğunu 
göstermekte, IV. Murad’dan Tanzimat’a uzanan süreçte uygulanan dü-
zenlemeler, kamusal alan üzerindeki iktidar mücadelesinin sürekliliğine 
işaret etmektedir. Kronikler ve seyyah anlatıları birlikte değerlendirildi-
ğinde, kahvehanelerin bir yandan ahlaki çözülme, asayiş ve muhalefet 
söylemleriyle damgalandığı, diğer yandan basın, meddah, Karagöz ve 
sohbet pratikleri aracılığıyla kolektif bilinç ve kamuoyu üretimini bes-
lediği görülmektedir. Tanzimat döneminde basının yaygınlaşmasıyla bu 
işlev daha da belirginleşmiş, kahvehaneler haberin okunduğu, tartışıldığı 
ve yeniden yorumlandığı canlı kamusal merkezlere dönüşmüştür. Do-



12  . Hüseyin BAYARSLAN

layısıyla Osmanlı kahvehaneleri, denetim ile özgür ifade, düzen ile mu-
halefet, gelenek ile dönüşüm arasındaki gerilimi bünyesinde barındıran, 
Osmanlı kamusal hayatının dinamiklerini anlamak açısından önemli bir 
analitik çerçeve sunmaktadır.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 13

KAYNAKÇA
Akdağ, Mustafa (1995), Celâlî İsyanları (1550–1603), Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara.
Albayrak Nurettin (1998). “Hiciv”, DİA, Cilt 17, İstanbul, 1998.
Çaksu, Ali (2019). “18. Yüzyıl Sonu İstanbul Yeniçeri Kahvehaneleri”, Osmanlı 

Kahvehaneleri: Mekân, Sosyalleşme, İktidar, der. Ahmet Yaşar, Tarih 
Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul.

Edmondo de Amicis, İstanbul (1874), (1993). Çev. Beynun Akyavaş, TTK, 
Ankara.

Gelibolulu Mustafa Âli (1978). Görgü ve Toplum Kuralları Üzerinde Ziyafet 
Sofraları (Mevâidün Nefâis Fi Kavâidil Mecâlis), Haz. Orhan Şaik 
Gökyay, Tercüman Yayınları, İstanbul.

Gérard de Nerval (2002). Doğuya Seyahat, Çev. Muharrem Taşçıoğlu, T.C. Kültür 
Bakanlığı Yayınları, Ankara.

Kömeçoğlu, Uğur (2010). ‘‘Homo Ludens ve Homo Sapiens Arasında Kamusallık 
ve Toplumsallık: Osmanlı Kahvehaneleri’’, Osmanlı Kahvehaneleri: 
Mekân, Sosyalleşme, İktidar, Ed. Ahmet Yaşar, İstanbul, Kitap Yayınevi.

Kırlı Cengiz (2014), “Kahvehaneler: 19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğu’nda 
Kamuoyu”, Osmanlı Laleleri, Osmanlı Kahvehaneleri: On Sekizinci 
Yüzyılda Hayat Tarzı ve Boş Vakit Eğlenceleri, der. Dana Sajdi, çev. Aylin 
Onacak, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2014.

Mikhail, Alan (2014), “Gönül Arzu Eder ki: Toplumsal Cinsiyet, Kentsel Mekân 
ve Osmanlı Kahvehaneleri”, Osmanlı Laleleri, Osmanlı Kahvehaneleri: 
On Sekizinci Yüzyılda Hayat Tarzı ve Boş Vakit Eğlenceleri, der. Dana 
Sajdi, çev. Aylin Onacak, Koç Üniversitesi Yayınları, 2014.

Naîmâ Mustafa Efendi (1968), Naîmâ Tarihi, Çev. Zuhuri Danışman, Cilt III, 
Zuhuri Danışman Yayınevi, İstanbul.

Peçevi İbrahim Efendi (1981). Peçevi Tarihi I, Haz. Bekir Sıtkı Baykal, Kültür 
Bakanlığı Yayınları, Ankara.

Théophile Gautier (1899). Constantinople, H. M. Caldwell Co., New York.
Zilfi, Madeline C.(1988). The Politics of Piety: The Ottoman Ulema in the 

Postclassical Age (1600-1800), Bibliotheca Islamica, Minneapolis.





,,

Bölüm 2

XVIII. YÜZYIL ORTALARINDA ANTEP 
SANCAĞI'NDA VERGİ TAHSİLATI VE 

SORUNLARI1

Hamza YILDIZ2 

1  Bu çalışma 2025 yılında, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Tarih Bölümünde Dr. Öğr. Üyesi Ömür YANAR danışmanlığında yapıl-
makta olan “1 Numaralı Maraş Ahkam Defterine Göre Antep (Ayıntab) (1742-1751)” 
adlı tezden türetilmiştir.
2  Yüksek Lisans Öğrencisi, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Tarih Bölümü, Kahramanmaraş-Türkiye, hamzayldz@yandex.
com Orcid: https://orcid.org/0009-0005-2211-4505



16  . Hamza YILDIZ

Giriş

XVIII. yüzyıl, Osmanlı Devleti açısından yalnızca askerî ve siyasî den-
gelerin değil, aynı zamanda merkez–taşra ilişkilerinin, mali yapının ve 
yerel iktidar alanlarının yeniden tanımlandığı bir dönüşüm evresini ifa-
de etmektedir. Bu dönemde merkezi otoritenin taşra üzerindeki denetim 
mekanizmaları kısmen değişmiş; uzayan savaşların ve artan askerî har-
camaların doğurduğu nakit ihtiyacı, mali sistemi daha esnek fakat aynı 
ölçüde kırılgan bir yapıya sürüklemiştir. Bu dönüşüm süreciyle birlikte, 
yerel güç odaklarının—özellikle âyan ve eşrafın—idari yapı içindeki et-
kisi belirginleşmiş; taşra yönetiminde merkez adına hareket eden aktörle-
rin manevra alanları önemli ölçüde genişlemiştir. Söz konusu değişimin 
en somut izleri ise İstanbul’daki merkezî hükümet ile taşra birimleri ara-
sındaki mali ilişkilerde ve özellikle vergi tahsilat usullerinde gözlemlen-
mektedir. Bu çerçevede, Doğu Akdeniz ticaret havzası ile Anadolu iç böl-
gelerini birbirine bağlayan stratejik konumu, zengin tarımsal hinterlandı 
ve Halep ile kurduğu güçlü ticari bağlar sayesinde Antep Sancağı, XVIII. 
yüzyıl Osmanlı mali ve idari yapısını çözümlemek açısından dikkat çeki-
ci bir örneklem alanı sunmaktadır.

Osmanlı maliyesinin XVIII. yüzyıldaki temel problemlerinden biri, 
klasik tımar sisteminin çözülmesiyle birlikte ortaya çıkan sürekli nakit 
ihtiyacıdır. Uzayan seferler ve değişen askerî teknolojiler, devletin düzenli 
ve yüksek nakit gelirlerine olan bağımlılığını artırmıştır. Bu gelişme, tı-
mar sisteminin yerini önce iltizam, ardından malikâne uygulamalarının 
almasına yol açmıştır (Genç, 2003: 516–517). Ancak bu dönüşüm, ver-
gi toplama yetkisinin merkezi bürokrasiden ziyade yerel nüfuz sahipleri 
ve İstanbul merkezli sermayedarlara devredilmesi sonucunu doğurmuş; 
böylece taşrada mali iktidarın yerel güç odaklarının elinde yoğunlaşma-
sına zemin hazırlamıştır. Vergi tahsilat sürecinin mültezimlerin, müte-
sellimlerin ve voyvodaların inisiyatifine bırakılması, halkı keyfî uygula-
malara açık bir yapı ile karşı karşıya bırakmıştır. Nitekim XVIII. yüzyıl 
ortalarında Antep Sancağı’nda şer‘î vergilerin yanı sıra tekâlif-i örfiye 
kapsamında toplanan vergilerin, yerel idareciler tarafından artırıldığı ve 
tahsilatta usulsüz yöntemlere başvurulduğu yönünde çok sayıda şikâyete 
rastlanmaktadır. Ayrıca Vergi tahsili sırasında mükelleflerin öşür veril-
meden bağ bozması ve vergiye konu mahsulü teslim etmeme gibi olayla-
rın şikayetine de rastlanmaktadır.

Dönemin mali yapısını sağlıklı biçimde değerlendirebilmek için, vergi 
sisteminin yalnızca teknik yönünü değil, aynı zamanda dayandığı meş-
ruiyet zeminini de göz önünde bulundurmak gerekir. Osmanlı maliye-
sinde vergi, yalnızca ekonomik bir yükümlülük değil, tebaa ile devlet 
arasındaki karşılıklı sadakat ilişkisini düzenleyen temel araçlardan bi-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 17

ridir. Ancak XVIII. yüzyılda özellikle savaş hâllerinde toplanmak üzere 
ihdas edilen imdâd-ı seferiye ile barış zamanlarında uygulanan imdâd-ı 
hazariye gibi vergilerin zamanla kalıcı nitelik kazanması ve tevzi usulüyle 
tahsil edilmesi, vergi yükünün adil dağılımını ciddi biçimde zedelemiş-
tir (Cezar, 1986: 22). Söz konusu yapısal sorunların taşra ölçeğinde nasıl 
tezahür ettiğini izlemek açısından Ahkâm Defterleri son derece mühim 
kaynaklardır. Divan-ı Hümâyun’a intikal eden şikâyetler üzerine verilen 
hükümleri ihtiva eden bu defterler, devlet ile toplum arasındaki gerilim 
alanlarını “aşağıdan yukarıya” bir perspektifle takip etme imkânı sunar. 
1742 yılından itibaren eyalet esasına göre tutulmaya başlanan ahkâm def-
terleri, merkezî idarenin taşradaki mali, idarî ve hukuki problemlere nasıl 
yaklaştığını ve bu sorunları hangi mekanizmalarla çözmeye çalıştığını 
sistematik bir biçimde yansıtır (İnalcık, 1988: 34; Şimşir, 1994: 360).1 Bu 
çalışmanın temel kaynağını oluşturan 1 Numaralı Maraş Ahkâm Defteri 
de Antep ve çevresinde yaşanan sosyal, ekonomik ve idarî aksaklıkların, 
devletin en üst karar merciinde nasıl değerlendirildiğini göstermesi bakı-
mından ayrı bir önem arz etmektedir.

Defterde yer alan kayıtlar incelendiğinde, şikâyetlerin önemli bir kıs-
mının vergi tahriri ve usulsüz tahsilat başlıklarında yoğunlaştığı görül-
mektedir. Mültezimlerin mukataa şartlarına aykırı şekilde halktan fazla 
bedel talep etmeleri, ürün teslimini geciktirerek üreticiyi zor durumda 
bırakmaları veya muafiyet sahibi zümrelerden—askerî sınıf mensupları 
ve imam/hatipler gibi—dahi vergi talep etmeleri, sıkça karşılaşılan uy-
gulamalardır. Bu durum, Osmanlı taşra idaresinde bir denetim boşluğu-
na işaret etmekte; merkezî otoritenin emir ve düzenlemelerinin taşrada 
her zaman karşılığını bulamadığını göstermektedir. Öte yandan ahkâm 
defterleri, aynı zamanda devletin bozulan düzeni “ihkak-ı hak” yoluyla 
yeniden tesis etme çabasını da açık biçimde belgelemektedir.

Bu çalışma, XVIII. yüzyıl ortalarında Antep Sancağı’nın mali görü-
nümünü, nicel verilerden ziyade hukuki ihtilaflar ve idari uygulamalar 
üzerinden yürütülen nitel bir analiz çerçevesinde ele almayı amaçlamak-
tadır. Bu doğrultuda öncelikle 1 Numaralı Maraş Ahkâm Defteri’nin 
diplomatik özellikleri ve genel muhtevası kısaca tanıtılmış; ardından 
defterde yer alan ve Antep Sancağı’nı doğrudan ilgilendiren vergiye dair 
hükümler tasnif edilerek değerlendirilmiştir. Çalışmanın temel hedefi, 
yalnızca vergi kalemlerini tespit etmek değil; vergi tahsilat sürecinin dev-
let ile toplum, merkez ile taşra ve yöneten ile yönetilen arasındaki ilişkile-
ri nasıl şekillendirdiğini ortaya koymaktır. Zira ahkâm kayıtları, sadece 
“ne kadar vergi alındığını” değil, aynı zamanda “vergilendirmenin nasıl 
bir toplumsal çatışma alanı ürettiğini” de bütün açıklığıyla gözler önüne 
1	  Ahkam Defterleri’nin tarih araştırmalarında kaynak olarak değeri için detaylı bilgi için 
ayrıca bk.  Yanar, 2024.



18  . Hamza YILDIZ

sermektedir. Bu yönüyle çalışma, Antep örneği üzerinden XVIII. yüzyıl 
Osmanlı taşra tarihine, birincil arşiv kaynaklarına dayalı mikro ölçekte 
bir katkı sunmayı hedeflemektedir.

1. Vergi Türleri ve Uygulama Biçimleri

Vergi terim olarak devletin kamu giderlerini karşılamak için karşılık-
sız ve zorunlu olarak topladığı ekonomik değeri ifade etmektedir. Harç ve 
resim gibi kamusal yükümlülükler ise karşılıklı sebebiyle olması yönüyle 
vergiden ayrılmaktadır (Kenanoğlu, 2013: 52-58). Osmanlı döneminde 
birçok vergi çeşidi bulunmaktaydı bunlar genel olarak tekalifi örfiye ve 
tekalifi şer’iye olarak iki kısma ayrılır. Tekalifi örfiye olarak ayırdığımız 
vergi çeşidi geleneklere dayanarak konulan vergilerdir. Örneğin resmi 
mücerred, resmi benak, resmi arus bunlara dahildir. Tekalifi şer’iye ise 
İslam hukukuna dayanan vergilerdir. Örneğin öşür, cizye, ağnam (Ak-
dağ, 1995: 45).

Önemli olan ve şikayetlerde karşımıza çıkan bir vergi çeşidi ise “im-
dadiyye” olarak adlandırılan vergi çeşididir. İlk uygulamalarda genellikle 
“imdâd-ı seferiyye” adıyla anılan ve ârızî bir özellik taşıyan imdâdiyye, 
XVIII. yüzyıldan itibaren “imdâd-ı seferiyye” ve “imdâd-ı hazariyye” 
diye ikiye ayrılarak düzenli vergiler halini almıştır. imdâd-ı seferiy-
ye savaş döneminde alınırdı. imdâd-ı hazariyye ise barış dönemlerinde 
alınmaya başlanmış ve seferiyye vergisine oranla daha hafif olduğu bilin-
mektedir. Bu vergiler üst düzey taşra yöneticilerinin gelirlerine aktarılır-
dı (Tabakoğlu, 2000: 221-222). Yukarıda bahsedilen imdadiyyelerin yerel 
yöneticiler tarafından daha fazla olması için çaba gösterildiği belgelerde 
görülmektedir. Bunun sebebi ise bu vergilerin yerel yöneticilerin gelirleri 
ve ödeneklerine katkı verdiğinden dolayı olabilir. Bu şikayetlerin sonuç-
ları genel olarak şikâyette bulunan tarafın lehine sonuçlanmıştır.

Vergi alınmasında kullanılan yöntemlerden birisi de iltizam siste-
miydi. İltizam kelime olarak lüzum kelimesinden türemiştir ve “gerekli 
sayma, üzerine alma, bir tarafı tutma” gibi anlamlara gelir. Devlet için-
de vergi toplaman iki yolu vardır birisi yaygın olarak kullanılan devlet 
memurlarının vergileri toplamasıdır, diğeri ise vergilerin belirli şartlar 
altında özel teşebbüslere devredilmesidir buna iltizam denir, bunu yapan 
kişiye de mültezim denilirdi (Genç, 2000: 154-158). 18. Yüzyılda kullanı-
lan sistem ise malikane sistemiydi malikane sisteminin iltizam sistemin-
den en önemli farkı ise mültezimin ömür boyunca belirli haklara sahip 
olmasıydı. (Genç, 2003: 516-517)

Antep Sancağı’nda 1742-1751 yılları arasındaki kayıtlar, vergi 
tahsilatının hem çeşitlilik hem de yoğunluk bakımından dönemin mali 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 19

yapısını doğrudan yansıtmaktadır. Belgelerde en sık rastlanan kalemler; 
avârız, imdâd-ı hazariye, imdâd-ı seferiye ve tekâlîf-i şakka gibi olağanüs-
tü vergilerdir. Bu vergiler, devletin savaş ve sefer dönemlerinde acil nakit 
ihtiyacını karşılamak amacıyla uygulanmış; ancak taşrada çoğu kez keyfî 
biçimde genişletilmiştir.

Örneğin, Reşi aşiretine mensup Kürtlerin Antep’e bağlı sekiz köyde 
tarımla uğraşmalarına rağmen vergilerini Rumkale’ye ödemeleri ve on 
yıldır kazaya ait yükümlülükleri yerine getirmemeleri, yerel vergi sorun-
larının bir örneğidir (BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 2/4). Bu olay, bir 
yandan taşra sınırlarının idari olarak ne kadar geçirgen olduğunu, öte 
yandan merkezî denetimin zayıfladığı durumlarda vergi kaçışının nasıl 
mümkün hâle geldiğini gösterir.

Bununla birlikte, şehirli kesim de benzer şekilde keyfî tahsilatlara 
maruz kalmıştır. Antep şehir kethüdası Hacı Ahmed’in, borcu bulunma-
masına rağmen Rakka valisinin hizmetinde olduklarını öne süren bazı 
kişilerce 500 guruş ödemeye zorlanması (BOA, Maraş Ahkâm Defterle-
ri, 1: 3/4), örfî görevli ve askerî zümrelerin vergi yetkilerini kötüye kul-
landıklarını kanıtlamaktadır. Aynı türden şikâyetler, sonraki yıllarda da 
tekrarlanmış; özellikle “ehli örf taifesi” tarafından halktan fazladan vergi 
istenmesi (BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 4/5; 7/5) taşrada sürekli bir 
huzursuzluk kaynağı olmuştur.

2. Tahsilat Süreçleri ve Kurumsal Aktörler

İncelenen 1 Numaralı Maraş Ahkam Defteri›ndeki hükümler, XVIII. 
yüzyıl ortalarında Antep Sancağı’ndaki vergi tahsilat sürecinin tek bir 
merkezden değil, merkezî emir-komuta zinciri ile yerel mali pratiklerin 
kesiştiği, katmanlı ve karmaşık bir kurumsal yapı içinde yürütüldüğünü 
göstermektedir. Tahsilat sürecinde rol oynayan başlıca görevliler arasın-
da Beylerbeyi, Voyvoda, Kadı (Naib aracılığıyla), Mukataa Eminleri ve 
bazı durumlarda Vakıf Mütevellileri yer almaktaydı. Merkezi idarenin 
emirleri, genellikle “Maraş Beylerbeyine ve Antep Naibine hitaben” ifa-
desiyle başlamaktaydı. Bu çift başlı hitap şekli, merkezî idarî hiyerarşinin 
(Beylerbeyi) ve hukuki denetim mekanizmasının (Naib/Kadı) eşzaman-
lı ve zorunlu olarak harekete geçirildiğini kanıtlamaktadır. Beylerbeyi, 
eyaletin en üst idarî ve askerî amiri olarak tahsilatın uygulanmasından 
sorumlu iken; Kadı/Naib, vergi tahsilatının hukuka uygunluğunu denet-
lemek ve özellikle avârız gibi vergilerin toplanmasından da sorumluydu 
(Ortaylı, 2001: 69-73). 

Yerel icraat noktasında ise Voyvodalar, Beylerbeyi adına idari ve za-
bıta görevlerini yürüterek vergi tahsilatında fiilî gücü temsil etmişler-



20  . Hamza YILDIZ

dir (Özvar, 2013: 129-131). Antep Sancağı Malikane sistemine geçen ilk 
sancaklardan biriydi ve malikane sahiplerinin birçoğu da askeri sınıfa 
mensup kimselerden oluşmaktaydı (Doğan ve Demir, 2021: 252). Tahsilat 
süreçlerinin en belirleyici aktörleri ise Malikâne-Mukataa sistemi kap-
samında görev alan Mukataa Eminleri ve Mültezimler’dir (Genç, 2003: 
129-132). Antep mukataası emini Mehmed’in ve halefi Örmecileoğlu 
Mehmed Ağa’nın adlarının hükümlerde tekrarlanan bir sıklıkla geçmesi, 
bu şahısların bölge maliyesindeki nüfuzunun kurumsal yetkileri aştığı-
nı kanıtlamaktadır. Mukataa sahipleri, süreli sözleşmelerle gelirleri yö-
netme hakkına sahip olduklarından, kârlarını maksimize etmek adına 
merkezî emirleri göz ardı edebiliyorlardı. Nitekim Antep Naibi Mustafa 
Efendi’nin 1743 Haziran’ında gönderdiği arzda, Örmecileoğlu Mehmed 
Ağa’nın vekillerinin halktan fazla vergi topladığı ve devlet hazinesine 
daha önce ödenmiş bedelleri bile yeniden talep ettiği açıkça belirtilmiştir 
(BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 44/3). Bu türden sistematik suistimal 
vakaları, merkezî yönetimin, nakit akışını sağlamak için bağımlı olduğu 
mali aktörler üzerindeki denetiminin ne kadar kırılgan olduğunu göster-
mektedir.

Ahkam defterlerindeki şikâyetler, yalnızca hiyerarşi içindeki yolsuz-
lukları değil, aynı zamanda idari sınırlar ve hukuki statüler konusundaki 
yerel karmaşayı da açığa vurmaktadır. Kefercebel köyünden Mustafa adlı 
mükellefin, vergilerini ödemesine rağmen Ruha (Urfa) kasabasındaki bazı 
görevlilerce yeniden tahsilata zorlanması (BOA, Maraş Ahkâm Defterle-
ri, 1: 27/6), farklı idari bölgeler arasında yetki ve mali sınırların sıklıkla 
ihlal edildiğini göstermektedir. Öte yandan, merkezî hukukun belirledi-
ği muafiyet kurallarının yerel örfi teamüller karşısında işlevini yitirme-
si de önemli bir sorundur. Silahdar zümresinden Abdullah’ın, vergiden 
muaf mülkü olmasına rağmen mahalle halkınca “bizimle birlikte sen de 
vergi ver” diyerek baskı altına alınması (BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 
30/2), halkın, toplu vergilerin yükünü hafifletmek amacıyla merkezî hu-
kuku değil, yerel dayanışmacı yük paylaşımını esas aldığını göstermekte-
dir. Bu vaka, merkezî hukuki düzenleme ile yerel sosyal pratik arasındaki 
kritik gerilimi simgelemektedir. Kadı’nın rolü, bu tür yerel baskılara karşı 
merkezî hukuku savunmak olsa da, bu çok katmanlı aktör ve süreçler, 
Antep Sancağı’nda vergi tahsilatını bir idari süreçten çok, yasa ve yolsuz-
luğun sürekli çekiştiği bir mücadele alanına çevirmiştir.

3. Anlaşmazlıklar ve Şikâyetler

XVIII. yüzyılın ortaları, Osmanlı maliyesinde birincil mali aktörle-
rin (mültezimler, voyvodalar) gücünün zirveye ulaştığı, buna karşılık 
merkezî denetimin ise sürekli sınandığı kritik bir dönemi işaret eder. 1 
Numaralı Maraş Ahkam Defteri, bu yapısal krizin Antep Sancağı’nda-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 21

ki yansımalarını ve reayanın merkezî şikâyet mekanizmasını kullanarak 
yürüttüğü hukuki mücadeleyi inceleyen eşsiz bir birincil kaynaktır. Bu 
dönem, Osmanlı maliyesinin kriz dönemlerinden biri olup (1740’lı yıl-
lar), Antep gibi orta büyüklükteki sancaklarda merkezî baskı ve yerel 
keyfiyetin birleşimiyle kendini hissettirmiştir. Defter, vergi tahsilatının 
kurumsal bir süreçten öte, merkezi otoritenin meşruiyetini koruma çaba-
sı ile yerel güç odaklarının kişisel çıkarları arasında sıkışıp kalmış, sürek-
li bir mücadele alanı olduğunu açıkça ortaya koymaktadır.

Ahkam kayıtlarında en sık karşılaşılan şikâyet, yasal haddin üzerinde 
fazla vergi talebi ve tahsil edilen vergilerin tekrar istenmesidir. Bu durum, 
Malikâne sisteminin yol açtığı mali sıkıntıyı gözler önüne serer. Örneğin, 
Örmecileoğlu Mehmed Ağa’nın vekillerinin, halktan fazla vergi topladığı 
ve devlet hazinesine ödenmiş bedelleri bile yeniden talep ettiği iddiası 
(BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 44/3), Maliye’deki hukuki kayıtların 
taşrada hiçe sayıldığını kanıtlar. Bu türden mükerrer vergilendirme, Ma-
likâne sahiplerinin kârlarını maksimize etmek amacıyla hukuku suiisti-
mal ettikleri görülmektedir. Mali suiistimal, idarî sınırları da aşmıştır: 
Kefercebel köyünden Mustafa’nın, vergisini ödediği hâlde Ruha (Urfa) 
kasabasındaki görevlilerce tekrar vergi istenmesi (BOA, Maraş Ahkâm 
Defterleri, 1: 27/6), idarî sınırlar arası yetki karmaşasının yarattığı belir-
sizlikten faydalanıldığını ortaya koyarak, Antep’in ticaret güzergâhları 
üzerindeki konumunun bu tür çapraz yetki aşımı vakalarının sıklığını 
artırdığını düşündürmektedir.

Bu ekonomik baskının şiddet boyutu da defter kayıtlarına yansımış-
tır. Hükümler, vergi toplama sırasında fizikî zor kullanımının ve eşkıya-
lıkla iç içe geçmiş tahsilatların yaygınlaştığını göstermektedir. Halktan 
zorla vergi alınmak üzere mallarına el konulması (BOA, Maraş Ahkâm 
Defterleri, 1: 7/5) ve bazı köylerde tahsilat bahanesiyle gasp ve şiddet uy-
gulanması (BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 28/4; 44/2) gibi vakalar, 
tahsilat yetkisinin Voyvoda vekilleri tarafından mutlak bir zorlama aracı 
olarak kullanıldığını gösterir. Bu şiddet, devletin vergi tahsil etme hak-
kının meşruiyetini taşra halkının gözünde ciddi şekilde zedelemiştir. Bu 
baskı karşısında reayanın geliştirdiği en temel tepki ise hukuki direniş 
olmuştur. Şikâyetlerin çoğunda, fetva veya hüccet-i şerʿ iyye referansının 
kullanılması, halkın yerel keyfiyete karşı merkezî hukuku bir kalkan ola-
rak kullandığını gösterir. Mağdurların doğrudan merkeze arzuhal (dilek-
çe) ile başvurarak “haksız alınan paranın iadesi” talebinde bulunmaları, 
merkezin adalet imajını koruma refleksini sürekli tetiklemiştir.

Hukuki mücadele, özellikle muafiyet statülerinin korunmasında kri-
tik rol oynamıştır. Osmanlı taşrasında imamlar, hatipler ve Silahdar gibi 
zümreler avârız ve tekâlîf vergilerinden muaftı. Ancak Kızılca Mescid 



22  . Hamza YILDIZ

Mahallesi imamı Molla Mehmed’in oğluna, voyvoda vekili tarafından 
haksız yere “raʿ iyyet resmi” talep edilmesi (BOA, Maraş Ahkâm Defter-
leri, 1: 74/4) ve Telkad köyü imamı Ali’ye rüsûm-ı raʿ iyyet talep edilmesi 
(BOA, Maraş Ahkâm Defterleri, 1: 99/3) gibi vakalar, bu muafiyetlerin 
mali baskı karşısında ne kadar kırılganlaştığını gösterir. Bu durum, mer-
kezî berat (ayrıcalık) ile tanınan hukuki statü ile yerel tevzi (dağıtım) bas-
kısı arasındaki temel çelişkiyi ortaya koyar. Muafiyet statülerinin ihlali 
yalnızca resmi görevlilerce değil, aynı zamanda yerel topluluk baskısıyla 
da gerçekleşmiştir. Silahdar Abdullah’ın davasında (BOA, Maraş Ah-
kâm Defterleri, 1: 30/2) olduğu gibi, hukuki olarak muafiyeti olan birey-
lerin, mahalle halkının örfi baskısı ile karşı karşıya kalması, yerel top-
lulukların avârız yükünü hafifletmek için merkezî hukuku çiğnediğini 
göstermektedir.

Anlaşmazlıkların en önemli boyutu, vergi toplama süreçlerine “mü-
tegallibe” olarak adlandırılan yerel güç odaklarının müdahalesidir. Hü-
kümlerde sıkça tekrarlanan “mütegallibe” kavramı, merkezî otoritenin 
zaafiyetinden faydalanan ve yetkilerini aşan yerel güç sahiplerini ifade 
eder. Dizdar Seyyid Mehmed Emin adlı bir mütegallibenin, berât-ı şerif 
ile yetkili tahsildarın işlemlerine müdahale ettiği vakası (BOA, Maraş 
Ahkâm Defterleri, 1: 28/3), mütegallibenin sadece eşkıyalıkla değil, aynı 
zamanda merkezî icraatın hukuki süreçlerine müdahale ederek devletin 
emir-komuta zincirini felç ettiğini kanıtlamaktadır. Bu tür olaylar, mer-
kezî yetkinin taşrada ne kadar kısıtlı olduğunu ve tahsilatın yerel nüfuz 
odaklarına teslim edildiğini göstermektedir.

Her ne kadar çoğunluk olarak halkın mağdur edildiği vakalar çoğun-
lukta olsa da vergi toplayanların vergileri toplamakta zorlandığı durum-
larda olmaktadır. Halkın öşür vermemek için bağları erken bozduğu ve 
görevlilerin geldiğinde toplanacak öşürü bulamaması üzerine bağların 
erkenden bozulmaması yönünde yapılan şikâyet (BOA, Maraş Ahkâm 
Defterleri, no. 1: 157/2). Vergi toplandıktan sonra bile bazı kişiler bu du-
rumu engellemeye çalıştıkları görülmektedir (BOA, Maraş Ahkâm Def-
terleri, no. 1: 217/3).

Tüm bu anlaşmazlıklar zincirinde, merkezî idarenin rolü düzeltici 
adalet sağlamak olmuştur. Merkezî idarenin taşraya gönderdiği ferman 
ve hükümler, genellikle “haksız alınan paranın iadesi”, “kanuna aykırı 
müdahalelerin engellenmesi” ve “fetvâya uygun hareket edilmesi” gibi 
tekrar eden kalıplar içerir. Bu durum, taşrada adaletin tesisinin büyük 
ölçüde bireysel müracaatlar ve merkezin müdahale kararları aracılığıyla 
sağlandığını gösterir. Ancak 1742–1751 arasındaki hükümlerde bu ifade-
lerin sürekli tekrarlanması, sistemin kalıcı olarak çift yönlü keyfiyete açık 
olduğunu ve merkezî denetimin ancak reaktif müdahalelerle sürdürüle-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 23

bildiğini teyit eder. Antep’teki bu anlaşmazlıklar, klasik Osmanlı düzeni-
nin XVIII. yüzyılda, Ayanlık ve Malikâne sistemleri karşısında yaşadığı 
mali ve idari anarşinin mikro ölçekteki laboratuvarı rolünü üstlenmiştir. 
Merkezin adalet dağıtması, adil tahsilatın kural değil, istisna haline gel-
diğini gösteren yapısal bir soruna işaret etmektedir.2

Sonuç

Bu çalışma, 1 Numaralı Maraş Ahkâm Defteri’ndeki hükümlerden ha-
reketle XVIII. yüzyılın ortalarında Antep Sancağı’nda vergi tahsilatının 
nasıl işlediğini, bu süreçte ortaya çıkan yapısal sorunları ve toplumsal 
sonuçlarını incelemiştir. Defterde yer alan kayıtlar, Osmanlı taşrasında 
mali idarenin yalnızca teknik bir tahsilat meselesi olmadığını; aksine, 
farklı güç odaklarının karşılaştığı, rekabet ettiği ve zaman zaman çatıştı-
ğı bir alan hâline dönüştüğünü açık biçimde ortaya koymaktadır. Bu çer-
çevede çalışma, özellikle Malikâne sistemi sonrasında taşrada güçlenen 
yerel aktörlerin —Mültezimler, Voyvoda vekilleri — vergi düzeni üzerin-
deki belirleyici etkilerini değerlendirmiştir.

Elde edilen bulgular, Malikâne sisteminin merkezî otoritenin mali 
kaynaklara düzenli erişimini hedefleyen bir uygulama olmasına rağmen, 
pratikte taşrada özel sermaye ile devlet adına vergi toplama yetkisini bir-
leştiren bir güce yol açtığını göstermektedir. Defterde görülen mükerrer 
vergi talepleri ve şiddet kullanılarak yapılan tahsilat girişimleri, verginin 
hukuki ve meşru bir kamusal yükümlülük olmaktan çıkarak taşra halkı 
için baskı ve tehdit unsuru hâline geldiğini göstermektedir. Bu durum, 
vergi düzeninin bozulmasının ötesine geçerek, taşrada adalet, güvenlik 
ve kamu düzeninin de zayıflamasına yol açmıştır.

Anlaşmazlıkların niteliği incelendiğinde, bunların yalnızca ekonomik 
nitelikli olmadığı, aynı zamanda toplumsal ve siyasal bir çatışmanın yan-
sımaları olduğu görülmektedir. Vergi yükünün adaletsizce artması, yerel 
eşraf ve mütegallibenin tahsilata müdahalesi ve zor kullanımı, reayanın 
devletle kurduğu güven ilişkisini temelinden sarsmıştır. Halkın vergiden 
kaçınmaya çalıştığı bazı olaylar göz önüne alındığında vergi toplayan ku-
rumların da halka olan bakışını olumsuz olarak etkilemiş olabileceği göz 
önünde bulundurulmalıdır.  Bu açıdan, defterdeki hükümler, taşra toplu-
munda devlet otoritesinin ne şekilde tecrübe edildiğine dair önemli bir 
sosyo-tarihsel perspektif sunmaktadır.

Bu karmaşık ortamda halkın geliştirdiği hukuki direnç stratejileri 
dikkat çekicidir. Reaya, örfî uygulamalara veya yerel güç sahiplerinin 

2	  XVIII. yüzyıl ortalarında Osmanlı Devleti’nde iktisadi politikaların uygulanmasında 
Diyarbakır ve Adıyaman merkezli ortaya çıkan sorunlara ilişkin müstakil çalışmalar olarak 
ayrıca bk.  Söylemez ve Yanar, 2020; Yanar, 2025.



24  . Hamza YILDIZ

keyfî müdahalelerine karşı şerʿ î hukukun sunduğu araçlara başvurmuş; 
hüccet-i şerʿ iyye ve fetva gibi mekanizmalar yoluyla Osmanlı merkezî 
adalet sistemini kendi lehlerine işletmeye çalışmıştır. Örneğin Molla 
Mehmed’in oğlu ve Telkad köyü imamı Ali gibi muaf statüsüne sahip 
kişilerin dahi vergiye tabi tutulması merkez tarafından tanınan hukuki 
imtiyazların yerelde nasıl ihlal edildiğinin somut bir örneğidir. Halkın 
doğrudan merkeze başvurarak “haksız alınan paranın iadesi” yönünde 
hükümler çıkarabilmiş, merkezî adalet mekanizmasının tamamen etkisiz 
olmadığını gösterse de bu müdahalelerin çoğunlukla geçici ve bireysel 
çözümler sunduğu açıktır.

İncelenen hükümler, Osmanlı merkezî idaresinin taşra ile 
ilişkilerindeki yapısal bir ikiliğe de işaret etmektedir. Merkez, taşrada 
düzenli tahsilatı sağlayacak kalıcı ve proaktif bir denetim mekanizması 
kuramamış; bunun yerine, şikâyetler merkeze ulaştığında devreye 
giren bir «düzeltici adalet» politikası yürütmüştür. Bu çerçevede verilen 
hükümler, teorik olarak Adalet Dairesi’nin taşrada işlerliğini korumayı 
amaçlamış olsa da defterde 1742–1751 döneminde tekrar eden ifadeler 
“fazla vergi talebi”, “mütegallibe müdahalesi”, “haksız tahsilat” tarzında 
ifadeler sistemin kronik bir keyfiyet ürettiğini göstermektedir. Özellikle 
Malikâne ile vergi toplama yetkisinin özel sermayeye devredilmesi, taş-
rada Ayan sınıfının güçlenmesine, merkezî otoritenin nüfuzunun ise za-
yıflamasına yol açmıştır. Bunların yanı sıra halkın da vergiden kaçınmak 
için hasadı erken kaldırma tarzında birtakım yollara başvurdukları gö-
rülmektedir. Bu çerçevede Maliye’nin hukuki normlarla uyumlu bir taşra 
idaresi tesis etmekte yetersiz kaldığı anlaşılmaktadır.

Bu nedenle, 1 Numaralı Maraş Ahkâm Defteri yalnızca Antep San-
cağı’ndaki yerel sorunları değil, XVIII. yüzyıl Osmanlı taşrasının genel 
mali-idarî yapısındaki dağınıklığı ve istikrarsızlığı yansıtan bir kaynak 
niteliğindedir. Defterde yer alan şikâyetler, müdahale hükümleri ve tek-
rar eden sorun alanları, merkez ile taşra arasındaki güç mücadelesinin 
mali mekanizmalar üzerinden nasıl somutlaştığını açık biçimde göster-
mektedir. Son tahlilde vergi tahsilatının hukuki çerçevesi teorik olarak 
güçlü görünse de uygulamanın büyük ölçüde yerel güç ilişkileri, müte-
gallibenin nüfuzu ve mali çıkar ağları tarafından belirlendiği görülmek-
tedir. Bu durum, Osmanlı İmparatorluğu’nun XVIII. yüzyıldaki idari ve 
mali yapısında karşılaşılan vergi toplanmasındaki karşılaşılan sorunların 
Antep örneğinde nasıl işlediğini ortaya koymaktadır.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 25

KAYNAKÇA

I.  Arşiv Belgeleri
T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA)
Bab-ı Asafi (A)
Maraş Ahkâm Defterleri (A.{DVNSAHK.ME..d)
No. 1.

II. Araştırma ve İncelemeler
Akdağ, M. (1995). Türkiye’nin iktisadi ve içtimai tarihi (Cilt 2). İstanbul: Cem 

Yayınevi.
Cezar, Y. (1986). Osmanlı maliyesinde bunalım ve değişim dönemi: XVIII. yy’dan 

Tanzimat’a mali tarih. İstanbul: Alan Yayıncılık.
Doğan, H., Demir, A. (2021).  Ayntab (Antep) Sancağı’nda Malikâne Sisteminin 

İşleyişi: Dimosât-ı Ayntab Mukâtaası Örneği (1711-1730). Kafkas 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 27, 233-256. doi:10.9775/
kausbed.2021.013

Genç, M. (2000). İltizam. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt 
22, 154-158). 

Genç, M. (2003). Mâlikâne. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde 
(Cilt 27, 516-517). 

Genç, M. (2003). Mukataa. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt 
31, 129-132). 

İnalcık, H. (1988). Şikâyet hakkı: ‘‘arz-ı hâl ve ‘arz-ı mazhar’lar. Osmanlı 
Araştırmaları,

7-8, 33-54.
Kenanoğlu, M.M. (2013). Vergi Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde 

(Cilt 43, 52-58). 
Ortaylı, İ. (2001). Kadı Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt 24, 

69-73)
Özvar, E. (2013). Voyvoda Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt 

43, 129-131)
Söylemez, F., Yanar, Ö. (2020). XVIII. Yüzyıl Ortalarında Osmanlı Devleti’nde 

İktisadi Politikaların Uygulanmasında Ortaya Çıkan Sorunlara Dair Bir 
Analiz: Adıyaman Örneği. Tarih Okulu Dergisi, 47, 2222-2243. doi: http://
dx.doi.org/10.29228/Joh.41564

Şimşir, N. (1994). Ahkâm Defterleri’nin Tarihî Kıymeti ve 107 No’lu Ahkâm 
Defteri’ndeki İzmir ile İlgili Hükümler. Ege Üniversitesi Tarih İncelemeleri 
Dergisi, 9, 357-390.

Tabakoğlu, A. (2000). İmdadiyye Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 
içinde (Cilt 22, 221-222).



26  . Hamza YILDIZ

Yanar, Ö. (2024). Maraş ahkâm defterlerinin Adıyaman tarihi için kaynak olarak 
değeri: I numaralı Maraş ahkâm defteri örneği. N. B. Bozlaslan (Ed.), 
Tarih alanında uluslararası çalışma ve değerlendirmeler (ss. 1–14) içinde. 
Ankara: Serüven Yayınevi.

Yanar, Ö. (2025). XVIII. Yüzyıl Ortalarında Çermik Sancağı’nda Vergi Tahsilatı 
ve Toplumsal İhtilaflar. Bozan, O., Ertekin A., Yaz A., Erpolat M.S. (Ed.), 
Yönetenler Üretenler Yaşayanlar Çermik’in Toplum Atlası (ss. 233-260)
içinde. Konya: Çizgi Kitabevi.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 27

EKLER

Ek 1: I Numaralı Maraş Ahkâm Defterinin Künyesi

Ek 2: I Numaralı Maraş Ahkâm Defterinden Örnek Hüküm: s. 190/1



28  . Hamza YILDIZ

Ek 3: Ayıntab Kazasında Vergi Tahsilatı Temelli İhtilaflara İlişkin Hü-
kümler (1 Numaralı Maraş Ahkam Defteri)

Kaynak Tarih (M/H) Şikâyet Eden Şikâyet Edilen Şikâyet Konusu Karar
BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 2/4

1742 / Ağus-
tos başı (M)

Antep kazâsı 
(vergi merci-
leri)

Reşi aşireti 
mensupları

Antep’e bağlı köy-
lerde oturdukları 
halde Rumkale’ye 
vergi verip Antep 
vergilerini ödeme-
meleri

Antep nâi-
bine; Reşi 
aşiretinin Antep 
halkıyla birlikte 
tahammüllerine 
göre vergi 
ödemesi ve 
kanun dışı teal-
lüllerin men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 3/4

1742 / Ağus-
tos ortası 
(M)

Antep şehir 
kethüdası 
Hacı Ahmed

Mekaribaşı 
Hacı Murad 
oğlu Mehmed 
ve Arapoğlu 
Ali Beşe

Haksız yere 500 
guruş tahsil edil-
mesi

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
tahsilatın iadesi 
ve haksız müda-
halenin önlen-
mesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 4/5

1742 / Ağus-
tos ortası 
(M)

Kara oğlu 
Muhammed 
ve .. oğlu 
Muhammed

Ehli örf taifesi Çocuklarından 
fazladan vergi 
talebi

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
fazladan vergi 
işlemlerinin 
önlenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 4/7

1742 / Ağus-
tos ortası 
(M)

Ali ve ... 
(Antep kazası 
sakinleri)

Ehli örf taifesi Vergi gücü yokken 
zorla vergi alın-
ması

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
yapılan işlemle-
rin önlenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 7/5

1742 / Eylül 
başı (M)

Antep kazası 
sakinlerinden 
bazı kimseler

Zorla tahsilat 
yapan görev-
liler

Vergi bahane-
siyle malların ve 
mahsullerin zorla 
alınması

Maraş valisi, 
Rumkale kadıları 
ve Antep nâibi-
ne; zorla alınan 
malların tahsili 
ve işlemlerin 
düzeltilmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
27/6

1743 / Şubat 
ortası (M)

Kefercebel 
köyünden 
Mustafa

Ruha kasabası 
ahalisi ve örfî 
görevliler

Vergisini ödediği 
halde yeniden 
vergi istenmesi

Maraş beyler-
beyi, kadısı ve 
Antep nâibine; 
müdahalelerin 
engellenmesi ve 
fetvaya uygun 
hareket.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
28/3

1743 / Mart 
başı (M)

Mehmed 
veledi Receb 
(Dergâh-ı 
mu‘allâm 
çavuşu)

Dizdar Seyyid 
Mehmed Emin

Beratlı tahsilata 
belgesiz müdahale

Maraş beyler-
beyi ve Antep 
nâibine; berât 
gereği mahsul ve 
rüsûmun tahsili 
ve engel olunma-
ması.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 29

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
30/2

1743 / Mart 
sonu (M)

Silahdar 
zümresinden 
Abdullah

Mahalle halkı 
ve örfî görev-
liler

Vergiden muaf 
mülke rağmen 
ağır vergi talebi ve 
rahatsız edilme

Antep nâibine; 
kanunsuz uygu-
lamaların engel-
lenmesi ve şer‘e 
uygun hareket.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
33/3

1743 / Nisan 
sonu (M)

Ömer (Antep 
mukataasının 
1742 
iltizamcısı)

Peyamzâde 
Seyyid Meh-
med

Emanet edilen yarı 
hisse mahsulâtının 
zimmette tutul-
ması

Haleb valisi, 
Haleb ve Maraş 
kadıları ile Antep 
ve Maraş nâib-
lerine; şer‘î mu-
hasebe ve haksız 
kazancın iadesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
44/3

1743 / Ha-
ziran ortası 
(M)

Antep nâibi 
Mustafa Efen-
di (arz)

Örmecileoğlu 
Mehmed Ağa 
ve vekilleri

Mukataa işlemleri-
ni kayda geçirme-
me, yeniden talep, 
halka zulüm

Maraş beylerbeyi 
ve Antep nâibi-
ne; iade, haksız 
tahsilatların 
önlenmesi, tasar-
rufların engellen-
mesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
44/4

1743 / Ha-
ziran ortası 
(M)

Şehreküstü 
Mahallesi’n-
den el-Hâcc 
Hüseyin

Mahalleden 
bazı kişiler

Ödenmiş vergiye 
rağmen fazladan 
vergi ve tekâlif-i 
şakka talebi

Antep nâibi ve 
voyvodasına; 
fazladan talebin 
men’i ve şer‘e 
uygun işlem.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
74/4

1744 / Mayıs 
sonu (M)

Molla Meh-
med’in oğlu 
Mehmed 
(Kızılca Mes-
cid Mah.)

Yeniil voyvo-
dasının vekili

Ra‘iyyet olmadığı 
halde ra‘iyyet res-
mi talebi ve rahat-
sız edilme

Antep nâibine; 
defter ve hüccete 
uygun hareket, 
müdahalenin 
engellenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
99/3

1745 / Ocak 
ortası (M)

Ali (Telkad 
köyü imamı)

Köy zabiti ve 
bazı örfî gö-
revliler

İmam ve hatiplerin 
muafiyetine 
rağmen rüsûm-ı 
ra‘iyyet ve ağır 
vergiler talebi

Antep nâibine; 
imamın muafiye-
tinin korunması 
ve müdahalenin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
100/2

1745 / Ocak 
sonu (M)

Ali ve Meh-
med (Beşdeli 
köyü)

Birecik/Köprü 
köyü zabitleri 
ve ahalisi

Başka kazaya men-
sup gösterilerek 
haksız tahsilat

Antep nâibi ve 
Maraş mütesel-
limine; yetkisiz 
tahsilatın önlen-
mesi ve rencide 
edilmemeleri.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
100/4

1745 / Ocak 
sonu (M)

Şehreküstü 
Mahallesi’n-
den imam/
hatip

Köy zabiti ve 
örfî görevliler

İmam/hatipten 
ra‘iyyet vergisi 
ve tekâlif-i şakka 
talebi

Antep nâibi ve 
Maraş müteselli-
mine; muafiyetin 
korunması ve 
müdahalenin 
men’i.



30  . Hamza YILDIZ

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
112/4

1745 / Mayıs 
başı (M)

Antep kazası 
ahalisi

Görevdeki 
nâib ve ilgililer

‘Defa mahsûl’ 
adıyla keyfî fazla 
tahsilat ve hukuk-
suz işlemler

Antep nâibine; 
emr-i şerîfe uy-
gun davranılması 
ve fazla tahsilatın 
sonlandırılması.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
133/2

1746 / Ocak 
başı (M)

Antep aha-
lisinden ba-
zıları

Şehir 
kethüdası 
Kasım

Tekâlîf tahsilatına 
müdahale, fazla-
dan para ekleme ve 
zorla tahsil

Antep nâibine; 
şer‘î muhasebe 
ile zimmetin 
tahsili ve usul-
süzlüğün engel-
lenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
149/3

1746 / Nisan 
ortası (M)

Serrâc el-Hâcc 
Mehmed

Yeniil voy-
vodası adına 
hareket eden 
kişi

Re‘âyâ sayılarak 
rüsûm-ı ra‘iyyet 
talebi

Maraş beylerbeyi 
ve Antep nâibine; 
kanunsuz vergi 
talebinin durdu-
rulması.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
152/3

1746 / Mayıs 
sonu (M)

Zimmîler: 
Manikoğlu 
Ağya, Tah-
tadöğenoğlu 
Abraham, 
Helvacı Allah-
verdi

Nakiboğlu 
Seyyid Hacı 
İsmail (cizye-
dâr)

Cizyede sınıflan-
dırma yapmama, 
asılsız suçlamalar, 
kal‘abend teşeb-
büsü

Antep nâibine; 
haksız kal‘aben-
din men’i ve 
müdahale edil-
memesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
157/2

1746 / Ha-
ziran sonu 
(M)

Dimos-ı An-
tep mukataa 
emini Meh-
med Emin

Öşür 
vermeyen/bağı 
bozan bazı bağ 
sahipleri

Öşür verilmeden 
bağların bozulması 
ve gelir kaybı

Antep nâibine; 
öşür verilme-
den bağların 
bozulmaması ve 
müdahalelerin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
162/3

1746 / Tem-
muz ortası 
(M)

Antep kasaba-
sı ahalisi

Muhzırbaşı 
vekili Kasım

Tekâlîfe fazladan 
akçe ekleme, fakir-
lere yükleme, zim-
mete geçirme

Antep nâibi ve 
Maraş müteselli-
mine; şer‘î mu-
hasebe ile iade 
ve tekrarının 
önlenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
166/1

1746 / Eylül 
başı (M)

Bildirim: 
Ceceli ve sair 
cemaatlerden 
bazıları

Muafiyet iddi-
asında bulu-
nan kişiler

Muafız iddiasıyla 
vergi yükümlülü-
ğünden kaçınma

Antep nâibine; 
tasarruf ettikleri 
yerler nedeniyle 
yükümlülükleri 
ödemeleri ve 
teallülün men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
169/4

1746 / Ekim 
sonu (M)

Mehmed ve 
Mustafa

Dadalı cemaat 
kethüdaları, 
Antep voyvo-
dası ve tımar 
erbabı

Re‘âyâ olmadıkları 
halde re‘âyâ vergisi 
talebi

Antep nâibi ve 
Antep voyvo-
dasına; haksız 
vergi taleplerinin 
engellenmesi.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 31

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
178/5

1747 / Şubat 
başı (M)

Seyyid Meh-
med ve Halil 
(sipahiler)

Mütegallibe 
kişiler

Karacaviran köyü 
timar mahsul ve 
vergilerine müda-
hale

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
timarın sipahi-
lere bırakılması 
ve müdahalenin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
181/3

1748 / Şubat 
sonu (M)

Hacı Mehmed 
(imam, Mağa-
rabaşı)

Harbendeli 
cemaat kethü-
dası Mehmed

İmamı cemaat 
re‘âyası göstererek 
resim talebi

Antep nâibi ve 
voyvodasına; 
kanunsuz müda-
halelerin men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
183/2

1747 / Mart 
sonu (M)

Elmalu köyü 
sakinleri 
(Arab Meh-
med ve diğer-
leri)

Harbendeli 
cemaat voyvo-
daları/kethü-
daları

Kendi re‘âyaları 
oldukları iddiasıyla 
haksız rüsûm tale-
bi ve zorla tahsilat

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
müdahale ve 
tahsilatın önlen-
mesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
187/5

1747 / Nisan 
sonu (M)

Mehmed 
Halife (Emir 
Ağa Camii 
imamı)

Ehl-i örf taifesi İmamdan rüsûm-ı 
re‘âyâ ve ağır vergi-
ler talebi

Antep nâibi ve 
kaymakama; 
imamların mu-
afiyeti gereği 
müdahalenin 
önlenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
187/6

1747 / Nisan 
sonu (M)

Yusuf bin el-
Hâcc Mustafa

Antep kayma-
kamı

Re‘âyet kaydı yok-
ken ra‘iyyet resmi 
talebi

Antep nâibine; 
kaydı olmadığı 
için müdahale-
nin men’i (Beşir 
Ağa’dan mektup).

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
191/1

1747 / Mayıs 
ortası (M)

Seyyid Ebu-
bekir

Hacı Mustafa, 
Kasım ve Sey-
yid Mehmed 
Efendi

İltizâm mahsulünü 
teslim etmeme, 
zimmet

Maraş valisi, 
Antep kadısı ve 
nâibine; mah-
sulün tahsili ve 
teslimi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
202/1

1747 / Ağus-
tos sonu (M)

Mustafa 
(tekâüd timar 
sahibi)

Seyyid 
Ömer’in vekili 
ve bazı Antep 
eşrafı

Tımara ait mahsul 
ve rüsûmun haksız 
tahsili

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
mahsul/rüsûmun 
Mustafa’ya tesli-
mi, müdahalenin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
206/1

1747 / Eylül 
ortası (M)

Ahmed ve 
Mustafa (kar-
deşler)

Bir zaîm Re‘âyâ oldukları 
iddiasıyla rüsûm-ı 
ra‘iyyet ödemeye 
zorlama

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
kanuna aykırı 
rencide edilme-
nin önlenmesi.



32  . Hamza YILDIZ

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
212/1

1747 / Aralık 
sonu (M)

İsmail 
(Dergâh-ı 
mu‘allâm 
çavuşu)

Küçükbeyizâ-
de Mehmed ve 
diğeri

Ze‘âmet mahsul ve 
rüsûmuna haksız 
müdahale

Maraş valisi, 
Antep nâibi ve 
kadıya; mahsul/
rüsûmun vekile 
teslimi ve müda-
halelerin men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
214/1

1748 / Ocak 
sonu (M)

Antep yeniçe-
ri taifesi

Genel itham 
sahipleri

Vergi yükümlü-
lüklerini ödedik-
leri halde kaçınma 
ithamı

Antep nâibine; 
beyanları doğrul-
tusunda kânûnî 
işlem.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
215/1

1748 / Şubat 
başı (M)

Ali, Hasan ve 
diğer yeniçe-
riler

Bazı mütegal-
libe ve a‘yân

Mülk/ara zi yok-
ken tekâlîf ve fazla-
dan yük

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
kanunsuz tekâlî-
fin men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
215/4

1748 / Şubat 
ortası (M)

Antep nâibi 
Abdullah 
Efendi

Bazı kişiler 
(nizâmı bo-
zan)

Bâd-ı hevâ, cürm 
ü cinayet, arûsâne 
rüsûmâtının usu-
lüne itiraz

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
kanun/deftere 
uygun tahsil, 
maktû‘ yol yok.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
216/1

1748 / Şubat 
ortası (M)

Hacı Hüseyin 
Çavuş

Müdahale 
eden bazı 
şahıslar

İlhak edilen ti-
marın mahsul 
ve rüsûmuna 
müdahale

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
tahsil izni ve 
müdahalenin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
217/3

1748 / Şubat 
sonu (M)

Ali ve İbrahim 
(mâlikâne 
mutasarrıf-
ları)

Engel olan 
bazı kişiler

Öşürlerin köy 
anbarına nakline 
engel olunması

Antep nâibine; 
öşürün anbara 
nakli.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
219/4

1748 / Mart 
ortası (M)

Antep deb-
bâğları

Bazı mütegal-
libe kimseler

Deriye akçe başına 
bâc talebi

Antep nâibine; 
kanunsuz tahsi-
latın men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
226/1

1748 / Mayıs 
ortası (M)

Antep nâibi 
Şeyh Ömer 
(ve halk)

Muafiyet iddia 
eden yeniçeri, 
sipahi, imam, 
hatip, sadât

Muafiyet iddiasıyla 
tekâlîften kaçınma

Antep nâibine; 
kaçınmanın 
önlenmesi ve 
tahammüle göre 
tekâlîf.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 33

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
228/2

1748 / Hazi-
ran başı (M)

Akyol Mahal-
lesi’nden bazı 
şahıslar

Aynı mahal-
leden bazı 
kişiler

Fazla vergi yükü-
nün haksız bindi-
rilmesi

Antep nâibine; 
fazla yükün 
engellenmesi ve 
fetvaya aykırılı-
ğın men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
228/3

1748 / Hazi-
ran başı (M)

Bir kasaba 
ahalisi

Antep hassı 
voyvodası 
Hacı Mehmed 
Ağa

Mera resmi adıyla 
kanunsuz tahsilat

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
tahsilatın engel-
lenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
229/1

1748 / Hazi-
ran başı (M)

Halimzâde 
Hüseyin 
Efendi, Kara 
Hamza, 
Ahmed ve 
diğerleri

Aynı mahal-
ledeki bazı 
kişiler

Tasarrufta olma-
yan harabe yerler 
için vergi talebi

Antep nâibine; 
talebin önlen-
mesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
243/1

1749 / Şubat 
ortası (M)

Antep ahali-
sinden şikâ-
yetçiler

Kasım Ağa ve 
Seyyid Ahmed 
(vekiller)

Aykırı tekâlîf tahsi-
latı ve haksız para 
alma

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
iade ve adaletin 
sağlanması.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
249/2

1749 / Ha-
ziran ortası 
(M)

Seyyid Ebube-
kir ve Seyyid 
Halil

Zu‘emâdan 
Müsellah 
Mehmed Ağa 
(dolaylı)

İltizâm zarar iddia-
sının tetkiki talebi

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
şer‘î tetkik.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
254/1

1749 / Ekim 
başı (M)

Hacı Ahmed 
(hassa silah-
şörü)

Muradoğlu 
Mehmed

Zeamet mahsulle-
rine haksız müda-
hale ve gasp

Maraş/Sivas vali-
leri, ilgili kadılar 
ve Antep nâibine; 
mahsulün vekile 
teslimi ve men.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
256/5

1749 / Aralık 
sonu (M)

Seyyid Şeyh 
Üveys (Hayik 
Mah.)

Ehl-i örf Ferman olmaksızın 
ağır vergi talebi

Maraş valisi ve 
Antep nâibine; 
keyfî taleplerin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
266/5

1750 / Hazi-
ran başı (M)

Süleyman 
(Barna mez-
rası)

Sipahiler Yusuf 
ve Ömer (ve 
destekçileri)

Sahte hüccetle öşür 
ve resme müdahale

Maraş beylerbe-
yi, ilgili kadı ve 
Antep kadısına; 
eski usule uygun 
tahsil ve müda-
halenin men’i.



34  . Hamza YILDIZ

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
267/3

1750 / Mayıs 
sonu (M)

Kıyam köyü 
halkı

Köy mültezimi Kanun/defter dışı 
iki-üç kat vergi 
talebi

Antep kadısına; 
kanunsuz talebin 
engellenmesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
270/4

1750 / Ha-
ziran ortası 
(M)

Yusuf, Hasan, 
Hüseyin, İbra-
him, Halil

Mukâtaa zâbiti Re‘âyet kaydı yok-
ken rüsûm-ı ra‘iy-
yet talebi

Maraş beylerbeyi 
ve Antep nâibine; 
müdahalenin 
men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
272/1

1750 / Tem-
muz ortası 
(M)

Urul ve Gü-
cük mukâtaası 
re‘âyâsı

Nakiboğlu 
Hacı İsmail 
(ve kâdı ile iş 
birliği)

Tecavüz, haksız 
kese talebi, gıyapta 
hüccet, hapis ve 
sâliyâne

Maraş beylerbeyi 
ve Antep nâibine; 
araştırma ve sabit 
olursa men.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
272/2

1750 / Ha-
ziran ortası 
(M)

Ahmed Köy ahalisi ve 
ehl-i örf

Mülkü olmadığı 
halde tekâlîf talebi 
ve ağır yükümlü-
lük dayatılması

… kadısı ve 
Antep nâibine; 
kanuna aykırı 
taleplerin önlen-
mesi.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
283/1

1751 / Ocak 
başı (M)

Alundoğlu 
Ömer Bey 
(timar sahibi)

Şah Yensur 
vakfı müte-
vellisi Mustafa 
Beşe; Ali ve 
ortağı Seyyid 
Hacı İsmail

Kandavire köyü ti-
mar arazisine zorla 
müdahale; vakıf 
iddiasıyla öşür/
resim tahsili

Maraş beylerbeyi 
ve Antep nâibi-
ne; hüccete göre 
Ömer Bey’e tahsil 
yetkisi ve müda-
halenin men’i.

BOA, 
Maraş 
Ahkâm 
Defterleri, 
no. 1: 
283/2

1751 / Ocak 
başı (M)

Sipahiler Abdi 
ve Yusuf

Şah Yensur 
vakfı müte-
vellisi Mustafa 
Beşe; Hacı 
Süleyman; Ali 
Ağa; Nakibzâ-
de Seyyid Hacı 
İsmail

Vakıf iddiasıyla 
timar toprağına 
müdahale; iki 
kez reddedilmiş 
olmasına rağmen 
öşür/resme zorla el 
koyma

Maraş beylerbeyi 
ve Antep nâibine; 
hüccetlere göre 
öşür/resmin 
Abdi ve Yusuf ’a 
tahsili ve müda-
halenin men’i.



,,

Bölüm 3

KİRLİLİK VE İDARE: OSMANLI 
İMPARATORLUĞU'NDA 16-18. 

YÜZYILLARDA KENTSEL ÇEVRE 
SORUNLARI VE DEVLET REFLEKSİ

Murat POLAT1

1  Dr. ÖğrÜyesi, Kahramanmaraş İstiklal Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri 
Fakültesi Tarih Bölümü, osmaniyelimuratpolat@gmail.com, ORCİD ID: 0000-0001-
8089-5876.



36  . Murat POLAT

GİRİŞ

İlk insan toplulukları geniş bir coğrafyaya yayılmışlardı. Ürettikleri 
atıklar toprağa döndürülüyordu. Bu insanlar göçebe avcı toplayıcı ol-
dukları için atık bertaraf sorunları bulunmamaktaydı. Ancak insanlar 
yaklaşık 10.000 yıl önce kalıcı yerleşimler kurup tarımsal yaşam tarzına 
geçmeye başlayınca yeni bir dönem başladı. Bu dönemde insan gerek-
sinimlerini toprağı kazarak gideriyor ve üstünü kapatıyordu. Mezopo-
tamya İmparatorluğu (M.Ö. 3500-2500) dönemine ait kalıntılarda lağım 
çukurları açılmış tuvaletler bulunmuştur.1 Arkeolojik kazılar ve diğer 
kanıtlar Tunç Çağı’nda Minos Uygarlığı’nda (M.Ö. 3200-1100) ki Girit 
ve Mora’da suyun tahliyesi, yağmur ve atık suların tahliyesi, taş ve piş-
miş toprakların kanal ve boru kullanılarak sağlandığını göstermektedir.2 
İndus uygarlığında (M.Ö.2600-1700) evler drenaj kanallarına bağlı olup 
atık su arıtma sistemi ile arıtıldıktan sonra kanalizasyona verilmektey-
di. Eski Mısır’da atık su banyo zemininde ya da duvar delinerek tahliye 
edilmekteydi. Grek uygarlı modern kanalizasyonun öncüleri sayılmakta-
dır. Antik Yunanlılar (M.Ö. 300-M.S. 500) atık ve yağmur suyunu şehrin 
dışına borularla ulaştırarak bu suları tarımsal faaliyetlerde gübreleme 
amacıyla kullanmışlardır.3 Romalılar ise kanalizasyon sistemini geliş-
tirmişlerdir.4 Osmanlı Devleti gibi büyük bir medeniyette modern sayı-
labilecek kanalizasyon sisteminin varlığı birçok biliminsanı tarafından 
kabul edilmektedir.5

Ortaçağ’da birçok Avrupa ülkesinde atık yönetimi layıkıyla yürü-
tülebilmiş değildir.6 Esasen bu dönemler şehirlerin metropolleşmediği, 
kentleşme ve çevre duyarlılığı kavramının ve düşüncesinin tam anlamıy-
la tekamül etmediği dönemlerdir. Dolayısıyla bugünün modern yaşantısı 
ve tekamül etmiş kavramlarının mütekamil halini o dönemlerde aramak 
ve bugünün mantalitesiyle o dönemlere hüküm vermek yanlış olur. Şe-
hirleşme ve nüfus arttıkça insan tüketiminin atık vermesi gayet doğal-
dır.7 İnsanların kullanıp kirlettiği su ya da eşyaların yaşam alanı olan 
evlerden salınması gerekmektedir. Bu gereklilik çöp, çöplük, süprüntü ve 
atık dediğimiz kavramları doğurmuştur. Atıklar nüfusun dışında üretim 
maddelerinin tüketimindeki yüksek ivmeye de paralel olarak artmakta-
1	 De Feo vd., “The Historical Development of Sewers Worldwide”, 3937; Lufrano ve Brown, 
“Wastewater Management through the Ages: A History of Mankind”, 5286-87; De Feo vd., 
“The Historical Development of Sewers Worldwide”, 3938.
2	  De Feo vd., “The Historical Development of Sewers Worldwide”, 3939.
3	  Lufrano ve Brown, “Wastewater Management through the Ages: A History of Mankind”, 
5286-5287.
4	  Lufrano ve Brown, “Wastewater Management through the Ages: A History of Mankind”, 
5286; Havlíček ve Morcinek, “Waste and Pollutıon in The Ancıent Roman Empıre”, 33.
5	  De Feo vd., “The Historical Development of Sewers Worldwide”, 3937.
6	  Oğuz, “Orta Çağ Avrupa’sında Temizlik ve Hijyen”, 163.
7	  Turhan vd., “İslam ve Çevre Yönetimi: Sürdürülebilir Su Ekolojisine Bütüncül Bir Yak-
laşım”, 1964.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 37

dır.8 Günümüzde bile atık modern dünyanın en büyük sorunlarından bir 
tanesidir. Modern dünya devletleri atıklarla baş edebilmek adına çıkar-
dıkları kanunları tadil, tağyir etmekte hatta yenilemektedir. 

Osmanlı döneminde şehircilik faaliyetlerine önem verilmiştir. Os-
manlı Devleti şehrin temizliğini, çöpünü belediyecilik ve vakıf mües-
seseleri kanalı ile çözümlemeye çalışmıştır. Bunun yanında çöplüklerin 
kaldırılmasında kadılara da vazifeler yüklenmiştir. Çirkab denilen pis 
suların sokağa salınmaması, kariz denilen kanalizasyon atığının toprak 
altından akıtılması o dönem medeniyetinin inkişaf etme yolunda kat 
ettiği yolculuğu göstermesi açısından önemlidir. Victor Hugo (1892) in-
sanlığın tarihi kanalizasyon tarihine yansır.9 Kanalizasyonda olan yalan 
söylemez. Evsel atık sular, tuvalet, lavabo,banyo, çamaşır yıkama gibi ko-
nutlardan kaynaklıdır.10 Bu tür atıklar aslında bir nevi mahremiyeti de 
içinde barındıran bir durumdur.

Osmanlı Devleti’nde çöp, kanalizasyon suyu, çirkab ve karizlerin çev-
reye bırakılmaması konusundaki çalışmalar genellikle 19-20. Yüzyılda 
salgın hastalıklar ve sağlık ve şehircilik çerçevesinde ele alınmış konu-
lardır.11 Osmanlı Devleti’nde çöp konusunu, Osmanlı toplumu ve çevre 
çerçevesinden ele alan çalışmalar yine 18 ve 19. Yüzyıl eksenli çalışma-
lardır.12 Bu çalışmada Osmanlı Devleti’nde ortaya çıkan evsel atık olan 
çirkab ve kariz denilen suların sokak aralarına salınması ve evsel atık 
olan çöplerin çevreye atılması ile ortaya çıkan sorun karşısında Osmanlı 
devleti’nin refleksi üzerinedir. Malum olduğu üzere Osmanlı Devleti’n-
de temizliğe son derece önem verilmiştir. Ancak gözden kaçan durumlar 
oluştuğunda; Osmanlı Devlet aklının ve yerel yöneticilerin çöp ve çirkap, 
kariz denilen kanalizasyon atıkları ile ilgili şikâyetler karşısında bulduk-
ları pratik çözümler incelenecektir.

Osmanlı’da Kentsel Çevre Sorunları ve İdari Müdahaleler

Osmanlı Devleti şehirlerinin temizliğinde vakıf müessesinin önemi 
büyüktür. Vâkıfın kültür seviyesine de bağlı olarak oluşturulan vakfiye-

8	  Sayman, “Çöp Hizmetlerinden Döngüsel Ekonomiye Atık Yönetimi: Üretici Sorumlulu-
ğu Örgütlerinin Kamu Yönetimini İkamesi”, 1.
9	  Lufrano ve Brown, “Wastewater Management through the Ages: A History of Mankind”, 
5255.
10	  Lufrano ve Brown, “Wastewater Management through the Ages: A History of Mankind”, 
5255.
11	  Karcı, “Tehdit, Teftiş ve Önlem: İstanbul’da Kamu Sağlığını Korumaya Yönelik Bazı 
Çalışmalar (Eylül 1885)”, 870-80; Kazancıoğlu, “20. Yüzyılın Başlarında Osmanlı Esnafının 
Uyması Gereken Beledî Kurallar”, 159-74; Çekmez, “II. Abdülhamid Dönemi İstanbul’unda 
Temizlik Hizmetleri”, 1-48; Yılmaz, “19. Yüzyılda Kastamonu Vilayetinin Sağlık Sistemi ve 
Karşılaşılan Sorunlar”, 1-238.
12	  Yediyıldız, “Osmanlı Toplumu ve Çevre”, 147-58; Altunay Şam, “Osmanlı Modernleşme-
sinde Çevre”, 30-43.



38  . Murat POLAT

lerde duyarlı hayırseverlerin suyollarının inşa tamir ve hatta tuvaletleri-
nin temizlenmesi ve tamir edilmesine bile bütçe ayırdıkları görülmekte-
dir. Sınırlı bir araştırmaya göre Osmanlı Devleti’nde kenif (hela) ile ilgili 
vakıf sayısı oran olarak %1,137’dir.13 Bu da vakıfların yalnızca müşahhas 
hayır işlerine önem vermediğini aynı zamanda insanların ihtiyaçlarını 
karşılama konusunda da duyarlı olduğunu göstermektedir. Ruha’da Ak-
cami olarak bilinen Nimetullah Camii’nin suyollarının tamiri, kenefin 
ise tamir ve tathiri bu ince düşüncenin eseridir ki söz konusu vakfı kuran 
kişi bir dönem Rakka beylerbeyliği yapan Firuz Paşadır. Firuz Paşa Kara 
Musa Camii havuzuna akan suyun da mecrasının tamirine vakfında büç-
te ayırmayı ihmal etmemişti.14

Çevreye çöp dökmek çöpün kokusu ve sağlık açısından sorunlu 
olduğu gibi akarsu çevresine dökülen çöpler de akarsuyun hızlı aktığı 
zamanlarda suyun önünü kapatarak akarsuyun yatağını değiştirerek sele 
sebebiyet vermekte idi. Böyle bir durum Edirne’de yaşanmıştır. Edirne’de 
Sultan Bayezid han’ın imaretinin karşısında bazı boş bahçeler, sonradan 
yapılmış değirmenler bulunmaktaydı. Tunca nehri coşkun attığı zaman-
larda Serachane Köprüsü yanında, At Pazarı’nda ve Kiremidlik dökülen 
çöpler suyun akmasına engelleyerek mecrasını değiştirmekte ve bu du-
rum da sel felaketine sebebiyet vermekte idi.  Sel Müslümanların evleri-
ni, havlu duvarlarını yıkmakta ve mağduriyetlere sebebiyet vermekte idi.  
Divan’a gelen şikâyet üzerine 23 Nisan 1565 tarihinde Edirne kadısı uya-
rılarak ırmak kenarında sonradan değirmen gibi yapılaşmalara müsaade 
etmemesi, Nehir kenarlarına çöp attırılmaması emri verilmiştir.15 Halkın 
şikâyetlerinden yaklaşık bir ay sonra; sel felaketinin oluşmasına neden 
olan durumların tespit edilmesi için Edirne kadısına Mimar Ali ve şehrin 
ileri gelenleri ile iş birliği yapması emri verilmiştir.16 Yapılan çalışmalar 
neticesinde sel felaketinin önlenmesi için Yıldırım Mahallesi’nde Ferruh 
Sipahi’nin bahçesinin baş tarafında bir sed yapılması,17 suyun akmasına 
engel teşkil edecek bahçe ve sonradan inşa edilen değirmen ve evlerin 

13	  Yediyıldız, XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi Bir Sosyal Tarih İncelemesi, 93.
14	  VGM. DEFTER. 2150. 2. 80.
15	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1298.Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osman-
lı Arşivi Daire Başkanlığı, 7 Numaralı Mühimme Defteri (975-976/ 1567-1569) Özet-Trans-
kripsiyon, İndeks II, 2:57. 
16	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1428; Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Mü-
dürlüğü Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 7 Numaralı Mühimme Defteri (975-
976/ 1567-1569) Özet-Transkripsiyon, İndeks II, 2:124.
17	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1654.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 39

yıktırılmasının uygun olduğu Edirne kadısına bildirilmiştir.18 Ayrıca 
Tunca nehrine çöp, süprüntü dökülmemesi subaşına emredilmiştir.19

Edirne örneği, 16. yüzyıl Osmanlı yönetim anlayışının çevre sorun-
larına yaklaşımında çarpıcı bir “reaktif” ve “kriz odaklı” mekanizmayı 
ortaya koyar. Sorun, ancak bir sel felaketi gibi somut bir mağduriyet ve 
toplumsal şikayet (Divan’a ulaşan arzuhal) neticesinde merkezi idarenin 
gündemine girmiştir. Alınan önlemler, sorunun kökenindeki plansız 
yapılaşma ve çöp yönetimsizliğinden ziyade, acil sonucu (seli) ortadan 
kaldırmaya yöneliktir: Sed yapımı ve su yolundaki yapıların yıkımı. Bu 
durum, devletin etkin bir “önleyici” planlamadan ziyade, ortaya çıkan 
krizleri “tedavi edici” bir refleksle çözmeye çalıştığını gösterir. Ayrıca, 
süreçte kadı, mimar ve şehrin ileri gelenlerinin birlikte hareket etmesi, 
klasik dönem Osmanlı kent yönetiminin “yerel aktörlere dayalı” ve “çok 
paydaşlı” doğasının bir yansımasıdır. Ancak, çöp dökülmemesi emrinin 
felaketten  sonra  verilmesi, çevre bilincinin kent planlamasının özünde 
değil, ancak bir yaptırım konusu olarak yer bulabildiğinin kritik bir 
göstergesidir.

Haleb’de Hz. Ömer Mescid’i bulunmaktaydı. Bu mescitin üst tarafına 
Efrenç Balyosu bir çardak yaptırarark burada içki içerek çöplerini Hz. 
Ömer Mesciti’ne atmaktaydı ki bu durum Müslümanları rahatsız etmek-
teydi. Bu durum karşısında Halep kadı ve müftüsüne 3 Aralık 1580 tari-
hinde bir hüküm yazılarak durumun araştırılması emredilmiş ve Efrenç 
Balyosunun çöpleri Hz. Ömer Camii’ne attığı tespit olunursa gereğinin 
yapılması istenmiştir.20 Bu olay, Osmanlı’daki “çöp sorununun” sıradan 
bir temizlik meselesi olmaktan çıkarak, inanç, kimlik ve egemenlik müca-
delesinin bir sahnesine nasıl dönüşebileceğini gözler önüne serer. Efrenç 
Balyosu’nun eylemi, basit bir çevre kirliliğinden ziyade, Müslümanların 
kutsal mekânına yönelik sembolik bir saygısızlık ve sosyal tahakküm ara-
cıdır. Merkezi hükümetin duruma müdahalesi, devletin sadece fiziksel 
temizliği değil, aynı zamanda toplumsal huzuru ve Müslüman tebaasının 
dini duygularını da bir kamu düzeni meselesi olarak gördüğünü ortaya 
koyar. Kadı ve müftüye birlikte talimat verilmesi ise, Osmanlı adalet me-
kanizmasının, şer’i hukuk ile idari tasarrufu (örfî hukuk) bu türden has-
sas meselelerde nasıl iç içe geçirdiğinin bir göstergesidir. Bu belge, erken 
modern dönemde bile, bir mahallenin ekolojisinin (çöpler, koku, fiziki 

18	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1655; BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1656;Başbakanlık Devlet 
Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 7 Numaralı Mühimme Defteri 
(975-976/ 1567-1569) Özet-Transkripsiyon, İndeks II, 2:55.
19	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1656; Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osman-
lı Arşivi Daire Başkanlığı, 7 Numaralı Mühimme Defteri (975-976/ 1567-1569) Özet-Trans-
kripsiyon, İndeks II, 2:241.
20	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 42. 1017.



40  . Murat POLAT

çevre) aynı zamanda onun sosyal ve dini hiyerarşileriyle doğrudan bağ-
lantılı olduğunu kanıtlamaktadır.

Çevreye çöp atılma olaylarından bir tanesi de Sinop kalesi mustahfızı 
Ahmet’in evinin üzerinde bulunan bir merdivenden çöplerin savrulma 
olayıdır. Söz konusu çöpler Ahmet’in evinin üstünden atıldığında bu 
çöplerden hem Ahmet rahatsız olmakta hem de çöplerin Sinop limanına 
zararı bulunmaktaydı. Ahmet yaşadığı sorunu önce Sinop mahkemesine 
götürmesine ve haklı çıkmasına rağmen çözememiştir. Evinin üstünden 
çöp atılması olayını Divan’a şikâyet etmiştir. Divan, Ahmet’in evinin 
üstünden çöp atılmasını ve bu çöplerin Sinop limanına zarar vermesini 
yanlış bularak söz konusu durumun denetlenmesi ve iddialar doğruysa 
engellenmesi için 23 Ağustos 1584 tarihinde Sinop kadısına bir hüküm 
göndermiştir.21 Bu Sinop vakası, 16. yüzyıl Osmanlı yargı sisteminde 
yerel mahkemelerin verdiği kararların bile, sosyal statü ve yerel güç di-
namikleri karşısında etkisiz kalabildiğini ve nihai adaletin sağlanması 
için merkezi otoriteye (Divan) duyulan hayati ihtiyacı gözler önüne serer. 
Kale mustahfızı (muhafızı) Ahmet’in, mahkemede haklı çıkmasına rağ-
men sorununun çözülmemesi, adli kararların uygulanmasında pratik bir 
zafiyet olduğuna işaret eder. Bu durum, yargı sürecinin hüküm vermek-
le bitmediğini, kararın icrasının ise genellikle yerel kadı ve yöneticilerin 
inisiyatifine ve otoritesine bağlı olduğunu gösterir. Divan’ın müdahalesi, 
merkezi hükümetin, sıradan bir çöp anlaşmazlığında dahi, bir yandan 
liman gibi stratejik bir kamu alanını korurken, diğer yandan bir tebaası-
nın mağduriyetini gidermek için nihai bir temyiz mercii olarak işlev gör-
düğünü kanıtlar. Bu belge, Osmanlı yönetiminin, yerel düzeyde tıkanan 
adalet mekanizmalarını merkezden harekete geçirerek tamamlayıcı bir 
rol üstlendiğinin somut bir örneğidir.

İstanbul’da Katip Kasım mahallesi, Narıncı mahallesi, Kumkapı ve 
Süleyman Ağa ahalisinden bazı kişiler Meclis-i şer’e gelerek Yenikapı ve 
Kumkapı’dan dökülen çöplerin limanı kirlettiği ve rahatsız olduklarını 
kadıya belirtmişlerdir. Bostanlık civarına dökülen çöpler büyük bir 
yükselti meydana getirerek bazı gayrimüslümlerin evlerini gözlemeleri 
ahaliyi rahatsız ettiğinden kadı Divan’a bir mektup yazmıştır. İstanbul 
kadısının Divan’a sunduğu olaya karşı Divan, çöplerin Odunkapısı’n-
dan dökülmesine hükmederek Yenikapı ve Kumkapı’dan çöp dökülme-
mesine 9 Nisan 1585 tarihinde hükmetmiştir.22 Bu karar, Osmanlı kent 
yönetimindeki pragmatizmin sınırlarını net bir şekilde çizer. Divan’ın 
müdahalesi, sorunun kökenine inerek kapsamlı bir çöp yönetimi politi-
kası geliştirmekten ziyade, sosyal huzursuzluğu en hızlı şekilde giderme-

21	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 54. 701 ;Sevilmiş, “54 Numaralı Mühimme Defteri’ nin Trans-
kripsiyon ve Değerlendirilmesi (153-220)”, 111.
22	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 58. 29.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 41

ye odaklanmıştır. “Gözetleme” endişesinin merkeze alınması, idarenin 
toplumsal ahlak ve mahremiyet kaygılarının, fiziksel çevre kirliliğinden 
daha öncelikli olduğunu göstermektedir. Çözüm olarak getirilen “yer de-
ğiştirme” politikası (Kumkapı/Yenikapı’dan Odunkapısı’na), sorunu çöz-
memiş, sadece coğrafi olarak başka bir bölgeye kaydırmıştır. Bu durum, 
16. yüzyıl şartlarında dahi, Osmanlı idaresinin kentsel atık sorununa 
kalıcı ve sistematik bir çözüm üretmekten ziyade, ortaya çıkan yangın-
ları söndürmekle yetinen “reaktif” bir karakter sergilediğine işaret eder. 
Alınan tedbir, kriz yönetimi bağlamında etkili olsa da, sürdürülebilir bir 
kent planlaması anlayışının eksikliğini ortaya koymaktadır.

Ebî-Eyyûb el-Ensârî aleyhi’r-rahmetü’l-Bârî kasabasında Kağıthane 
suyu üzerindeki arazinin tarım amaçlı kullanılması, mahalle arazisi-
nin akarsunun mecrasına çöp dökülmesi akarsuyun önünü kapatmakta 
akarsuyun mecrasından çıkarak yönü değişmekte sel felaketlerine 
sebebiyet vermekte idi. Kasaba halkı mahkemeye gelerek mağduriyetlerini 
anlatarak kadıdan çözüm talep etmişlerdir. Kadı, durumdan Divan’ı 
haberdar etmiştir. Divan Kağıthane suyu üzerindeki arazilerin tarım 
amaçlı kullanılmamasına ve ahalinin akarsuya çöp atmamasına 
hükmetmiştir.23 Bu karar, Osmanlı yönetim modelinin hem gücünü hem 
de içerdiği zorlukları ortaya koyan anlamlı bir örnektir. Merkezi idare, 
sorunun teknik sebeplerini (tarım ve çöp dökmenin su yatağını değiştir-
mesi) doğru teşhis etmiş ve müdahale etme iradesini göstermiştir. Ancak, 
getirilen çözümün nihai etkinliği, uygulama aşamasındaki pratik engel-
lere bağlı kalmıştır. Tarım yapma yasağı, yerel halkın geçim kaynakla-
rı üzerinde doğrudan bir kısıtlama getirirken, çöp atmanın önlenmesi 
ise alternatif atık yönetimi imkanlarının varlığına bağlıydı. Bu durum, 
erken modern bir imparatorlukta, merkezi fermanların karmaşık yerel 
gerçekliklerle buluştuğu anda karşılaştığı sınırları yansıtır. Sonuç olarak, 
bu belge, Osmanlı idari sisteminin kriz tespitinde hızlı ve isabetli davra-
nabildiğini, ancak sürdürülebilir çözümlerin genellikle yerel düzeydeki 
ekonomik ve sosyal dinamiklerle uyumlu, daha kapsamlı bir planlamayı 
gerektirdiğini göstermektedir.

Kili kalesi tamir edilmişti. Kili Kalesi’nin çevresinin temiz tutulması 
ve kale çevresine çöp dökülmemesi gerekmekteydi. Kale dışında yaşayan 
Müslüman ve zimmi ahali çöplerini kale yakınına dökmekteydiler. Dö-
külen bu çöpler bir tepe oluşturmaktaydı. Donanma kaptanı, Özi serdarı 
Hasan Paşa ve kentin önde gelenleri birlikte bu çöp dökülen yeri ince-
leyerek bu çöplerin kale duvarlarına zarar verdiğine karar vermişlerdir. 
Bu durum karşısında Divan, Özi Serdarı Hasan Paşa’ya ve Kili kadısına 
hüküm göndererek kale çevresindeki çöplerin imece yöntemiyle Özi hal-

23	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 82. 302.



42  . Murat POLAT

kı ve kale dışında yaşayan ahaliye temizlettirilmesi 26 Haziran 1627 tari-
hinde emredilmiştir.24 Bu belge, Osmanlı idari sisteminin, askeri bir kriz 
(kalenin tahkimatının bozulma riski) karşısında nasıl etkili ve pratik bir 
seferberlik gücüne dönüşebildiğini göstermektedir. Sorunun tespiti için 
Donanma Kaptanı, Serdar ve kentin ileri gelenlerinin ortak inceleme 
yapması, kararın meşruiyetini ve toplumsal kabulünü artıran kolektif bir 
akıl yürütme sürecini yansıtır. “İmece” yönteminin emredilmesi ise, dev-
letin bu tür ortak kamu hizmetlerini örgütlemede geleneksel toplumsal 
dayanışma mekanizmalarını nasıl harekete geçirdiğinin somut bir ka-
nıtıdır. Bu yaklaşım, sadece maliyeti düşürmekle kalmaz, aynı zamanda 
halkı çözümün bir parçası haline getirerek sahiplenmeyi de teşvik eder. 
Bu uygulama, merkezi fermanın yerel iş birliği ve toplumsal katılımla 
nasıl somut bir eyleme dönüştüğünü gösteren, Osmanlı pratik yönetim 
zekasının olumlu bir örneği olarak değerlendirilebilir.

Silivri halkı, cami, hamam gibi yerleri gittiklerinde yol üzerinde bulu-
nan kasap, kıptiyan, pabuççu, paşmakçının dökmüş olduğu süprüntü ve 
çöplerin halka eziyet verdiğini belirterek Silivri kadısının naibine dilek-
çe yazmışlardır. Naip bu dilekçeyi Divan’a göndermiştir. Divan, gerekli 
incelemeleri yaptıktan sonra reayanın gelip geçtiği yerlere çöp dökerek 
halkı ızdıraba sokanların isimleri ile birlikte yazılarak Divan’a gönderil-
mesini 10 Ocak 1610 tarihinde bir hüküm yazarak Silivri kadısına em-
retmiştir.25 Bu belge, Osmanlı bürokrasisinin, toplumsal şikayetleri mer-
kezi denetim mekanizmasına bağlama konusundaki sistematiğini gözler 
önüne serer. Divan’ın talep ettiği “isim isim tespit” yöntemi, sorunu bi-
reysel sorumluluk düzeyine indirgeyerek, genel bir yasaklamadan ziyade 
hedefe odaklı ve cezai bir müdahalenin hazırlık aşamasıdır. Bu yaklaşım, 
devletin sadece kural koymakla yetinmeyip, kural ihlali yapanları somut 
olarak tespit edip yaptırım uygulama iradesini yansıtır. Ancak aynı za-
manda, sorunun kaynağı olan esnaf grupları için kalıcı bir çözüm (örne-
ğin merkezi bir çöp toplama noktası tahsisi) üretmek yerine, denetim ve 
ceza yolunu seçmiş olması, idarenin meselelere daha ziyade “asayiş” pers-
pektifiyle baktığının bir göstergesidir. Bu hüküm, Osmanlı pratiğinde, 
toplumsal taleplerin merkezi otoriteyi harekete geçirebildiği, ancak nihai 
çözümün çoğu zaman infaz ve yasak çerçevesinde şekillendiği idari bir 
modeli örneklendirmektedir.

Çöp işleri için Edirne’de çörçöp subaşılığı ünvanıyla bir mansıp bu-
lunmaktaydı.26 Ahmet adındaki bir kişi Edirne’deki çörçöp subaşısı 

24	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 83. 34;T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Os-
manlı Arşivi Daire Başkanlığı, 83 Numaralı Mühimme Defteri (1036-1037/ 1626-1628) Özet 
- Transkripsiyon - İndeks ve Tıpkıbasım, 25.
25	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 78. 343.
26	  BOA. İE. DH. 6. 557; Çörçöp subaşısı bkz. Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri 
Sözlüğü I, 1:383. Çöplük subaşısı bkz. Akgündüz, İslam ve Osmanlı Çevre Hukuku, 3.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 43

Mehmet’in görevinde tembellik ettiğini iddia edilerek yerine kendisinin 
atanmasını talep eden bir dilekçe yazmıştır. Bu dilekçeye ise “Hidmetinde 
küllî tekâsülü olmağla ref ’ olunub mûcebince tevcihi “şeklinde bir ifade ile 
23 Ağustos 1675 tarihinde dilekçe sahibi Ahmet’e verilmiştir.27 Bu belge, 
Osmanlı kamu hizmeti denetim mekanizmasının, sıradan vatandaşların 
şikayetlerine dahi işlerlik kazandırabilen esnek ve dinamik yapısını orta-
ya koymaktadır. “Küllî tekâsülü olmağla” (tamamen tembellik ettiği için) 
ifadesi, devletin, görevdeki memurlardan etkin bir performans beklediği-
ni ve bu beklentinin karşılanmamasını geçerli bir azil sebebi olarak gör-
düğünü göstermektedir. Dilekçe sahibinin talebinin kabul edilmesi ise, 
liyakat ve hizmet verimliliğinin, kamu görevlerinin tevcihinde belirleyici 
unsurlar olabildiğine işaret eder. Bu uygulama, merkezi idarenin, taşra-
daki kamu hizmetlerinin kalitesini, sadece kendi müfettişleriyle değil, 
aynı zamanda halkın geri bildirimleriyle de takip etmeye çalıştığı “ka-
tılımcı bir denetim” modelinin işlediğini düşündürmektedir. Bu süreç, 
Osmanlı yönetim geleneğindeki hesap verilebilirlik anlayışının somut bir 
tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Rodoscuk’ta Nebizade mahallesinde çevreye yağ ve çöp dökülmekte 
ve bu yağ ve çöpler yanmakta idi. Çöplerin ve yağların yanması ahali-
de korku meydana getirdiğinden dolayı Rodoscuk’ta Nebizade mahallesi 
ahalisi Divan’a dilekçe yazarak bu çöplerin kaldırılmasını talep etmiştir. 
Divan şikâyeti inceleyerek dökülen yağ ve çöplerin kaldırılmasını ve bir 
daha buraya çöp dökülmemesini 30 Haziran 1678 tarihinde Rodoscuk 
naibine emretmiştir.28 Bu Rodoscuk vakası, Osmanlı yönetiminin, top-
lumsal huzursuzluğa ve güvenlik endişesine yol açan çevre sorunlarına 
karşı özel bir hassasiyet gösterdiğini ortaya koymaktadır. “Korku mey-
dana getirdiğinden” ifadesi, idarenin müdahale kararında, fiziki kirli-
likten ziyade, kitle paniği ve asayişi tehdit eden bir durumun belirleyici 
olduğuna işaret eder. Divan’ın verdiği “kaldırılması ve bir daha dökül-
memesi” şeklindeki standart emir, sorunu kökten çözmeyi hedefleyen bir 
irade beyanı olmakla birlikte, bu tür emirlerin etkinliği her zaman naibin 
yereldeki otoritesi ve denetim kapasitesiyle sınırlı kalmıştır. Bu belge, 
Osmanlı idari sisteminde, merkezi otoritenin, toplumsal taleplere cevap 
verme konusundaki süratli refleksini gösterirken, aynı zamanda kalıcı 
çözümlerin, merkezi fermanlardan çok, yerel yönetimlerin sürekli takip 
ve inisiyatifine bağlı olduğu gerçeğini de bir kez daha teyit etmektedir. Bu 
durum, Osmanlı pratiğinde, merkezi iradenin yerel uygulayıcılara olan 
bağımlılığının tipik bir örneğidir.

27	  BOA. İE. DH. 6. 557.
28	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 96. 249 ;Mercimek, “96 Numaralı Mühimme Defteri’nin Trans-
kripsiyonu ve Değerlendirilmesi (S. 1-99)”, 147.



44  . Murat POLAT

Rodos kadısı Mevlana İsmail Divan’a bir mektup göndererek Rodos 
ahalisinin tamamının mahkemeye geldiğini mektubunda belirterek Ro-
dos fethedildikten beri Kadırga limanı ve Liman-ı Kebir’in bu ana kadar 
hiç temizlenmediğini anlatmıştır. Rodos kadısı bu limanlarda çöplerin, 
taş ve toprağın temizlenmemesi sebebiyle bazı gemilerin limana giriş ve 
çıkışta tereddüt yaşayarak zorlandıklarını belirtmiştir. Mısır gemileri ve 
zahire gemileri kış günlerinde daha da zorlandıklarını belirten Rodos 
kadısı Mevlana İsmail, limanların temizlenmesi için iki dolap kayığı, 
bir çekdiri talebinde bulunmuştur. Rodos kadısının liman temizlemek 
için talep ettiği araçların verilmesi için Divan, 31 Aralık 1701 tarihinde 
Kaptan Paşa’ya bir hüküm göndererek Rodos kadısının isteğinin karşı-
lanmasına hükmetmiştir.29 Bu tarihten yaklaşık bir ay sonra Kaptan El-
Hac Abdulfettah Paşa’ya 29 Ocak 1702 tarihinde bir hüküm gönderilerek 
Rodos’ta bulunan Liman-ı Kebir ve kadırga limanlarının temizlenmesi 
gerektiği anlatılarak Rodos kadısının bu iş için iki dolap kayığı ve bir 
çekdiri istediği belirtilmiştir. Limanların temizlenmesi konusunda uz-
man olduğu belirtilerek Rodos Kadırga Limanı ve Liman-ı Kebir’in te-
mizliğinin yapılmasına görevlendirildiği belirtilmiştir.30 

Çöplerin çevreye atılması sebebiyle meydana gelen kötü koku, 
akarsuyu tıkaması ya da limanda gemilerin seyr u seferini engelleme bo-
yunu gelmesi dışında bir de pis su denilen çirkabın orta yere akması ya 
da suyun çıkış yeri bulmayarak hamamlardan evlere sızması bu durumu 
yaşayan halk arasında rahatsızlık meydana getirmekteydi. Çirkab, Farsça 
pis anlamına gelen çirk ve Arapça su anlamına gelen âb kelimelerinin bir-
leşmesi31 ile oluşmuş bir kelime olup günümüzde kullandığımız çirkef32 
kelimesi galat olarak kullanılmaktadır. Osmanlı arşiv vesikaları arasında 
çirkabdan kaynaklı birçok şikâyetin hükümet merkezine gittiği ve hü-
kümetin merkezinin çirkab şikâyetleri konusunda hassasiyet gösterdiğini 
tespit etmekteyiz.33

Çirkablarla ilgili şikâyetlerin başında pis suların çeşme suyuna karış-
ması görünmektedir. İstanbul’da Bali ve Emir Buhari mahallesi sakinleri 
çirkablarını orta yere akıttıklarından dolayı bu pis su Baki Paşa Camii 
yakınında bulunan çeşmenin suyuna karışmaktaydı. Çirkabın yollara 
akıtıldığı ve pis suyun çeşme suyuna karıştığı bilgisi Divan’a ulaştığında, 
İstanbul kadısı ve Mimar başına 12 Eylül 1585 tarihinde birer hüküm ya-
zılmıştır. Bu hükümde atık suları yollara salan mahalle halkının Suyolu 

29	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 112. 311.
30	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 112. 377.
31	  Şemseddin Sami, Kamus-ı Türkî, 509.
32	  Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, 179.
33	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 49. 35; BOA. A. DVNS. MHM. d. 58. 828.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 45

Çavuşu İbrahim aracılığıyla uyarılara bu mahalle halklarının birer kuyu 
kazarak çirkabı bu sulara akıtmalarının sağlanması emredilmiştir.34

Çirkabın akıtılması ile ilgili olarak Kasım Paşa’da bulunan ehl-i İs-
lam ahali Divan’a bir şikâyette bulunmuştur. Bu şikâyete göre Tatavala 
mahallesi, Ketehorba, Sanane Marika, Kamer Hatun mahallelerinde otu-
ran ehl-i zimmet reaya çirkabını ve karizini (yer altından akan kanalizas-
yon suyu) Kasım Paşa dersine akıtmaktadırlar. Çirkab ve karizin Kasım 
Paşa’ya akıtılmasının önlenmesi için yazılan dilekçe karşısında Divan, 
durumu etraflıca araştırmıştır. Kaptan-ı derya çirkabın Kasım Paşa de-
resine akması konusunda Müslümanlarla zimmiler arasındaki anlaşma-
yı sağlamak amacıyla tersane eminini görevlendirmiş ve bir anlaşmaya 
varılmıştır. Anlaşma ile zimmi reayanın kazurat ve çirkablarını bir kuyu 
kazarak kuyuya akıtmaları, Kasım Paşa deresine akıtmamaları kararlaş-
tırılmıştır. Bu anlaşmaya rağmen ehl-i zimmet reayası çirkablarını tekrar 
Kasım Paşa deresine ve yollara akıtmaya başlamıştır. Lağım suları ne-
deniyle yollardan geçmek zorlaşmıştır.  Müslümanların şikâyeti üzerine 
ehl-i zimmet reaya ile bir kez daha anlaşılarak çirkab ve karizlerinin Ka-
sım Paşa deresine değil bir kuyuya akıtılması hususunda Galata kadısı 
Mehmet Said Efendi huzurunda 1772 tarihinde anlaşmışlardır. Ancak 
bu anlaşmaya da uymayan gayrimüslüm reaya yine çirkab ve karizlerini 
hem yola hem Kasım Paşa deresine akıtmaya devam etmişlerdir. Çirkab 
ve kariz kokusu insanlara rahatsızlık vermiştir. Cumapazarı’nda bulunan 
Ruznamçeci Çeşmesi diye bilinen Kebir çeşmesinin suyuna bu lağım su-
ları karışmakta, fırtına, sel gibi etkenlerle çirkab ve kariz, Müslümanların 
evlerinde bulunan kuyu sularına da sızmaktaydı. Sadır olan emr-i şerifle 
zimmilerin çirkab ve karizlerini kazdıkları kuyuya akıtmaları, bir dam-
lasını bile zemin yüzüne çıkartmamaları, kuyu dolduğunda ise kuyudaki 
pislikleri denize atmaları hususunda yeniden bir anlaşmaya varılmıştır. 35

Bu iki vaka, Osmanlı idaresinin çevre ve halk sağlığı sorunlarına yak-
laşımında 16. yüzyıldan 18. yüzyıla uzanan temel bir metodolojisini or-
taya koyar: Tekrar eden müzakereler ve toplumsal uzlaşı arayışı. İdare, 
sorunu çözmek için merkezden dayatmacı bir yöntem yerine, sürekli 
olarak tarafları (Müslüman ve zimmi ahali, kadı, kaptan-ı derya, mimar 
başı) bir araya getirerek anlaşma yapma yolunu seçmiştir. 1585›teki 
«kuyu kazma» çözümü ile 1772›deki çözüm özünde aynıdır; bu, idarenin 
teknik ve kalıcı bir altyapı çözümü (merkezi kanalizasyon) geliştirmekten 
ziyade, geleneksel ve yerel bir yöntemde ısrar ettiğini gösterir. Ancak, aynı 
sorunun yaklaşık 200 yıl boyunca tekrar etmesi ve aynı çözüm önerilerinin 
getirilmesi, bu yöntemin sürdürülebilir olmadığını ve merkezi planlama 
ile finansman olmadan, yerel inisiyatif ve gönüllü anlaşmaların kentsel 
34	  BOA. A. DVNS. MHM. d. 58. 828; 58. 829.
35	  BOA. AE. SABH.I. 150. 10141. 



46  . Murat POLAT

altyapı sorunlarını çözmekte yetersiz kaldığını kanıtlar niteliktedir. 
Bu süreklilik, Osmanlı kent yönetiminin, klasik dönemdeki etkinliğini 
zamanla yitiren «reaktif» ve «kriz yöneten» karakterine işaret eder. 
Nihai olarak, bu belgeler, devletin dini kimlikler arasındaki bir çevre 
çatışmasını yönetme konusundaki diplomasi becerisini sergilerken, aynı 
zamanda erken modernleşme döneminde kentsel altyapıdaki teknolojik 
ve idari dönüşüm ihtiyacının da bir habercisi olarak okunabilir.

SONUÇ

16-18. yüzyıl belgeleri, Osmanlı İmparatorluğu›nun kentsel çevre 
sorunlarına dair tutarlı ve kendine özgü bir yönetim modeli sergilediğini 
ortaya koymaktadır. Bu model, merkezi otoritenin mutlak belirleyiciliği 
ile yerel aktörlere dayalı esnek uygulama mekanizmaları arasında 
kurulmuş bir denge üzerine inşa edilmiştir. Belgelerden çıkan en temel 
çıkarım, Osmanlı idari zihniyetinin çöp ve kanalizasyon gibi meseleleri 
öncelikle bir «asayiş ve toplumsal ahenk» sorunu olarak gördüğüdür. 
Edirne›deki sel, Haleb’deki dini tahrik veya İstanbul’daki mahremiyet 
ihlali örneklerinde olduğu gibi, merkezi yönetimin müdahalesi, çoğun-
lukla fiziki kirlilikten ziyade, bu kirliliğin yol açtığı toplumsal huzursuz-
luk, stratejik risk veya ahlaki endişeler neticesinde tetiklenmiştir.

İdarenin çözüm repertuvarı ise oldukça standartlaşmıştır: yasaklamak, 
yer değiştirtmek (Kumkapı›dan Odunkapısı’na) ve en yaygın olarak, 
“kuyu kazdırmak” gibi geleneksel, yerel imkanlarla uygulanabilir birey-
sel çözümler emretmek. Bu yaklaşım, devletin kapsamlı bir altyapı yatı-
rımı ve merkezi planlama yerine, sorumluluğu büyük ölçüde mahallelere 
ve bireylere devreden, düşük maliyetli ve “reaktif” bir strateji izlediğini 
göstermektedir. Kasım Paşa örneğinde olduğu gibi, aynı sorunun yüzyıl-
lar boyunca aynı yöntemlerle (anlaşmalar, kuyu kazma emirleri) çözül-
meye çalışılması, bu modelin sürdürülebilirlikten ziyade sürekliliği ön 
planda tuttuğuna işaret eder.

Ancak, bu sistemin bir diğer kritik boyutu, işleyişindeki “katılım-
cı” niteliktir. Halkın şikayet mekanizmasını etkin bir şekilde kullana-
bilmesi, kadı, mimar, kaptan-ı derya ve şehrin ileri gelenleri gibi farklı 
unsurların soruşturma ve çözüm süreçlerine dahil olması, Osmanlı kent 
yönetimini salt bir bürokrasi olmaktan çıkarıp toplumsal mutabakat ara-
yan bir yapıya dönüştürmüştür. Çörçöp Subaşısı’nın görevden alınması 
örneği, sistemin hesap sorulabilir ve liyakate duyarlı yönünü ortaya 
koyarken, Kili Kalesi›ndeki «imece» uygulaması, geleneksel toplumsal 
dayanışmanın devlet politikasıyla nasıl bütünleştirildiğinin kanıtıdır.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 47

Nihai olarak, bu belgeler bize şunu düşündürür: Osmanlı idaresi, er-
ken modern dönem şartlarında, elindeki araçlarla kentsel çevre sorun-
larını yönetmekte kayda değer bir esneklik ve çözüm üretme kapasitesi 
sergilemiştir. Fakat, 18. yüzyıla gelindiğinde dahi aynı sorunların aynı 
yöntemlerle tekrar etmesi, modelin artan kent nüfusları ve değişen dünya 
karşısında içerdiği sınırları da gözler önüne serer. Bu tablo, Osmanlı’nın, 
modernite öncesi bir imparatorluk olarak, kent ekolojisini yönetmedeki 
başarılarının yanı sıra, modern altyapı sistemlerine geçişte yaşayacağı 
dönüşüm zorunluluğunun da ipuçlarını barındırmaktadır.



48  . Murat POLAT

Kaynakça

T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşiv Başkanlığı Osmanlı Arşivi 
(BOA)
BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1298.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1428.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1654.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 7. 1655.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 42. 1017.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 49. 35.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 54. 701.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 58. 29.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 58. 828.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 78. 343.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 82. 302.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 83. 34.
BOA. A. DVNS. MHM. d. 96. 249
BOA. A. DVNS. MHM. d. 112. 311.
BOA. AE. SABH.I. 150. 10141.
BOA. İE. DH. 6. 557.

Tetkik ve İnceleme Eserler
Akgündüz, Ahmet. İslam ve Osmanlı Çevre Hukuku. Osmanlı Araştırmaları 

Vakfı, 2009.
Altunay Şam, Emine. “Osmanlı Modernleşmesinde Çevre”. Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi 4, sy 32 (2016): 30-43.
Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı. 

7 Numaralı Mühimme Defteri (975-976/ 1567-1569) Özet-Transkripsiyon, 
İndeks II. C. 2. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı 
Arşivi Daire Başkanlığı, 1999.

Çekmez, Ozan. “Iı. Abdülhamid Dönemi İstanbul’unda Temizlik Hizmetleri”. 
Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi, sy 48 (2022): 1-48.

De Feo, Giovanni, George Antoniou, Hilal Franz Fardin, vd. “The Historical 
Development of Sewers Worldwide”. sustainability 6 (2014): 3936-74. 
https://doi.org/10.3390/su6063936.

Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat. 2. bs. Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, 2023.

Havlíček, Filip, ve Miroslav Morcinek. “Waste and Pollutıon in The Ancıent 
Roman Empıre”. Journal of Landscape Ecology 9, sy 3 (2016): 33-49. 
https://doi.org/10.1515/jlecol-2016-0013.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 49

Karcı, Erol. “Tehdit, Teftiş ve Önlem: İstanbul’da Kamu Sağlığını Korumaya 
Yönelik Bazı Çalışmalar (Eylül 1885)”. Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi 
Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi 15, sy 3 (2025): 870-80. 
https://doi.org/10.31020/mutftd.1735550.

Kazancıoğlu, Habibe. “20. Yüzyılın Başlarında Osmanlı Esnafının Uyması 
Gereken Beledî Kurallar”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
sy 44 (2020): 159-74. https://doi.org/10.30623/harranilahiyatdergisi.806214.

Lufrano, Giusy, ve Jeanette Brown. “Wastewater Management through the Ages: 
A History of Mankind”. The Science of The Total Environment 408, sy 22 
(2010): 5254-64. https://doi.org/10.1016/j.scitotenv.2010.07.062.

Mercimek, Yunus. “96 Numaralı Mühimme Defteri’nin Transkripsiyonu ve 
Değerlendirilmesi (S. 1-99)”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, t.y.

Oğuz, Ebru Emine. “Orta Çağ Avrupa’sında Temizlik ve Hijyen”. Oğuz-Türkmen 
AraĢtırmaları Dergisi 6, sy 1 (2022): 163-83.

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü I. 4. bs. C. 
1. MEB., 1993.

Sayman, Rıfat Ünal. “Çöp Hizmetlerinden Döngüsel Ekonomiye Atık Yönetimi: 
Üretici Sorumluluğu Örgütlerinin Kamu Yönetimini İkamesi”. 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2022.

Sevilmiş, Özgür. “54 Numaralı Mühimme Defteri’ nin Transkripsiyon ve 
Değerlendirilmesi (153-220)”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012.

Şemseddin Sami. Kâmûs-ı Türkî. 3. bs. Çağrı Yayınları, 1989.
T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü Osmanlı Arşivi Daire 

Başkanlığı. 83 Numaralı Mühimme Defteri (1036-1037/ 1626-1628) Özet - 
Transkripsiyon - İndeks ve Tıpkıbasım. T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri 
Genel Müdürlüğü Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 2001.

Turhan, Talha, Brial Asif Hayi Paka, Tri Julia Wulandari, Raihanah Raihanah, ve 
Mustafa Şeker. “İslam ve Çevre Yönetimi: Sürdürülebilir Su Ekolojisine 
Bütüncül Bir Yaklaşım”. Kent Akademisi Dergisi 18, sy 4 (2025): 1961-87. 
https://doi.org/10.35674/kent.1624594.

Yediyıldız, Bahaeddin. XVIII. Yüzyılda Türkiye’de Vakıf Müessesesi Bir Sosyal 
Tarih İncelemesi. Türk Tarih Kurumu, 2003.

Yediyıldız, M. Asım. “Osmanlı Toplumu ve Çevre”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 17, sy 2 (2008): 147-58.

Yılmaz, Bora. “19. Yüzyılda Kastamonu Vilayetinin Sağlık Sistemi ve 
Karşılaşılan Sorunlar”. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Bartın 
Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 2023.





,,

Bölüm 4

19. YÜZYILDA HOYRAN'IN İDARİ VE SOSYO-
EKONOMİK YAPISI

Behset KARACA1 

1   https://orcid.org/ 0000-0002-5214-3818. Prof. Dr., Süleyman Demirel Üniversitesi, 
İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, Isparta, Türkiye, behsetkaraca@
sdu.edu.tr



52  . Behset KARACA

Giriş

Hoyran adının kökeni büyük ihtimalle Luwi dilinden Kuwa-ura-(wa)
na, Yüce Ana Tanrıça ülkesi ögelerinden türetilmiş Kuwarana’dır. Or-
tasından sıkılmış gibi iki parçalı olarak görünen Eğirdir Gölü’nün ku-
zeydeki parçası, kıyısından biraz içerideki Kumdanlı kasabasının diğer 
adıdır. Gölün o parçasına bu kasaba dolayısıyla Hoyran Gölü denmiş-
tir (Umar, 1993, s. 321). Hoyran, Konya Vilayetinde Hamid sancağının 
Yalvaç kazasına tabi bir nahiye olup, hem-namı (adları bir olan, adaş) 
olan gölün etrafında konumlanmıştır. Hoyran Gölü ise Eğirdir Gölü’nün 
kuzey kısmından ibarettir (Şemseddin Sami, 1996, s. 2070). 19. yüzyıl-
da Afşar’ın kuzeyi, Yalvaç’ın batısı ve Uluborlu’nun kuzey doğusunda bir 
nahiye/kazadır (Ergün ve Terzi, 2016, s. XLII). Günümüzde bu nahiye/
kaza yer almamaktadır. Buraya ait olan köyler Yalvaç ilçesinin sınırları 
içerisindedir.

Türkiye Selçuklularından sonra Hoyran’ın yer aldığı bölgede Hami-
doğulları Beyliğini görmekteyiz. Beyliğin sınırları ilk kuruluş yıllarında 
Uluborlu merkez olmak üzere Isparta, Burdur, Eğirdir, Barla, Ağros (Ata-
bey), Gönen ve Keçiborlu’dan meydana gelmektedir. Hamid Beyin sağlı-
ğında beyliğin sınırları daha da genişlemiş ve Yalvaç, Şarkîkaraağaç, Af-
şar, Gelendost, Pavlu (Sütçüler), İncirli (Bucak) ve Ağlasun gibi yerleşim 
merkezleri de ele geçirilmiştir. Doğal olarak Hoyran ve çevresi de böylece 
beyliğin eline geçmiştir (Kofoğlu, 2006, s. 113-116). Hoyran ve bu nahi-
yenin bağlı olduğu Yalvaç Hamidoğulları döneminde pek fazla ön pla-
na çıkmamıştır. Buralarda daha ziyade kırsallık ve göçebelik hâkimdir. 
Hamidoğulları döneminde Uluborlu, Eğirdir, Ağros, Gönen, Gölhisar ve 
Burdur gibi yerlerin ve şehirlerin biraz daha önemli olduğunu görmekte-
yiz. Bu şehirlerin daha fazla gelişme imkânı bulmasında Hamidoğulları 
ailesinden bazı kişilerin buralarda yaşaması, vakıflarının olması ve mer-
kez yapılması gibi sebepler etkili olmuştur. 

Osmanlılarla Hamidoğulları arasındaki ilk önemli ilişkiler Kemalüd-
din Hüseyin Bey zamanında olmuştur (Cezar, 2010, s. 24). Karamanoğlu 
Alâeddin Ali Bey tarafından topraklarına düzenlenen saldırılara karşı 
Osmanlılardan yardım istemek zorunda kalan Hüseyin Bey, buna karşılık 
1381–1382 tarihinde Osmanlı Sultanı I. Murad’a Akşehir, Beyşehir, Sey-
dişehir, Yalvaç, Karaağaç ve Isparta (Isparta’nın olup olmadığı tartışmalı-
dır) beldelerini satmak zorunda kalmıştır. Uzunçarşılı bu satma işleminin 
1374 tarihinde seksen bin altın mukabilinde gerçekleştiğini yazmaktadır 
(Kofoğlu, 2006, s. 265-267; Uzunçarşılı 1984, 65). Sultan Murad’ın 1386 
tarihinde Karaman seferine çıkmasından önce muhtemelen Osmanlı or-
dusu Konya önüne ilerlerken Eğirdir de fethedilmiştir. Böylece Hüseyin 
Bey Osmanlı himayesinde kalmak şartıyla Isparta merkez olmak üzere 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 53

Burdur, Uluborlu, Keçiborlu ve Gölhisar havalisinde hüküm sürmeye de-
vam etmiştir. I. Murad da Germiyanoğlu Süleyman Şah’ın kızının çeyizi 
olarak verdiği Kütahya ve havalisi ile Hamidoğlu Hüseyin Beyden satın 
alınan Hamid-eli beldelerine büyük oğlu Yıldırım Bayezid’i sancak beyi 
olarak atamıştır (Kofoğlu, 2006, s. 273). Hamidoğulları’ndan satın alınan 
bölge, Osmanlılarla Karamanlılar arasında hızlanan mücadelenin görü-
nür sebebidir. Bu olay, aslında bu iki rakip beyliği karşı karşıya getirecek 
daha derin sebeplerin bir bahanesi olmuştur. Bunun üzerine I. Murad 
1387’de Konya üzerine yürümüş ve Karamanlıları bozguna uğratmıştır 
(Emecen, 2002, s. 27; İnalcık 1999, 66). Daha sonra yine Karaman seferine 
çıkan Yıldırım Bayezid 1391 tarihinde Hamid-ili bölgesini tamamen fet-
hetmiştir (Kofoğlu, 2006, s. 286; Emecen, 2002, s. 28). Hamidoğulları’nın 
Antalya şubesi de 1392 tarihinde fethedilecektir (Cezar, 2010, s. 24; Kara-
ca, 2002a, s. 43-44). 

İlk olarak 1391 tarihinde fethedilen Hamid-ili, Ankara Savaşı’ndan 
sonra tekrar Osmanlıların elinden çıkmıştır. Daha sonra 1423 yılında 
Antalya da dâhil olmak üzere Hamidoğulları Beyliği tamamen Osman-
lıların eline geçmiştir. Böylece bu bölgede Osmanlı yönetimi başlamıştır. 
Teke-ili ve Hamid bölgesi, II. Murad zamanında Anadolu Eyaletine dâhil 
edilmiştir (Ahmed Refik, 1340, s. 69; Kofoğlu, 2006, s. 292-297; Uzunçar-
şılı, 1984, s. 69; Cezar, 2010, s. 24).

Bu bölgenin Osmanlı Devleti’nin eline geçmesiyle burada istikrar ile 
huzur büyük ölçüde sağlanmış ve 1511 yılında Antalya’da çıkan Şahkulu 
İsyanı’na kadar uzun süre problemle karşılaşılmamıştır. Şahkulu İsyanı 
Antalya ve çevresi başta olmak üzere Hamid sancağı ve buranın bir kaza-
sı olan Yalvaç ile Hoyran nahiyesini de etkilemiştir (Karaca, 2002a, s. 46-
51; Karaca, 2003, s. 71-86; Karaca, 2002b, s. 409-418; Arıkan, 1988, s. 20-
22; Karaca, 2007, s. 759-774). Güçlükle bastırılan bu ayaklanma sonunda 
Hamid sancağı köylerinin Kızılbaş reayasının bir bölümü oturdukları 
yerleri bırakarak İran’a geçmişlerdir. Kimisi de sürgüne tabi olmuşlar-
dır. Bu göçler ya da sürgünler sonucunda buradaki bazı köyler boşalarak 
mezraya dönüşmüştür. Özellikle Gölhisar, İrle, Uluborlu, Ağlasun kaza-
larındaki bazı köylerin halkının Sürh-ser (Kızılbaş) olup İran’a gittikleri 
ve karyelerinin mezraya dönüştüğü görülmektedir (Arıkan, 1988, s. 20-
22; Karaca, 2007, s. 759-774). 1523 tarihli tapu tahrir defterinde halkın 
Surh-ser olup gittiği, bazı köylerin bu yüzden mezraya dönüştüğü, çift-
liklerin ekilemediği ile ilgili kayıtlar vardır. Mesela, Buraya yakın Yalvaç 
kazasına bağlı Kışlacık mezrasında halkın perâkende olmasıyla resm-i 
zemin yazıldığı ve mezra kaydedildiği belirtilmektedir. Yine 1568 tari-
hinde Tokmacık mezrasında “defterde karye olup halkı perakende olma-
ğın Eğirdir Yörükleri sakin olup mezra kayıt olundu” denilmektedir. An-
cak bu mezralarda halkın dağılmasının sebebini tam olarak bilemesek de 



54  . Behset KARACA

bu türden olaylarda Şahkulu isyanının etkisi olmalıdır (BOA, TT 121, s. 
1-573; BOA, TT 1089, s. 255; TKGMA, TT 51, s. 255; Karaca, 2017, s. 577-
594). 

16. yüzyılın ikinci yarısında bölgede başka bir sosyal hareketi gör-
mekteyiz. Kendilerine “suhte” denilen medrese öğrencileri bu olaylarda 
önemli rol oynamışlardır. Birer vakıf kuruluşu olan medreselerde öğ-
renci sayısı, özellikle 16. yüzyılda büyük bir artış göstermiştir. Hamid 
sancağında suhte ayaklanmalarının yoğunlaşmasında ve buradaki olay-
larda medrese öğrencilerinin etkileri vardır. Bölgedeki medrese öğren-
cilerinin sayıları hakkında kesin bilgiler yok olmasına rağmen Isparta, 
Eğirdir, Uluborlu, Yalvaç ve Ağros (Atabey) gibi kasabalarda medreseler 
olup, muhtemelen buradaki öğrenciler bu tür olaylara katılmışlardır. 16. 
yüzyılın ikinci yarısında sancaktaki mücerred (bekâr) nüfusun artış gös-
termesinin de bu gibi olayların artmasında ve meydana gelmesinde etkisi 
olmuş olmalıdır. Bu bölgedeki suhte olaylarıyla ilgili en eski kayıt ise 1558 
tarihlidir. Yani kısaca 16. asrın ikinci yarısında bölgede suhte isyanlarını 
görmek mümkün olmuştur (Arıkan, 1988, s. 22-35; Karaca, 2010, s. 85-
107; Karaca ve Karacan, 2019, s. 61-62). 

Bu bölgede kayda değer sosyal hareketlerden birisi de 1647 tarihinde 
eşkıyadan olan Karahaydaroğlu Mehmed Bey ile yine bu dönemin eşkı-
yalarından Katırcıoğlu Mehmed’in birleşerek adamlarıyla beraber bazı 
yerleri basmaları ve zarar vermeleridir. Onlar bu bölgede devleti uzun 
süre uğraştırmışlardır. Daha sonra yakalanarak idam edilmişlerdir (Er-
dem, 1936a, s. 373-376; Erdem, 1936b, s. 388-391).

16. ve 17. Yüzyıllarda Hoyran’ın İdari ve Sosyo-Ekonomik Durumu

Hoyran bir idari birim olarak Osmanlı belgelerinde 1568 tarihine ka-
dar görülmemektedir. Bu tarihe kadar buraya bağlı olan köyler ise daha 
önceki tahrirlerde Eğirdir ve Yalvaç kazasına tabidir (BOA, TT 30, s. 
1-639; TT 121, s. 1-573; BOA, TT 438, s. 246-331). Hoyran ismi, 1523 ta-
rihinde Eğirdir’e bağlı bir mezra (TT 121, s. 361) ve bir mevkii (Hoyran 
Ayağı mevkii) olarak geçmektedir (Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel 
Müdürlüğü, Osmanlı Yer Adları 2, 2013, s. 659). 1530 yılında yine Eğir-
dir’de hem Hoyran mezrasından hem de Hoyranlu cemaatinden bahse-
dilmektedir (TT 438, s. 297, 299). 1568 tarihli defterde Hoyran, Hamid 
sancağına bağlı bir idari birim olup defterin başında nahiye olarak ya-
zılmasına rağmen sonraki sayfalarda ve idari birimde kaza olarak kay-
dedilmiştir. Ayrıca Hoyran mezrası da yer almaktadır. Hoyran, Anadolu 
Eyaletine bağlı Hamid sancağının kazalarından birisidir (TT 1089, s. 1, 
249-256; TT 51, s. 1, 249-256). 1568 yılında Yalvaç ve Eğirdir’e bağlı olan 
köyler ile mezraların bir kısmı buradan ayrılmış ve böylece Hoyran kaza-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 55

sı oluşturulmuştur. Bu dönemde buraya bağlı köyler ve mezralar: Göçet 
nam-ı diğer Mısırlu, Mermerli Beli, Dere ve Eğirceler, İlalmış, Fatmalu, 
Köseler, Yağcı Hacı nam-ı diğer Poladlar, Bayındır nam-ı diğer Tuğçe, 
Kozluca, Hoyran (bu mezrayı Eğirdir Yörükleri ziraat eder), Çaltı, Akça-
hisar, Kurucaboğaz, Yaycılar, Kulsarı, Boynucak, Ulucak (mezra), Koza-
ğacı, Delüklükaya, Kökez, İleği, Akçakilise nam-ı diğer Celebkeş, Ovacık 
nam-ı diğer Danişmendlü, Kaziri, Tokmacık (mezra), Akçahisar nam-ı 
diğer Akçaşar (mezra), Örendepesi, Saraycık (mezra), Beldecik (mezra). 
Ayrıca bazı çiftlik ve yaylaklar da kazada yer almaktadır. Bu köyler kü-
çük yerleşim yerleridir. Kazanın merkezi yani şehri bulunmamaktadır. 
Bu tarihte burada tarım ve hayvancılık hâkimdir. Yetiştirilen ürünler 
genelde, buğday, arpa, afyon, bağ, bostan gibi şeylerdir. Şahıslardan ve 
hayvancılıktan alınan bazı vergiler de bulunmaktadır (TT 1089, s. 249-
256; TT 51, s. 249-256). Hoyran kazasına 1568 yılında 827 nefer, 431 
hane, 200 mücerred ve 199 sipahizade kayıtlıdır. Bu verilere baktığımız-
da sancaktaki en küçük idari birimlerden birisidir. Yani küçük bir kaza 
olduğu görülmektedir (Arıkan, 1988, s. 41, 71, 76). Tokmacık ve Kaziri 
köyünde gayrimüslim nüfusa 15-16. asırlarda rastlanmaktadır (Karaca 
ve Karacan, 2014, s. 153). 1568 yılındaki tahrirde ise komşu olan Yalvaç 
kazasında gayrimüslim bulunmamaktadır (Karaboğa ve Karaca, 2018, s. 
429-444). 1568 yılında az önce belirttiğimiz üzere mezra-i Hoyran’ın yanı 
sıra “Saz-ı Hoyran Gölü” terimi de geçmektedir. Kısaca önceki tahrirlerde 
kaza veya nahiye olarak değil, Eğirdir Yörükleri içerisinde Hoyranlu ce-
maati, Hoyran mezrası, deştbani-i Hoyran vergisi şeklinde geçtiği tespit 
edilmiştir (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 690). 

Kâtib Çelebi, Cihânnümâ adlı eserinde Isparta Vilayetinin (Hamid 
sancağı) 17. asırda şu kazalardan meydana geldiğini belirtmekte ve bun-
larla ilgili bilgi vermektedir. Kazalar: Isparta, Ağlasun nam-ı diğer Asi 
Karaağaç, Ağros, Afşar, Uluborlu, Eğirdir, İrle, İncirpazarı, Barla, Bavlu, 
Burdur, Tefenni, Göl-i Hoyran, Siroz, Keçiborlu, Hamid-i Kemer, Gölhi-
sar, Karaağaç, Gönen-i Hamid, Yalvaç, Yalvaç Karaağaç (Karaağaç-ı Yal-
vaç), Yavice’dir (Kâtib Çelebi, 2009, s. 636; Ünal, 1939, s. 913-915). Yani bu 
asırda da kaza olarak görülmekte ve idari bir birim olarak yer almaktadır. 
Yine Arıkan, Kâtib Çelebi’den Hoyran ile ilgili şu bilgileri aktarmıştır: 
“Bunun halkı sabıka konargöçer Uluyörük taifesi idi. Sonra karyelerinde 
mütemekkin oldular. Birazı Karaağaç, Yalvaç, Afşar’da otuz hanesi pera-
kendedir”. Bu malumat bize 17. yüzyılın ilk yarısında buradaki köylerin 
Yörüklerce şenlendirildiğini anlatmaktadır (Arıkan, 1988, s. 171). 18. 
yüzyıla ait Hoyran kazası ve buranın sosyo-ekonomik durumu ile ilgili 
pek bilgi bulunmamaktadır.



56  . Behset KARACA

19. Yüzyılda Hoyran’ın İdari ve Sosyo-Ekonomik Durumu

19. yüzyıla ait bilgileri büyük ölçüde nüfus ve temettuat defterleri ile 
salnamelerden öğrenmekteyiz. 1831 yılına ait nüfus defterinde Hoyran 
yine Hamid sancağının önemli kazalarından birisidir (BOA, NFS.d. 3235; 
Ergün ve Terzi, 2016, s. XXXVII-XLVIII ). 1847 tarihli nüfus defterinde 
de kaza olarak yer almakta ve Anadolu Eyaleti’nin Hamid sancağına bağlı 
görülmektedir (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 689-723). 1845 tarihli temet-
tuat defterine göre yapılan çalışmada ise aynı şekilde kaza olup Hamid 
sancağına bağlıdır (Şenkul ve Karaca, 2020, s. 250-279).

Tablo 1. 19. Yüzyılın İlk Yarısında Hoyran Köylerinin Nüfus ve Hane Sayıları 
(Karaca ve Şenkul, 2020, s. 696)

1831’de 
Köyler

1831’de Er-
kek Nüfus

1840’ta Er-
kek Nüfus

1840’ta 
Hane Sayısı

Temettuat 
Defterine Göre 
1845’te Hane 
Sayısı

Akçaşar 68 59 27 32
Celebdeş 61 49 18 19
Eyübler 66 78 27 24
Genceli 151 144 72 62
Gökçeli* 11 74 25 20
Kaziri 19 34 13 13
Kırkbaş 28 52 22 23
Kundanlı 194 175 80 71
Kurusarı 69 91 33 34
Mısırlı 56 48 21 21
Tokmacık 103 117 40 46
Yağcılar 98 118 40 44
Kaşıkara 118 - - 30
Aşağı Kaşı-
kara

- 56 19 -

Yukarı Kaşı 
Kara

- 70 22 -

Akçaviran - - - 20
Cemaat-i 
Abdal ve 
Hayme-nişin 
Göçebe

276 - - -

Toplam 1339** 1165 459 459

*1831’de Gökçeli, çiftlik olarak kaydedilmesine rağmen daha sonra köy haline 
gelmiştir. **Buradaki 1339 erkek nüfusun haricinde 19 kişi de Asâkir-i 
Mansûre’dedir.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 57

1831 yılında Hoyran kazasında 1339 erkek nefer vardır. Ayrıca Asâkir-i 
Mansûre’de olan 19 kişi daha bulunmaktadır. 1831-1839 tarihleri arasın-
daki kayıtlarda ise 31 kişi Mansûre askeridir (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 
697, 709). Nüfus defterlerinden bölgenin idari yapısı, nüfusu, etnik yapısı 
ile birlikte askerde görevlendirilenler ile ilgili bilgi de öğrenebilmekteyiz. 
1831 ve 1840 tarihli defterlerde Asâkir-i Mansûre-i Muhammediye’de gö-
revli olanlar ve Redif ordusunda yer alanlar kaydedilmişlerdir. Yeniçeri 
Ocağı kurulduğu yıllarda devletin en önemli askeri gücü olmasına rağ-
men 18. ve 19. yüzyıllara gelindiğinde bir isyan ve bozguncu yuvası ha-
line gelmiştir. Bundan dolayı da kapatılması zarureti doğmuştur. Ocağı 
kapatma girişimleri Genç Osman gibi bazı padişahlar ve devlet adamları 
tarafından denense de hayal kırıklığı ile sonuçlanmıştır. II. Mahmud ni-
hayet 1826’da Yeniçeri Ocağını kaldırmıştır (Goodwin, 2011, s. 228-239). 
Devlet kapatılan bu ocağın boşluğunu doldurmak için bir dizi çalışmala-
ra başlamış ve Asâkir-i Mansûre-i Muhammediye adıyla modern ve Batı 
tarzında yeni bir askeri teşkilat kurmuştur (Çadırcı, 1991, s. 59-60). Bun-
dan dolayı da az önce değindiğimiz üzere nüfus kayıtlarında Mansûre 
askeri görülmektedir. Nüfus hesaplamalarında bunları da göz önünde 
bulundurmak gerekmektedir. 1831’de kazadaki köy nüfusu (kadınları da 
dâhil ettiğimizde) toplam 2697 (Mansûre’de olan 19 kişi ile birlikte)  ola-
caktır (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 697, 709). 1831’de Hoyran kazasında 
Akçaşar karyesinde Elekci Ermeniyan kaydı olup bunlarla ilgili şu not 
düşülmüştür: “Reaya-yı mersûman icmalde Isparta reayasına zam olun-
muş”. Burada 9 yıllık yoklama kayıtlarında 12 nefer yer almakta olup 3 
kişinin fevt olduğu belirtilmiştir. Yine aynı tarihte Yağcılar karyesinde 6 
nefer Elekciyan Ermenileri olup bir kişinin fevt olduğu yazılmıştır. Bun-
ların da Isparta reayasına zam edildikleri ifade edilmiştir. Bu Ermeni-
ler belirtilen köylerde sakin olmayıp geşt ü güzar (gezip dolaşan) Elekçi 
Ermenilerdir. Ticaret için bu köylere gelmişlerdir (BOA, NFS.d. 3242, s. 
48; Karaca ve Şenkul, 2020, s. 695). Yani bu dönemde burada sakin olan 
gayrimüslim yoktur. Ancak Isparta’ya giden ve kaydedilenler vardır. Yine 
sancağın muhtelif kaza ve nahiyelerinde gayrimüslimler bulunmaktadır 
(Karacan, 2017).

1840’ta Hoyran kazasında toplam erkek nefer 1165’dir. Burada Hay-
me-nişin ve göçebe grupları belirtilmemiştir. Bundan dolayı sayı az gö-
zükmektedir. 1840 tarihli nüfus sayımına göre, Hoyran kazası köylerinde 
Asâkir-i Mansûre’ye kayıtlı 5 kişi ve Asâkir-i Redif ’e kayıtlı 34 kişi bulun-
maktadır. Toplamda 1840’da 2330 kişi Hoyran köylerinde ve toplamda 
39 kişi de askeri görevlerdedir. Bunlarla birlikte Hoyran nüfusu 2369 kişi 
civarında etmektedir (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 697, 709-710). Görüldü-
ğü üzere 1840 tarihli nüfus defterlerinde Mansûre’de olanların yanında 
Redif ’te görevli bulunanlar da yazılmıştır. Belirli bir süre sonra devlette 



58  . Behset KARACA

Asâkir-i Mansûre-i Muhammediye ordusu yetersiz kaldığı için 1834 yılı 
Ağustos ayında çıkarılan bir “Nizamname” ile Redif birlikleri kurulmuş-
tur. Girişilen askeri yenilikler sonunda 1834–1836 yılları arasında bütün 
ülkede Redif askeri örgütü oluşturulmuştur (Çadırcı, 1991, s. 61, 68). Bu 
ordunun kuruluş amacı, Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasını müteakip ku-
rulan bu yeni orduya destek sağlamak ve halkı uzun süre mecburi hizmet-
te tutmadan kendi bölgelerinde eğiterek iç güvenliği sağlamaktır (Özcan, 
2007, s. 524). Redif ordusunun en belirgin özelliği subayların ve erlerin 
daimî statüde olmasıdır. Redif askerlerinin talimleri haftada birkaç gün 
kendi köylerinde, bazen de nahiye veya kazalarda yapılacak ve yılda iki 
kez de büyük talime katılacaklardır (Özcan, 2007, s. 524-526). Fakat Redif 
taburlarının işleyişi hususunda birtakım problemle karşılaşılmıştır. Bu 
sorunlar, sancak ve kaza ileri gelenlerinin yönetimine bırakılan tabur-
ların modern anlamda savaşa hazırlanamamaları ve ziraat mevsiminde 
talime çağrılanların şikâyetleridir. Sonunda 1836’dan itibaren sancak 
merkezlerinde yılda iki kere yapılan toplu talimler yerine sıra ile üçer ay 
eğitim görmeleri kararlaştırılmıştır (Çadırcı, 1991, s. 63). Redif teşkilatı-
na alınacak askerlerin 23–32 yaşlarındaki gençler arasından, sakatlık ve 
herhangi bir engeli bulunmayan kişilerden kura ile alınacağı belirtilmiş-
tir (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 708). İşte bu doğrultuda Redif birlikleri 
devlette oluşturulmuştur. Bu birliklere Hoyran kazasından da alımların 
olduğunu görmekteyiz. 1831 tarihli nüfus defterine 9 yıl daha kayıtlar 
yazıldığı için (1831-1839) burada Redif ordusunda görevli 57 kişi tespit 
edilmiştir. Az önce belirttiğimiz üzere 1840’ta da 34 kişi Redif ordusunda 
yer almaktadır (Karaca ve Şenkul, 2020, s. 697, 709). Daha sonraki tarih-
lerde de Yalvaç kazasından ve doğal olarak Hoyran nahiyesinden Asâkir-i 
Redif ’de görevli ümera ve zabitanın bulunduğunu salnamelerden öğren-
mekteyiz. Bu durum 19. yüzyılın sonuna kadar devam etmiştir.

1847’de Hoyran’da ticaret dolayısıyla dışarda olan yerliler haricinde 
1247 erkek nüfus vardır. Bu da bize kaza nüfusunun geçirdiği süreci gös-
termektedir. Buna göre toplam erkek nüfusta, 1831 ile 1840’dan 1847 yı-
lına dalgalanmaların olduğu gözlenmektedir. Diğer kazalarda gayrimüs-
limler olmakla birlikte Hoyran’da bu tarihte kaydedilmemiştir. 2 Şubat 
1847’de ise Hoyran kazasında 58 kişi nizamiye ve 1 kişi de süvari olarak 
yazılmıştır. Bu durumda kazadan daha sonraki süreçte de askere alma 
işlemlerinin devam ettiğini öğrenmekteyiz. 1847’de kaza nüfusu köyler-
de 2494 (kadın nüfusla birlikte) ve 59 askeri nüfusla birlikte 2553’dür. 
(Karaca ve Şenkul, 2020, s. 697, 709-710). 

Hoyran köylerinde bu dönemde diğer Osmanlı köy yerleşim yerlerinde 
olduğu gibi ziraat ve hayvancılık yaygın olan meslek gurubudur. Köylerin 
yekûnunda mesleğe kayıtlı 426 hane tespit edilmiştir. Bu sayının önemli 
bir kısmı olan 340’ını ziraat ve hayvancılıkla uğraşanlar oluşturmakta-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 59

dır. Geriye kalan 37 hane hizmet (amele, hizmetkâr, berber vs.), 23 hane 
kamu (imam, hatip, muhtar, talebe-i ulum, asâkir-i nizamiyede olanlar), 
2 hane nakliye (tüccar ve yolcu), 24 hane de diğer meslek sektörlerinde iş 
görmektedirler (Şenkul ve Karaca, 2020, s. 257). Hoyran kazasının insan-
ları geçimini ekseriya ziraat ve hayvancılıkla sağlamış olmasının yanında 
ticaret gelirlerinden (özellikle de palamut ticaretinden) temin etmiştir. 
Buğday tahıl ürünleri içinde en fazla üretilen ürünken bunu arpa, burçak 
ve alaf takip etmiştir. Baklagiller olarak ise sadece nohut üretimi yapıl-
mıştır. Hoyran’da yapılan hayvancılık faaliyetlerini küçükbaş, büyükbaş, 
yük ve binek hayvanları ve arıcılık oluşturmaktadır (Şenkul ve Karaca, 
2020, s. 261-270). Görüldüğü üzere yetiştirilen ürünler ve ekonomik faa-
liyetler 16. yüzyıldan 1831 yılına pek fazla değişiklik göstermemiştir. 

Tanzimat’tan sonra Hamid sancağı, 1846 yılında Anadolu Eyaletinden 
ayrılarak Karaman Eyaletine bağlanmıştır. Sultan Abdülaziz döneminde 
(1861-1876) Osmanlı taşra teşkilatında yeniden yapılanmaya gidilmiş-
tir. 8 Kasım 1864’te Resmi Gazetede yayımlanan Vilayet Nizamnamesi 
ile eyalet sistemi kaldırılarak vilayet sistemine geçilmiştir. Bu çerçevede 
Karaman Eyaleti kaldırılarak yerine Konya Vilayeti kurulmuştur. Kuru-
lan vilayetin yeniden yapılanmasını oluşturmak için vilayetin her yerin-
den çağrılan delegeler eskiden beri Isparta sancağına bağlı olan Yalvaç 
ve Karaağaç kazalarını Konya merkez mutasarrıflığına, Burdur, Garbi 
Karaağaç, Tefenni kazalarını eskisi gibi Isparta’ya başlamışlardır. Gönen, 
Keçiborlu, Ağlasun, Barla, Pavlu, Ağros, Afşar, Kemer, Gölhisar ve İrle 
kazalarını bucaklığa çevirmişlerdir. Bunlardan Hoyran, Yalvaç’a, Afşar 
Karaağaç’a, Kemer ve Ağlasun birinci sınıf kaza yapılan Burdur’a, Göl-
hisar Tefenni’ye, İrle Garbi Karaağaç’a, Keçiborlu ve Gönen Uluborlu’ya, 
Ağros, Barla ve Pavlu Eğirdir’e bağlanmak suretiyle Isparta yeniden (beş 
kaza ve dokuz bucakla) Hamid sancağının merkezi olmuştur (Terzi ve 
Ergün, 2016, s. 69). Görüldüğü gibi Hoyran, Yalvaç’ın nahiyesi durumuna 
gelmiştir. Bundan sonra 19. yüzyılın sonuna kadar da Hoyran’ın idari 
durumu nahiye olarak devam edecektir. 

Yalvaç kazası 1868 tarihli salnameye göre Konya livasına bağlı gö-
rülmektedir. Karaağaç ma’a Afşar nahiyesi buraya tabi olup zabıta me-
muru Ali Şevki Efendi’dir. Hoyran nahiyesi merkez-i kaymakami’den 
idare olunur ve bu da Yalvaç’a bağlıdır. (1868 Konya Yıllığı, 2007, s. 57). 
1868’de Hamid livası ise Burdur, Eğirdir, Uluborlu, Asi Karaağaç, Tefenni 
kazalarından meydana gelmektedir (1868 Konya Yıllığı, 2007, s. 58-63). 
Yalvaç kazası mahallat ve kura 56 adet, nüfus-ı İslam ve Hristiyan 11793 
adettir (hepsi İslam’dır). Burada mahalle, köy sayısı ve nüfus, Yalvaç ma’a 
Hoyran şeklinde verilmiştir. Yani Hoyran ile beraberdir. Karaağaç ve Af-
şar’da ise 44 adet mahallat ve kura, 7941 adet nüfus-ı İslam ve Hristiyan 
vardır (buradaki nüfusun da hepsi Müslümandır). Toplam Yalvaç kaza-



60  . Behset KARACA

sı kaymakamlığı 100 adet mahallat ve kura, 19734 adet nüfusa sahiptir 
(1868 Konya Yıllığı, 2007, s. 57, 102). Burada Hoyran’ın ne kadar köyü 
ve nüfusu olduğunu kesin olarak tespit edemiyoruz. Ancak daha sonraki 
salnamelerde ayrım yapıldığı için önemli kısmının Yalvaç’a ait olduğunu 
ifade edebiliriz.

1869 Konya Vilayeti Salnamesinde Hoyran nahiyesi Yalvaç kazasına, 
Yalvaç da Konya livasına tabidir (1869 Konya Yıllığı, 2007, s. 61). Hamid 
sancağı ise Isparta, Burdur, Eğirdir, Uluborlu,  Asi Karaağaç, Tefenni ka-
zalarından oluşmaktadır (1869 Konya Yıllığı, 2007, s. 62-68). Bu tarihte 
Yalvaç ve Hoyran’da 66 köy ve mahalle vardır. Yine Hoyran ile beraber 
Yalvaç kazasında 12555 İslam nüfusu yer almaktadır. Hoyran, Yalvaç ile 
beraber kaydedildiği için sadece Hoyran’a ait verileri ortaya koyamıyo-
ruz. Yine burası nahiye durumunda olduğu için sosyal yapılar ile sanayi 
ve yetiştirdiği ürünler verilmemiştir. Ancak Yalvaç kasabasının durumu 
belirtilmiştir. Bu nahiye Yalvaç’a bağlı ve yakın olduğu için birçok ko-
nuda buradan istifade etmektedir. Yalvaç’ın mahsulat-ı araziyye olarak 
hınta, şair, nohut, darı vs. ve pek çok kestane, kızılcık ve sair meyveyi 
yetiştirdiği belirtilmiştir. Muhtemelen bu ürünler burada da yetişmekte-
dir (1869 Konya Yıllığı, 2007, s. 116). Daha önce nüfus ve temettuat def-
terlerinde Hoyran’ın sosyal ve ekonomik yapısının büyük ölçüde tarım 
ve hayvancılığa dayandığını belirtmiştik. Bu dönemde de aynı durum 
burada geçerli olmalıdır.

1870 yılında da Hoyran nahiyesi Yalvaç’a, burası da Konya livasına 
bağlıdır. Bu tarihte Afşar nahiyesi de buraya tabidir (1870 Konya Yıllı-
ğı, 2009, s. 49). Karaağaç kazası da Konya livasına bağlıdır (1870 Kon-
ya Yıllığı, 2009, s. 42). Hamit sancağının ise Isparta, Burdur, Uluborlu, 
Eğirdir, Karaağaç-ı Hamid, Tefenni kazaları vardır (1870 Konya Yıllığı, 
2009, s. 50-55, 92). Yalvaç kazasından Asâkir-i Redif ’de görevli ümera ve 
zabitan da bulunmaktadır (1870 Konya Yıllığı, 2009, s. 72). Muhtemelen 
Hoyran’dan da buraya görevlendirilmiştir. Çünkü 1831 ve 1840 yılında 
Hoyran’dan Asâkir-i Mansûre ve Redif ’te görevli kişiler vardır. Bu dö-
nemde de bunlar devam ediyor olmalıdır. 1870’te Yalvaç kazasına 15540 
erkek nüfus (aded-i nüfus-ı zükûr) kayıtlıdır (1870 Konya Yıllığı, 2009, s. 
91). Kazadaki kadınları da dâhil edersek burada 31080 kişi yaşamaktadır. 
Bu salnamede de kazanın hepsi verildiği için Hoyran nahiyesinin duru-
munu ve nüfusunu tam olarak tespit edemiyoruz.

1871 yılındaki salnamede de Hoyran ve onun bağlı olduğu Yalvaç 
kazası Konya livasına bağlıdır (1871 Konya Yıllığı, 2008, s. 49). Karaa-
ğaç kazası da Konya livasına tabidir. Hamid sancağının Isparta, Burdur, 
Eğirdir, Uluborlu, Karaağaç-ı Hamid, Tefenni kazaları vardır (1871 Kon-
ya Yıllığı, 2008, s. 42, 50-55). Yalvaç kazasından mezkûr tarihte de Asâ-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 61

kir-i Redif ’te görevli ümera ve zabitan bulunmaktadır. Muhtemelen bu 
sayıya daha önce değindiğimiz üzere Hoyran’daki zümreler de dâhildir 
(1871 Konya Yıllığı, 2008, s. 70). Yalvaç kazasının mahsulat-ı araziyyesi: 
Hınta, şair, nohut, darı vs. ve pek çok kestane, kızılcık vb. meyvedir. Hoy-
ran’da da bu ürünler yetişiyor olmalıdır. Çünkü 1845 yılındaki kayıtlarda 
bu ürünlerin yetiştiği görülmektedir (1871 Konya Yıllığı, 2008, s. 93-94). 
Bu tarihte Yalvaç kasabasının nüfusu (şehir) 3305, hanesi ise 1165’dir. 
21 köyü olup toplam kasaba ve köyler nüfus 10217 (erkek nefer) ve hane 
3825’dir. Hoyran nahiyesine 15 köy bağlı olup nahiye merkezinde nüfus 
yoktur. Toplam nahiyede 2237 erkek nefer vardır. 598 (gerçekte 668) hane 
kayıtlıdır. Bu verilere göre nahiyenin nüfusu (nefer x 2) 4474 kişidir. Hoy-
ran’ın bağlı olduğu Yalvaç’ın köy ve şehir nüfusu 20434 kişi civarındadır. 
Bu rakamdan da Hoyran’ın Yalvaç’tan ne kadar küçük olduğu ortaya çık-
maktadır. Afşar nahiyesi ise bu tarihte Karaağaç kazasına bağlıdır (1871 
Konya Yıllığı, 2008, s. 144-148). 1871 yılında en kalabalık köy Kundanlı 
(Kumdanlı)’dır. Bu köyü Tokmakçı, Gençali, Yağcılar, Yukarı Kaşıkara, 
Aşağı Kaşıkara ve Eyüpler gibi köyler izlemektedir. Ancak burada Tırtar 
Aşireti 455 erkek nefer nüfusla en kalabalık topluluktur. Salnamede bazı 
köylerin kazaya ve nahiyeye mesafesi de verilmiştir (Tablo 2). Salname-
lerde verilen 1 saatlik mesafe ise 5 km’ye eşit kabul edilmektedir. Buradan 
köylerin kaza ve nahiyeye mesafesi tahmin edilebilmektedir (Osmanlı 
Vilayet Salnamelerinde Halep,  2012, s. 98).

Tablo 2. 1871 Yılında Hoyran Nahiyesi (1871 Konya Yıllığı, 2008, s. 147-148)

Esami-i Kura Nüfusu 
(Erkek 
Nefer)

Hanesi Kazaya 
Mesafesi

Nahiyeye 
Mesafesi

Aded-i 
Kura

Kundanlı 
(Kumdanlı)

257 65 4 - 1

Yağcılar 157 45 1 - 1
Kırkbaşı 81 23 - 1,5 1
Mısırlı 84 23 - 1 -
Gökçeli 73 19 - 4 -
Celebdeş 96 23 - 3 -
Eyüpler 137 30 - 2 -
Kurusarı 130 29 - 2 -
Akçaşar 69 29 - 2,5 -
Tokmakçı 
(Tokmacık)

200 49 - 2 -

Kaziri 26 12 - 2,5 -
Yukarıkaş 
(Yukarı Kaşı-
kara)

157 29 - 2 -



62  . Behset KARACA

Aşağıkaş 
(Aşağı Kaşı-
kara)

150 39 - 2,5 -

Gencali 165 65 - 4,5 -
Tırtar Aşireti 455 188 - 4,5 1
Yekûn 2237 598 

(Ger-
çekte 
668)

- - 15

1872 yılında bölgede yeni bir idari düzenleme yapılmıştır. Buna göre, 
1872 yılında artık Yalvaç ve Karaağaç kazaları Hamid sancağında görül-
mektedir. Yani Konya sancağından Hamid sancağına geçmişlerdir. Hoy-
ran da Yalvaç’ın nahiyesi durumundadır. Hoyran nahiyesi zabıta müdü-
rü Ahmed Ağa ve kâtibi Osman Efendi’dir. Afşar da Karaağaç’a bağlıdır 
(1872 Konya Yıllığı,  2008, s. 49-50). Hamid sancağının Isparta, Ulubor-
lu, Yalvaç, Karaağaç, Eğirdir kazaları vardır (1872 Konya Yıllığı,  2008, 
s. 47-51, 139-148). Burdur livasının ise Burdur, Asi Karaağaç ve Tefenni 
kazaları bulunmaktadır (1872 Konya Yıllığı,  2008, s. 52-54, 148-158). Bu 
kazadan mezkûr tarihte de Asâkir-i Redif ’te görevli ümera ve zabitan 
bulunmaktadır. Muhtemelen Hoyran bu kazaya bağlı olduğu için bura-
dan da daha önce olduğu gibi bu görevde olanlar vardır (1872 Konya Yıl-
lığı,  2008, s. 69). Kazanın mahsulat-ı araziyyesi: Hınta, şair, nohut, darı 
vesaire ile pek çok kestane, kızılcık vesaire meyvedir (1872 Konya Yıllığı,  
2008, s. 98). Bu ürünler bu nahiyeden de hâsıl olmalıdır. Çünkü 1845 ka-
yıtlarında bu ürünlerin ve tarım ile hayvancılığın Hoyran’da etkili oldu-
ğu görülmektedir. 1872 yılında Yalvaç kazasına 21 köy bağlıdır. Yalvaç 
kasabasının nüfus 3310 ve hanesi 1168’dir. Yalvaç’ın (şehir ve köyler) top-
lam nüfusu ise 10300 ve hanesi de 3674’dür. Hoyran’a 15 köy bağlıdır. İlk 
defa Hoyran şehrinin “Nefs-i Hoyran” şeklinde kaydedildiğini görmek-
teyiz. Nefs-i Hoyran’a 70 nüfus ve 26 hane kayıtlıdır. Yani kadınlarla bir-
likte Hoyran merkezde 140 civarında kişi yaşamaktadır. Hoyran nahi-
yesinin yekûn nüfusu 2237 erkek nefer kaydedilmesine rağmen gerçekte 
2323 olduğu görülmüştür. Hanesi de 694 (gerçekte 689)’dur. Nahiyenin 
toplam nüfusu 4646 kişi civarındadır (1872 Konya Yıllığı,  2008, s. 141-
143; Tablo 3). Az önce belirttiğimiz üzere salnamelerde verilen 1 saatlik 
mesafe ise 5 km’ye eşit kabul edilmektedir (Osmanlı Vilayet Salname-
lerinde Halep,  2012, s. 98). Buna göre Hoyran şehir merkezinin kazaya 
mesafesi 2,5 saat olduğuna göre 12,5 km civarındadır. Bu da Kumdanlı 
çevresi olmalıdır. 19. yüzyılın sonlarındaki bilgileri ihtiva eden Bücü-
zade’nin Isparta Tarihinde Hoyran nahiyesinin merkezinin Kumdanlı 
köyü olduğu belirtilmektedir. “Kumdanlı köyünde çarşı ve resmi binalar 
bulunmadığından nahiye müdürü, naip vekili gezici olarak görev yapar-
ken 20 yıl kadar evvel Kumdanlı’ya bir hükümet binası yapılmış ise de 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 63

bu nahiye halkı gezginci aşiret halinde yaşamayı sevmektedirler. Bu köy-
ler halkı kuzeyde bulunan Dinar’ın Türkmen köyleri halkına benzemekte 
olup onlar gibi Türkmen asıllıdırlar. Kadınları güzel kilimler dokurlar. 
Dokudukları kilimler sancak dâhilinde meşhur, dayanıklı ve oldukça kıy-
metlidir” demektedir. Gencali ve Kaziri köylerinin Eğirdir Gölü kıyısın-
da bulunmalarından havasının iyi olmadığı ve sıtmalı ve hastalıklı in-
sanların çok olduğunu ifade etmektedir. Yine Kumdanlı ve Kaşıkara’nın 
havaları o kadar iyi değilse de ahalisi yazın yaylalara ve ormanlara göç 
ettiklerinden halkı arasında sıhhatli, cesur, iri yapılı, pehlivan ve iyi ata 
binici olanların çok olduğunu belirtmektedir. Gençali köyünde göl su-
larının çok defa köy içine kadar yayılmasından ötürü civarının bataklık 
ve sazlık olduğu,  bu yüzden halkının sıtmalı ve kısa ömürlü olduğunu 
dile getirmektedir. Yine Böcüzade, “nahiyenin akarsuları bulunmadığın-
dan köylerin çoğunda kuyu suyu kullanılır. Bazı köylerin çeşmeleri vardır. 
Toprakları çok verimli olmamakla birlikte buğday, arpa, yulaf, çavdar ve 
mısır yetiştirilir. Av kuşlarından yaban kazı ve ördeği, toy, keklik bulu-
nur” diye buradaki halkı ve çevreyi anlatmaktadır. Bu ifadelerle nahiye 
ve köylerinin kültürel ve sosyo-ekonomik yapısını ortaya koymaktadır. 
Bu ifadeler de şu ana kadar verdiğimiz ve vereceğimiz bilgileri doğrular 
niteliktedir (Böcüzade, 1983, s. 54-55).

Tablo 3. 1872 Yılında Hoyran Nahiyesi (1872 Konya Yıllığı,  2008, s. 142-143)

Esami-i Kura Nüfusu Hanesi Kazaya 
Mesafesi

Nahiyeye 
Mesafesi

Aded-i 
Kura

Nefs-i Hoyran 70 26 2,5 - -
Kunlu (Kum-
danlı olmalı)

260 60 4 - 1

Yağcılar 158 45 1 - 1
Kırkbaşı 83 23 2 - 1
Mısırlı 85 23 2 - 1
Gökçeli 73 19 - 1,5 -
Celebdeş 98 23 - 1 -
Eyübler 138 30 - 0,5 -
Kurusarı 131 29 - 0,5 -
Akhisar (Ak-
çaşar)

69 29 - 1,5 -

Tokmakcı 201 49 - 2 -
Gaziri 27 12 - 2,5 -
Yukarıkaş 158 29 - 3 -
Aşağıkaş 151 39 - 2 -
Gencali 161 65 - 5 -



64  . Behset KARACA

Tırtar Aşireti 
karyesi

460 188 - 2 1

Toplam 2237 
(Gerçekte 
2323)

694 
(Ger-
çekte 
689)

- - 15

1873 yılında da Hoyran Yalvaç kazasına, bu kaza da Hamid sancağına 
bağlıdır. Hoyran nahiyesi zabıta müdürü Süleyman Efendi ve kâtibi İbiş 
Efendi’dir (1873 Konya Yıllığı,  2008, s. 49). Bu kaza ve nahiyeden mezkûr 
tarihte de Asâkir-i Redif ’te görevli ümera ve zabitan bulunmaktadır (1873 
Konya Yıllığı,  2008, s. 69). Kazanın mahsulat-ı araziyyesi ve sınaiyye-
si daha önceki salnamedeki kayıtlarla aynıdır (1873 Konya Yıllığı,  2008, 
s. 106). Yalvaç kasabası ve kazasının nüfusu aynı iken Hoyran nahiyesi-
nin yekûn nüfusu 2322 (gerçekte 2323) ve hanesi 694 (gerçekte 689)’dır. 
Nefs-i Hoyran ise daha önceki ile aynıdır. Yani 26 hane ve 70 erkek nefer-
den meydana gelmektedir (1873 Konya Yıllığı, 2008, s. 150-152; Tablo 4). 
Hamid sancağının Isparta, Uluborlu, Yalvaç, Karaağaç, Eğirdir kazaları 
vardır (1873 Konya Yıllığı,  2008, s. 47-51, 148-157). Burdur sancağının 
ise Burdur, Asi Karaağaç ve Tefenni kazaları bulunmaktadır (1873 Konya 
Yıllığı,  2008, s. 52-54, 157-167). Bu tarihten sonra hep Hamid ve Bur-
dur sancaklarının kazaları aynı görülmektedir. Bu tarihte de Kumdanlı, 
Tokmakçı, Yağcılar, Eyübler, Yukarıkaş (Yukarı Kaşıkara) gibi köyler en 
büyük köyler olarak yer almaktadır. 

Tablo 4. 1873 Hoyran Nahiyesi (1873 Konya Yıllığı,  2008, s. 151-152)

Esami-i Kura Nüfusu Hanesi Kazaya 
Mesafesi

Nahiyeye 
Mesafesi

Aded-i 
Kura

Nefs-i Hoyran 70 26 2,5 - 1
Kunlu (Kum-
danlı)

260 60 4 - 1

Yağcılar 158 45 1 - 1
Kırkbaşı 83 23 2 - 1
Mısırlı 85 23 2 - 1
Gökçeli 73 19 1,5 - 1
Celebdeş 98 23 2 - 1
Eyübler 138 30 2 - 1
Kurusarı 131 29 1,5 - 1
Akhisar(Akça-
şar)

69 29 - 1,5 1

Tokmakcı 201 49 - 2,5 1
Gaziri 27 12 - 2,5 1



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 65

Yukarıkaş 158 29 - 3 1
Aşağıkaş 151 39 - 2 1
Gencali 161 65 - 5 1
Tırtar 460 188 - 2 1
Yekûn 2322 (Ger-

çekte 2323)
694 (Ger-
çekte 689)

- -

1874 yılında da Hoyran nahiyesi Yalvaç kazasına, bu kaza da Hamid 
livasına bağlı bulunmaktadır. Hoyran nahiyesi zabıta müdürü İsmail Ağa 
ve kâtibi Hüseyin Efendi’dir (1874 Konya Yıllığı,  2008, s. 51).  Bu kaza 
ve nahiyeden mezkûr tarihte de Asâkir-i Redif ’te görevli ümera ve zabi-
tan bulunmaktadır (1874 Konya Yıllığı,  2008, s. 75). Kazanın mahsulat-ı 
araziyyesi ve sınaiyyesi daha önceki salnamedeki kayıtlarla aynıdır. Yine 
1845 yılındaki kayıtlar ve Böcüzade’nin nahiye ile ilgili sosyo-ekonomik 
ifadelerini unutmamak gerekmektedir (1874 Konya Yıllığı,  2008, s. 108; 
Böcüzade 1983, s. 54-55). 1874’de Yalvaç kazasının 22 köyü vardır. Hanesi 
3674 ve mikdar-ı nüfusu ise 10300’dür (şehir ve köyler toplamı). Hoyran 
nahiyesinin 15 köyü, 694 hanesi ve 2322 mikdar-ı nüfusu vardır. 1871-
1872 ve 1873’den bu tarihe kaza ve nahiyenin nüfus ve diğer durumla-
rında pek fazla bir değişiklik olmamıştır (1874 Konya Yıllığı  2008, 173). 
Hoyran nahiyesi, merkezi vilayete 33, re’s-i livaya 19, kazaya 3 saat mesa-
fededir (1874 Konya Yıllığı,  2008, s. 173). 

1875 yılı salnamesinde Hoyran ve onun bağlı olduğu Yalvaç kaza-
sı yine Hamid sancağına tabidir. Hoyran zabıta müdürü İsmail Ağa ve 
kâtibi Hüseyin Efendi’dir (1875 Konya Yıllığı, 2009, s. 51). Bu kazadan ve 
nahiyeden mezkûr tarihte de Asâkir-i Redif ’te görevli ümera ve zabitan 
bulunmaktadır (1875 Konya Yıllığı, 2009, s. 75). Kazanın hınta (buğday), 
şair (arpa), nohut, darı vs. ile pek çok kestane, kızılcık vs. meyve mahsu-
lat-ı arzıyyesidir (1875 Konya Yıllığı, 2009, s. 108). Bu tarihte kazanın 22 
köyü vardır. Hanesi 3674 ve nüfusu 10300’dür (şehir ve köyler toplamı). 
Hoyran nahiyesinin ise 15 köyü olup 694 hanesi ve 2322 nüfusu vardır. 
Daha önceki salnameye göre pek fazla bir değişiklik olmamıştır. Hoyran 
nahiyesi, merkezi vilayete 33, re’s-i livaya 19, kazaya 3 saat mesafededir 
(1875 Konya Yıllığı, 2009, s. 173).

1876 yılında Hoyran daha önceki idari yapıyla aynı durumdadır. Kaza 
ve nahiyede hınta, şair, nohut, darı vs. ile pek güzel kestane ve kızılcık 
vesaire meyve yetişmektedir (1876 Konya Yıllığı, 2011, s. 122). Yine bu 
tarihte Yalvaç’a 22 adet köy, 3674 hane ve nüfus 10300 kayıtlıdır (şehir ve 
köyler toplamı). Hoyran nahiyesinde ise 15 köy, 694 hane ve 2337 nüfus 
vardır. Hoyran nahiyesi, merkezi vilayete 33, re’s-i livaya 19, kazaya 3 saat 
mesafededir (1876 Konya Yıllığı, 2011, s. 144).



66  . Behset KARACA

1877 yılında da Hoyran, Yalvaç kazasının nahiyesi olup Hamid sanca-
ğına bağlıdır (1877 Konya Yıllığı, 2011, s. 68). 1877 yılındaki yetiştirilen 
ürünler vb. hususlar 1876 yılıyla aynıdır (1877 Konya Yıllığı, 2011, s. 124). 
Bu tarihte Yalvaç’a 22 köy, 3674 hane ve 10300 mikdar-ı nüfus kayıtlıdır 
(kasaba ve köyler toplamı). Hoyran nahiyesine ise 15 köy, 694 hane ve 
2322 nüfus kayıtlıdır. Hoyran nahiyesi, merkezi vilayete 33, re’s-i livaya 
19, kazaya 3 saat mesafededir (1877 Konya Yıllığı, 2011, s. 153).

1878’de de nahiyenin aynı idari durumu devam etmektedir. Hoyran 
zabıta müdürü Mustafa Efendi ve kâtibi Hüseyin Efendi’dir (1878 Konya 
Yıllığı, 2011, s. 69). 1878 yılındaki nahiye ve kazada yetiştirilen ürünler 
vb. hususlar 1876-1877 yılıyla aynıdır (1878 Konya Yıllığı, 2011, s. 126). 

1879 yılında da nahiyenin idari durumu aynı şekilde devam etmekte-
dir (1879 Konya Yıllığı, 2011, s. 156). Nahiye müdürü Mustafa Efendi ve 
kâtibi Hüseyin Efendi’dir. Vukuat kâtibi Rıza Efendi’dir. Kazada 57 adet 
kura, 4998 hane, 11725 nüfus-ı Müslim, 326 aşâir, toplam 12051 erkek 
nefer kayıtlıdır. Nüfus-ı gayrimüslim Ermeni 30’dur, bedel-i askeri 833 ve 
kâffe-i vergisi 582571’dir. Bu tarihte Hoyran’a ait veriler ayrı olarak veril-
memiştir. Onun için tam olarak durumunu belirtemiyoruz. Ancak daha 
önceki salnamelerdeki kayıtlarla benzer rakamların olması muhtemeldir. 
Yine burada dikkat çeken hususlardan birisi 1831 yılında görülen Ermeni 
nüfusun bu tarihte de görülmesi ve zikredilmesidir (1879 Konya Yıllığı, 

2011, s. 107). 

1881 yılında da Hoyran, Yalvaç kazasına bağlıdır. Yalvaç kazasının 
mahsulat-ı sınaiyyesi bez ve mamulat-ı debbaiye ve mahsulat-ı arzıyyesi 
envai zehairle meyvedir. Muhtemelen benzer ürünler Hoyran’da da yetiş-
mektedir (1881 Konya Yıllığı, 2011, s. 93-95). Hoyran nahiyesinin müdürü 
Hüseyin Efendi, naip vekili Sadık Efendi, kâtibi Hüseyin Efendi ve vuku-
at kâtibi ise Rıza Efendi’dir (1881 Konya Yıllığı, 2011, s. 95).

1882 yılında da Hoyran aynı kaza ve sancağa bağlıdır (1882 Konya Yıl-
lığı, 2012, s. 84-86). Bu salnamede Yalvaç kazasının toplam nüfusu (ka-
saba ve köyler) 11601 olup hepsi Müslümandır (1882 Konya Yıllığı 2012, 
161). Hoyran nahiye müdürü Ziver Ağa, kâtip Hasan Hüseyin Efendi ve 
tahrir vergi kâtibi Osman Nuri Efendi’dir (1882 Konya Yıllığı, 2012, s. 86).

1883 yılında da Hoyran aynı kaza ve sancağa bağlıdır. Nahiye müdürü 
Asım Efendi, kâtip Ali Efendi ve tahrir vergi kâtibi Osman Efendi’dir. 
Hoyran nahiyesinde 2231 nüfus-ı zükûr-ı İslam, bedel-i asker 31, vergi-yi 
emlak ve temettuat 95103 ve hane 1741’dir. Yalvaç kazası 9837 nüfus-ı zü-
kur-ı İslam, bedel-i asker 26, vergi-yi emlak ve temettuat 457359 ve hane 
4027’dir (1883 Konya Yıllığı, 2012, s. 123, 131). Yalvaç kasabası merkez 
1346 hane, İslam 3212, icmal-i nüfus 3212. Kurası 31, hane 3066, İslam 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 67

7367 ve icmal-i nüfus 7367. Yağcılar karyesi 73 hane, 151 İslam ve icmal-i 
nüfus 151. Hoyran kurası nahiyesi 17, hane 718, İslam 1973 ve icmail-i 
nüfus 1973. Yekûn kaza-i Yalvaç 50, hane 5203, İslam 12703 ve icmal-i 
nüfus 12703. Kazada Rum ve Ermeni yoktur (1883 Konya Yıllığı, 2012, s. 
131, 221).

1883-1884 salnamesinde “Yalvaç kasabası basit bir mahalde olup bağ 
ve bostanı çoktur ve havası pek latiftir” denilmektedir. Mahsulat-ı arziy-
yesi enva-i zahire ile meyvedir (1883/84 Konya Yıllığı, 2013, s. 109-110). 
Yalvaç kazası nüfus-ı zükûr-ı İslam 9837, vergi-yi emlak ve temettuat 
458359, 26 para, hane 4028’dir. Hoyran nahiyesi nüfus-ı zükûr-ı İslam 
2231, vergi-yi emlak ve temettuat 95103, 78 para, hane 791’dir (1883/84 
Konya Yıllığı, 2013, s. 115). Yalvaç kasabası merkez 3212 İslam nüfus,1346 
hane ve kura-yı merbutası 31 icmal-i nüfus 7367 (köyler), İslam 7367, hane 
3066 (köyler), Yağcılar karyesi merkezi icmal nüfus 151, İslam 151, hane 
73 ve nahiye kurası 17, icmal-i nüfus 1973, İslam 1973 hane 718, Yekûn 
kaza-i Yalvaç icmal-i nüfus 12703 (Yalvaç ve Yağcılar), İslam 12703, hane 
5203’dür (1883/84 Konya Yıllığı, 2013, s. 187). 1883-1884 yıllarındaki sal-
namelerde Yağcılar köyünün merkez nüfusu ayrı olarak verilmiştir. Bu 
tarihlerde nahiye merkezi Yağcılara gelmiş olabilir. Bunu tam olarak tes-
pit etmek mümkün değildir. 1872-1873’de nefs-i Hoyran nüfus 70 ve hane 
26 olarak kaydedilmişti. 1883-84’de Yağcılar karyesi merkezi nüfus 151 
ve hanesi 73 olarak yazılmıştır. Bunun ayrı şekilde verilmesi merkez olma 
ihtimalini ortaya koymaktadır.

1884-1885 tarihli salnamede Hoyran Yalvaç kazasına, bu kaza da Ha-
mid sancağına bağlıdır. Bu dönemde sancağın Isparta, Eğirdir, Yalvaç, 
Uluborlu ve Karaağaç kazaları vardır (1884-1885 Konya Yıllığı, 2015, s. 
125-139). Burdur sancağı, Burdur kazası, Garbi Karaağaç ve Tefenni ka-
zalarından oluşmaktadır (1884-1885 Konya Yıllığı, 2015, s. 139-154). Yal-
vaç kasabası basit bir mahalde olup bağ ve bostanı çoktur. Ve havası la-
tifdir. Mahsulat-ı sınaıyyesi bez ve mamulat-ı debbağiyye ve mahsulat-ı 
arzıyyesi enva-i zahireyle meyvedir. Hoyran nahiyesi de bu tarihte benzer 
özellikleri taşıyor olmalıdır (1884-1885 Konya Yıllığı, 2015, s. 135). 

1885-1886 yılı salnamesine göre yine Hoyran’ın aynı idari duruma 
sahip olduğunu görmekteyiz (1885-1886 Konya Yıllığı, 2017, s. 246-262). 
Nahiye müdürü Hacı Durmuş Ağa’dır (1885-1886 Konya Yıllığı, 2017, s. 
256). Kazanın mahsulat-ı arzıyyesi enva-i zahireyle meyvedir. “Hususiyle 
Kaimmakam Tevfik Bey tarafından ahaliye yeniden pek çok bağ gars (dik-
me) ettirilerek yetiştirilmiştir” diye kaydedilmiştir. Burada Yalvaç kayma-
kamının bölgede bağcılığı geliştirmek için uğraş verdiği görülmektedir. 
Muhtemelen aynı durum buranın nahiyesi olan Hoyran için de geçerli 
olmalıdır (1885-1886 Konya Yıllığı, 2017, s. 256-257). 



68  . Behset KARACA

1886-87 tarihli salnameye göre Hamid sancağı Isparta, Eğirdir, Yal-
vaç, Uluborlu ve Karaağaç kazalarından meydana gelmektedir. Hoyran 
nahiyesi yine Yalvaç’a bağlıdır. (1886/1887 Konya Yıllığı, 2017, s. 141-158). 
Nahiye müdür vekili Necib Efendi, Naib vekili İbrahim Efendi, kâtip Ali 
Efendi, ma’a tahrir vergi kâtibi Ali Efendi’dir. Yalvaç’ın mahsulat-ı arzıy-
yesi enva-i zehairle meyvedir. Hususiyle Kaimmakam Tevfik Bey tara-
fından ahaliye yeniden pek çok bağ gars (dikme) ettirilerek yetiştirildiği 
bu tarihte de belirtilmiştir (1886/1887 Konya Yıllığı, 2017, s. 152). Yal-
vaç kazasında inas 12347 ve zükûr 11981’dir. Muhtemelen buraya Hoy-
ran da dâhildir. Toplam Hamid sancağı inas 59379 ve zükûr 60389’dur 
(1886/1887 Konya Yıllığı, 2017, s. 158). 

1887-1888 tarihli salnameye göre Hamid sancağı Isparta, Eğirdir, Yal-
vaç, Uluborlu ve Karaağaç kazalarından meydana gelmektedir (1887/1888 
Konya Yıllığı, 2022, s. 142-159). Hoyran yine Yalvaç kazasına tabidir. 
Hoyran nahiyesi müdür vekili Necib Efendi, naib vekili İbrahim Efendi, 
kâtip Ali Efendi, ma’a tahrir vergi kâtibi Ali Efendi’dir. Yalvaç’ın mahsu-
lat-ı arzıyyesi enva-i zahireyle meyvedir. Hususiyle Kaimmakam Tevfik 
Bey tarafından ahaliye yeniden pek çok bağ gars (dikme) ettirilerek ye-
tiştirilmiş olduğu yine tekrarlanmıştır (1887/1888 Konya Yıllığı, 2022, s. 
153-154). Yalvaç kazasında inas 12347 ve zükûr 11981’dir. Muhtemelen 
buraya Hoyran da dâhildir. Toplam Hamid sancağı inas 59379 ve zükûr 
60339’dur (1887/1888 Konya Yıllığı, 2022, s. 159).

1888-89 tarihli salnameye göre Hamid sancağı Isparta, Eğirdir, Yal-
vaç, Uluborlu ve Karaağaç kazalarından meydana gelmektedir (1888/1889 
Konya Yıllığı, 2022, s. 151-170). Hoyran yine Yalvaç kazasına bağlıdır.  
Hoyran nahiyesi müdürü Hüseyin Hüsnü Efendi, naip vekili Hasan Hü-
seyin Efendi ve kâtip Hüseyin Efendi’dir. Yalvaç’ın mahsulat-ı arzıyyesi 
enva-i zehai’rle meyvedir. “Hususiyle Kaimmakam-ı sabık Tevfik Bey tara-
fından ahaliye yeniden pek çok bağ gars (dikme) ettirilerek yetiştirilmiştir” 
denilmektedir. Bağ dikme işleminin ne kadar önemli olduğu ve geliştiril-
diği hep belirtilmiştir (1888/1889 Konya Yıllığı, 2022, s. 163). Yalvaç kaza-
sında inas 12347 ve zükûr 11981’dir. Muhtemelen buraya Hoyran da dâ-
hildir. Toplam Hamid sancağı inas 59379 ve zükûr 60339’dur (1888/1889 
Konya Yıllığı, 2022, s. 170).

1889-1890 tarihli salnameye göre Hamid sancağı Isparta, Eğirdir, Yal-
vaç, Uluborlu ve Karaağaç kazalarından meydana gelmektedir (1889/1890 
Konya Yıllığı, 2022, s. 141-157). Hoyran, Yalvaç kazasına tabidir. Hoyran 
nahiyesi müdürü Hüseyin Hüsnü Efendi, naip vekili Hasan Hüseyin 
Efendi ve kâtip Hüseyin Efendi’dir. Yalvaç’ın mahsulat-ı arzıyyesi enva-i 
zehai’rle meyvedir. Yine “Hususiyle Kaimmakam-ı sabık Tevfik Bey tara-
fından ahaliye yeniden pek çok bağ gars (dikme) ettirilerek yetiştirilmiştir” 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 69

denilmektedir (1889/1890 Konya Yıllığı, 2022, s. 152). Yalvaç kazasında 
inas 12347 ve zükûr 11981’dir. Muhtemelen buraya Hoyran da dâhildir. 

4 Şubat 1891 tarihli bir fermanla, Isparta sancağına Hamidabad denil-
meye başlanmıştır. Daha sonraları ise bazı vilayetlerin iki isimli olması 
resmi yazışma ve işlemlerde karışıklığa yol açtığından 24 Ekim 1926 ta-
rihinden sonra Isparta adının kullanılıp Hamidabad adının terkedilmesi 
Bakanlar Kurulu kararıyla kararlaştırılmıştır (Terzi ve Ergün, 2016, s. 70-
72, 456). 

Sonuç

Eğirdir Gölünün kuzeydeki parçasına Hoyran Gölü ve kıyısından az 
içerideki Kumdanlı kasabasının merkezi ile çevresine de Hoyran denil-
mektedir. 19. yüzyılda Afşar’ın kuzeyi, Yalvaç’ın batısı ve Uluborlu’nun 
kuzey doğusunda bir nahiye/kazadır. Günümüzde bu nahiye/kaza yer 
almamaktadır. Buraya ait olan köyler Yalvaç kazasının sınırları içerisin-
dedir. Bu bölgede Selçuklulardan sonra Hamidoğulları Beyliğini ve 1391 
yılından itibaren de Osmanlıları görmekteyiz. İlk olarak 1391 tarihinde 
fethedilen Hamid-ili, Ankara Savaşı’ndan sonra tekrar Osmanlıların elin-
den çıkmıştır. Daha sonra 1423 tarihinde Antalya da dâhil olmak üzere 
Hamidoğulları Beyliği tamamen Osmanlıların eline geçmiştir. Böylece 
bu bölgede Osmanlı yönetimi başlamıştır. Teke-ili ve Hamid bölgesi, II. 
Murad zamanında Anadolu Eyaletine dâhil edilmiştir.

Hoyran bir idari birim olarak Osmanlı belgelerinde 1568 tarihinde 
görülmeye başlamıştır. Bu dönemde kaza olan burası daha önceki belge-
lerde Hoyran mezrası, Hoyran Ayağı mevkii, Hoyranlu Cemaati, Hoyran 
Gölü sazlığı gibi isimlerle zikredilmiştir. 1568 yılında Anadolu Eyaleti-
nin Hamid sancağına bağlı bir kaza statüsündedir. 1568 yılında Yalvaç 
ve Eğirdir’e bağlı olan köyler ile mezraların bir kısmı buradan ayrılmış 
ve böylece Hoyran kazası oluşturulmuştur. Bu dönemde sancaktaki en 
küçük kazalardan birisidir. Kazada bu tarihte tarım ve hayvancılığın hâ-
kim olduğu görülmektedir. 17. asırda yine Anadolu Eyaletine bağlı olup 
Hamid sancağının kazalarından birisidir. Ve “Göl-i Hoyran” şeklinde 
geçmektedir. 1831-1847 tarihleri arasında da yine aynı sancağın kazası 
durumundadır. 1831 yılında 2697 civarında kişi bu kazada yaşamakta-
dır. Kazada Akçaşar ve Yağcılar köylerinde gezip dolaşan ve Isparta rea-
yasından olduğu belirtilen elekçi Ermeniler vardır. Ticaret için buralara 
gelmişlerdir. Bu kazada sakin olan gayrimüslim yoktur. 1840 yılında ise 
2369 civarında kişi vardır. Bu tarihte nüfusun biraz düşük olması daha 
önce kaydedilen göçebe ve Hayme-nişin grupların olmamasındandır. 
1847 yılında ise 2553 civarında kişi yer almaktadır. 1840 ve 1847 yılla-
rında burada gayrimüslim görülmemektedir. 19. yüzyılın ortalarında 



70  . Behset KARACA

Hoyran kazasında tarım ile hayvancılığın ve buna bağlı mesleklerin ön 
planda olduğunu görmekteyiz. Bunun yanı sıra hizmet, kamu, nakliye ve 
diğer meslekte çalışanlar da vardır. 

1864 yılında Konya Vilayeti kurulmuştur. Bu idari düzenleme sonu-
cunda Yalvaç ve Karaağaç kazaları Hamid sancağından alınarak Kon-
ya mutasarrıflığına bağlanmıştır. Hamid sancağı ise Isparta, Burdur, 
Eğirdir, Uluborlu,  Asi Karaağaç ve Tefenni kazalarından oluşmaktadır. 
Böylece 1868-1871 yılları arasındaki salnamelerde Hoyran nahiyesinin 
Yalvaç kazasına, bu kazanın da Konya sancağına bağlı olduğunu görmek-
teyiz. 1872 yılında yeni bir idari düzenlemeye gidilmiştir. Artık bu tarihte 
Yalvaç ve Karaağaç kazaları Hamid sancağında görülmektedir. Hoyran, 
Yalvaç’a ve Afşar da Karaağaç’a bağlıdır. Bu düzenleme ile Hamid sanca-
ğının Isparta, Uluborlu, Yalvaç, Karaağaç ve Eğirdir kazaları olmuştur. 
Burdur’dan batısı yeni bir sancağa dönüştürülmüştür. Burdur livasının 
ise Burdur, Asi Karaağaç ve Tefenni kazaları bulunmaktadır. 4 Şubat 1891 
tarihli bir fermanla, Isparta sancağına Hamidabad denilmeye başlanmış-
tır. 24 Ekim 1926 tarihinden sonra da Hamidabad yerine Isparta adı kul-
lanılmaya başlayacaktır. 

1871 yılına kadarki salnamelerde Hoyran ile Yalvaç’ın nüfusu ve sos-
yo-ekonomik yapısı beraber verildiği için Hoyran’a ait verileri tam olarak 
ortaya koyamıyoruz. 1871’de Hoyran’a 15 köy bağlı görülmektedir. Na-
hiye merkezinde nüfus yoktur. Toplam nahiyede 2237 erkek nefer vardır. 
598 (gerçekte 668) hane kayıtlıdır. Bu verilere göre nahiyenin nüfusu (ne-
fer x 2) 4474 kişidir. Hoyran’ın bağlı olduğu Yalvaç’ın köy ve şehir nüfusu 
ise 20434 kişi civarındadır. 1871 yılında en kalabalık köy Kumdanlı’dır. 
Bu köyü Tokmakçı, Gençali, Yağcılar, Yukarı Kaşıkara, Aşağı Kaşıkara 
ve Eyüpler gibi köyler izlemektedir. Ancak burada Tırtar Aşireti 455 er-
kek nefer nüfusla en kalabalık topluluktur. 1872’de Hoyran’a yine 15 köy 
bağlıdır. İlk defa Hoyran şehrinin “Nefs-i Hoyran” şeklinde kaydedildi-
ğini görmekteyiz. Nefs-i Hoyran’a 70 nüfus ve 26 hane kayıtlıdır. Yani 
kadınlarla birlikte Hoyran merkezde 140 civarında kişi yaşamaktadır. 
Hoyran nahiyesinin yekûn nüfusu 2237 erkek nefer kaydedilmesine rağ-
men gerçekte 2323 olduğu görülmüştür. Hanesi de 694 (gerçekte 689)’dur. 
Nahiyenin toplam nüfusu 4646 kişi civarındadır. 1874’te Hoyran nahi-
yesinin 15 köyü, 694 hanesi ve 2322 mikdar-ı nüfusu vardır. 1871, 1872, 
1873’den bu tarihe kaza ve nahiyenin nüfus ile diğer durumlarında pek 
fazla bir değişiklik olmamıştır. 1875’te Hoyran nahiyesinin 15 köyü olup 
694 hanesi ve 2322 nüfusu vardır. Daha önceki salnameye göre önemli 
bir değişiklik olmamıştır. 1876’da Hoyran nahiyesinde 15 köy, 694 hane 
ve 2337 nüfus vardır. 1877-78’de Hoyran nahiyesine 15 köy, 694 hane ve 
2322 nüfus kayıtlıdır. 1879’da ise Hoyran’a ait veriler ayrı olarak veril-
memiştir. Onun için tam olarak durumunu belirtemiyoruz. Ancak daha 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 71

önceki salnamelerdeki kayıtlarla benzer rakamların olması muhtemeldir. 
Yine burada dikkat çeken hususlardan birisi 1831 yılında görülen Ermeni 
nüfusun bu tarihte de görülmesi ve zikredilmesidir. 1883-1884 yıllarında 
Hoyran’da 17 köy vardır. Ayrıca Yağcılar merkez nüfusundan bahsedil-
mektedir (Yağcılar karyesi merkezi icmal nüfus 151, İslam 151, hane 73 
ve nahiye kurası 17, icmal-i nüfus 1973, İslam 1973, hane 718). 1885 tari-
hinden sonraki salnamelerde Yalvaç kazasında “Hususiyle Kaimmakam 
Tevfik Bey tarafından ahaliye yeniden pek çok bağ gars (dikme) ettirilerek 
yetiştirilmiştir” denilmektedir. Hoyran buraya bağlı olduğuna göre bu-
rada da bağcılık bu dönemden sonra gelişmiştir. Yalvaç ve Hoyran’da bu 
dönemde üzüm, buğday, arpa, nohut, bostan ve çeşitli meyvelerin yetiş-
tirildiği belirtilmektedir. Bu kazadan ve nahiyeden 19. yüzyılda Asâkir-i 
Redif ’te görevli ümera ve zabitan bulunmaktadır. Biz bu nahiye/kazanın 
19. yüzyıldaki idari ve sosyo-ekonomik durumunu çeşitli arşiv belgele-
rinden ve tetkik eserlerden ortaya koymaya çalıştık.



72  . Behset KARACA

KAYNAKLAR

Arşiv Vesikaları
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), Tapu 

Tahrir Defteri (TT) 30, TT 121, TT 438, TT 1089.
BOA, Nüfus Defterleri (NFS.d.) 3235, 3242.
Tapu Kadastro Genel Müdürlüğü Arşivi (TKGMA) TT 51.

Salnameler 
Birekul, M. (Ed.). (2007). H.1285 Konya Vilayeti Salnamesi (KVS)-1868 Konya 

Yıllığı. (M. Eminoğlu, Çev.). Konya:  Konya Büyükşehir Belediyesi 
Yayınları (KBŞBY).

Birekul, M. (Ed.). (2007). H.1286 KVS -2- 1869 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2009). H.1287 KVS -3- 1870 Konya Yıllığı.  (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2008). H.1288 KVS -4- 1871 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2008). H.1289 KVS -5- 1872 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2008). H.1290 KVS -6- 1873 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2008). H.1291 KVS -7- 1874 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2008). H.1292 KVS -8- 1875 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2011). H.1293 KVS -9- 1876 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2011). H.1294 KVS -10- 1877 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2011). H.1295 KVS -11- 1878 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2011). H.1296 KVS- 12- 1879 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Birekul, M. (Ed.). (2011). H.1298 KVS -14- 1881 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Orak, M. A. (Ed.). (2012). H.1299 KVS -15- 1882 Konya Yıllığı. (M. Eminoğlu, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Yaşar, H. ve Orak, M. A. (2012). H.1300 KVS -16- 1883 Konya Yıllığı. (M. 
Eminoğlu, Çev.). Konya: KBŞBY.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 73

Yaşar, H. ve Orak, M. A. (2013). H.1301 KVS -17- 1883/1884 Konya Yıllığı. (M. 
Eminoğlu, Çev.). Konya: KBŞBY.

Yaşar, H. ve Orak, M. A. (2015). H.1302 KVS -18- 1884-1885 Konya Yıllığı. (M. 
Eminoğlu, Çev.). Konya: KBŞBY.

Orak, M. A. (Ed.). (2017). H.1303 KVS -19- 1885-1886 Konya Yıllığı. (M. 
Eminoğlu, Çev.). Konya: KBŞBY.

Orak, M. A. (Ed.). (2017). H.1304 KVS -20- 1886/1887 Konya Yıllığı. (Ş. Taşdelen, 
Çev.). Konya: KBŞBY.

Yaşar, H. (Ed.). (2022). H.1305 KVS -21- 1887/1888 Konya Yıllığı. (M. Eninoğlu ve 
Ş. Taşdelen, Çev.). Konya: KBŞBY.

Yaşar, H. (Ed.). (2022). H.1306 KVS -22- 1888/1889 Konya Yıllığı. (M. Eninoğlu 
ve Ş. Taşdelen, Çev). Konya: KBŞBY.

Yaşar, H. (Ed.). (2022). H.1307 KVS -23- 1889/1890 Konya Yıllığı. (M. Eninoğlu 
ve Ş. Taşdelen, Çev.). Konya: KBŞBY.

Araştırma Eserleri
Ahmed Refik. (1340). Fatih zamanında teke-ili, TTEM, 14, 2(79), 65-76.
Arıkan, Z. (1988). XV-XVI. yüzyıllarda Hamit sancağı. İzmir: Ege Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yayınları.
Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü. (2013). Osmanlı Yer Adları 2.  

Ankara.
Böcüzade, S. S. (1983). Kuruluşundan bugüne kadar Isparta tarihi. (S. Seren, 

Çev.). İstanbul: Serenler Yayını.
Cezar, M. (2010). Mufassal Osmanlı tarihi resimli haritalı. 1, Ankara: TTK.
Çadırcı, M. (1991). Tanzimat döneminde Anadolu Kentleri’nin sosyal ve ekonomik 

yapıları. Ankara: TTK.
Emecen, F. (2002). Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan fetret dönemine. H. C. 

Güzel vd. (Ed.), Türkler. 9, (15-32). Ankara: Yeni Türkiye Yayınları.
Erdem, T. (1936a). Kara Haydaroğlu Mehmet. Ün, 26-27 (3), 373-376.
Erdem, T. (1936b). Kara Haydaroğlu Mehmet. Ün, 28 (3), 388-391.
Ergün A. ve Terzi M. A. (2016). Osmanlı nüfus defterlerinde Isparta 1831. 

İstanbul: Seçil Ofset.
Eroğlu, C.-Babuçoğlu, M.-Köçer, M. (Ed.). (2012). Osmanlı vilayet salnamelerinde 

Halep. Orsam.
Goowin, G. (2011). Yeniçeriler. (D. Türkömer, Çev.) İstanbul: Doğan Kitap.
İnalcık, H. (1999). Osmanlı tarihine toplu bir bakış. G. Eren (Ed.), Osmanlı. 1, 

(37-117). Ankara: Yeni Türkiye Yayınları.
Karaboğa, D. V. ve Karaca, B. (2018). XVI. yüzyılın ikinci yarısında Yalvaç 

nahiyesi’nin sosyo-ekonomik durumu. O. Köse vd. (Ed.), Bilimsel 
araştırmalarda yeni yaklaşımlar-1. (381-396). Ankara:  Berikan Yayınevi.



74  . Behset KARACA

Karaca, B. (2002a). XV. ve xvı. yüzyıllarda Teke sancağı. Isparta: Fakülte 
Kitabevi.

Karaca, B. (2002b). Safevi Devleti’nin ortaya çıkışı ve II. Bayezid dönemi 
Osmanlı-Safevi ilişkileri. Hasan Celal Güzel vd. (Ed.), Türkler, 9, (409-
418). Ankara: Yeni Türkiye Yayınları.

Karaca, B. (2003). Yavuz Sultan Selim dönemi Osmanlı-Safevi ilişkileri. SDÜ 
Fen-Edebiyat Fakültesi Dergisi, 9, 1–86.

Karaca, B. (2007). XVI. yüzyılda Gölhisar kazasının sosyal ve ekonomik durumu. 
1. Burdur Sempozyumu 16–19 Kasım 2005 Bildiriler, 1, 759-774, Burdur.

Karaca, B. (2010). 1570-1571 tarihinde Yalvaç kazası vakıfları. SDÜ Fen Edebiyat 
Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi Prof. Dr. Bayram Kodaman’a Armağan 
Özel Sayısı, 85-107.

Karaca, B. ve Karacan (2014). Bölgenin tarihi coğrafyası ile ilgili bazı mülahazalar 
ve Miryokefalon. SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
149-171.

Karaca, B. (2017). Teke yöresinden Safevi Devleti’ne göçler”. Osman Köse (Ed.). 
Geçmişten günümüze göç I, (577-594). Samsun: Canik Belediyesi Kültür 
Yayınları.

Karaca, B. ve Karacan, K. (2019). XV. yüzyıldan günümüze Keçiborlu kazası. 
Isparta: Fakülte Kitabevi.

Karaca, B. ve Şenkul, D. (2020). Nüfus defterlerine göre Hoyran kazası’nın 
demografik yapısı (1831-1847). Akdeniz Uygarlıkları Araştırma Dergisi 
(Cedrus), 8, 689-723.

Karacan, K. (2017). XIX. yüzyıl ilk yarısında Hamid sancağı ve sancaktaki 
gayrimüslimlerin sosyal ve ekonomik hayatı. (Yayınlanmamış yüksek 
lisans tezi). Süleyman Demirel Üniversitesi.

Kâtib Çelebi. (2009). Kitâb-ı Cihânnümâ Li-Kâtib Çelebi, Tıpkıbasım, 1, Ankara: 
TTK.

Kofoğlu, S. (2006). Hamidoğulları Beyliği. Ankara: TTK.
Özcan, A. (2007). Redif. DİA, 34, 524-526.
Umar, B. (1993). Türkiye’deki tarihsel adlar. İstanbul: İnkılâp Kitabevi.
Uzunçarşılı, İ.H. (1984). Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu 

Devletleri. Ankara: TTK.
Ünal, K. (1939). Kâtip Çelebinin (Cihannüma) adlı eserinde Isparta vilayeti. Ün, 

64-65 (6), 913-915.
Şemseddin Sâmi (1996). Kâmûsu’l-A’lâm, Tıpkıbasım. 3-4, Ankara: Kaşgar 

Neşriyat.
Şenkul, D. ve Karaca, B. (2020). 1053 Numaralı temettuat defterine göre Tanzimat 

devrinde Hoyran kazasının sosyo-ekonomik durumu. Süleyman Demirel 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 37, 250-279.

Terzi, M. A. ve Ergün, A. (2016). Osmanlı belgeleri ışığında Isparta. İstanbul: 
Seçil Ofset.



,,

Bölüm 5

XVI. YÜZYIL OSMANLI KUŞATMA 
SAVAŞLARINDA MOTİVASYONEL VE 

PSİKOLOJİK UYGULAMALAR1

Veysel GÖGER2 

1  Bu çalışma, Marmara Üniversitesi’nde 2014 yılında tamamladığımız 16. Yüzyıl 
Osmanlı Kale Kuşatmaları (Strateji, Taktik, Kuşatma Aşamaları ve Teknolojisi) adlı 
doktora tezinden üretilmiştir.
2   Doç. Dr., Bingöl Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Bingöl/Tür-
kiye, vgoger@bingol.edu.tr., ORCİD: 0000-0002-2918-9180.



76  . Veysel GÖGER

Giriş 
Napolyon, “Bir askerin öncelikli niteliği zorluk ve meşakkate dayan-

makta devamlılık göstermektir. Cesaret ancak ondan sonra gelir” demek-
tedir1.  Zorluk ve meşakkate savaş boyunca katlanabilmek ancak sağlıklı 
bir psikoloji ve sağlam bir motivasyonla mümkün olabilmektedir. Aslında 
cesareti de bu unsurlar tetiklemektedir. Dolayısıyla muhasara savaşların-
da iki taraf için de motivasyonel ve psikolojik unsurlar hayati bir konum-
dadır. Muhasara başlangıcından sonuna değin, meydana gelen olaylar ve 
birbiriyle bağlantılı ögeler zinciri içerisinde vuku bulan hemen her şey, 
askerlerin moralini iyi ve kötü anlamda bir miktar etkilerdi. Özellikle 
uzayan kuşatmalarda moral, ekmek ve su kadar gereksinim duyulan bir 
şeydi. Bu yüzden taraflar bir yandan kendi askerlerinin moralini yüksek 
tutmaya çabalarken; diğer yandan karşılarındaki gücün moralini bozma-
ya gayret gösterirlerdi.

Bu çalışma, Osmanlı kuşatma savaşlarında neticeye tesir eden mo-
tivasyonel ve psikolojik uygulamaları maddi ve manevi olarak iki grupta 
inceleyerek konuyu açıklamaya çalışacaktır.

Maddi Uygulamalar 
Maddi ödül ve teşvikler kuşatma savaşlarının vazgeçilmez bir ögesi-

dir. Yeni Çağ dünyasında sefere giden her bir tımarlı asker, savaş sonunda 
başarısının karşılığını yine tımar sistemi içerisinde alacağına fazlasıyla 
vakıftı. Bu Osmanlı siyasi aklının savaşa teşvik için, uzun yıllar pratiğe 
döktüğü ve özenle tatbik ettiği belki de en belirgin maddi güdüleme yönte-
midir. Nitekim birçok kuşatma sonunda yararlılık gösteren askerlere veri-
len terakkilerle dolu olan arşiv belgeleri mezkûr durumu kanıtlamaktadır2. 
Esasında sadece sefere katılmak dahi kendi başına önemli bir kazançtı. 
Çünkü sefere mazeretsiz gitmemiş olmak tımarın alınmasına yol açtığın-
dan, bir tımar sahibi sefere katılarak böylece mevcut tımarının en azın-
dan elinde kalmasını garantilemiş oluyordu3. Örneğin Kıbrıs muhasarası 
sonrası yapılan tımar tevcih ve terakkilerinin detaylıca tespit edilebildiği 
bir defterdeki kayıtlara, sefere gelmeyen birçok kişinin tımarının elinden 

1   Napoleon Bonaparte, Savaş ve Strateji İle İlgili Görüşlerim, çev. Erkut Gündüz, 
İstanbul 2003, s. 39.
2   BOA. MD. nr. 1, s. 51, h. 254; s. 52, h. 264; s. 71, h. 376, 380; s. 183, h. 1049; MD. nr. 2, 
s. 11, h. 103; s. 132, h. 1318-1319; s. 132, h. 1325-1326; s. 163, h. 1510; s. 152-153, h. 1418; 
s. 147-151; h. 1416; s. 163, h. 1510; MD. nr. 3, s. 549, h. 1611; MD. nr. 4, s. 9, h. 68; s. 38, 
h. 388; s. 128, h. 1304; 8. Mühimme defterlerinin neredeyse tamamı Kıbrıs kuşatması 
sonrasında yapılan terakki ve tevcihleri içermektedir. 25 numaralı defter de tımar 
terakkileri ile dolu hükümler ihtiva etmektedir. Aslında ifade edilen son iki defter, Ruus 
defteridir (Bilgin Aydın, XVI. Yüzyılda Dîvân-ı Hümâyun ve Defter Sistemi, Ankara 2017, 
s. 92).
3   “Bâzı fevkalâde hallerde sefere katılmayan sipâhiler için, azledilmek veya tazminat 
ödemek gibi müeyyideler yanında, türlü hakaretlere mâruz kalmak ve hattâ asılmak 
gibi örfî cezâlar da mevcut bulunmaktadır ki, bu zecrî tedbirler sâyesinde daha 
büyük bir ehemmiyet atfedilen bir harbe büyük ölçüde iştirâkin te’minine çalışıldığı 
anlaşılmaktadır” (Ömer Lütfi Barkan, İA, “Timar”, c. 12/I, s. 326).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 77

alınarak başkalarına verildiği yansımıştır4. Bu asgari menfaatin yanında, 
bir tımar sahibi asker, gösterdiği gayret ve başarıya göre normalden çok 
daha fazla terakki ile ödüllendirilebilirdi5. Üst düzey çalışmaya ve önem-
li başarıya imza atmış neferler bunu ispatladıkları takdirde, her zaman 
diğerlerinden fazla ödüllendirildiklerinden, bir asker için ne kadar çok 
gayret, o kadar çok ganimet demekti. Konuya dair dikkat çekici bir misal 
Kıbrıs kuşatmasında görülmektedir. Lefkoşa muhasarasında, metrislerde 
gece-gündüz çalışıp yaralanan Mustafa Kethüda, ayrıca Girne Kalesi’nin 
tesliminde de önemli bir rol alınca, Kaptan Paşa tarafından verilen arzla 
durum merkeze intikal ettirilmiş ve bu gayretinden ötürü onun ziyade te-
rakkiye değil belki beylerbeyiliğe layık olduğu bildirilmiştir. Bu açıklama-
lar üzerine Mustafa Kethüda 50.000 akçe terakki ile ödüllendirilmiştir6. 

Sefer birden fazla kale üzerine gerçekleşmişse ilk kalenin düşmesinin 
ardından askerin alın teri kurumadan gerekli tımar işlemleri oradaki Di-
van’da yapılabilirdi. Böylece bir sonraki kale kuşatması öncesinde askerle-
rin morali artırılmış olurdu. 1565 Malta adasındaki kale muhasaralarında 
böyle bir durum yaşanmıştı. St. Elmo ele geçirilince, hemen bu meseleler 
karara bağlanmıştı7.

Tımar tevcihi ve terakkisi haricinde, muhasaralarda askeri şevke ge-
tirmek amacıyla çeşitli vaatlerde de bulunulabilirdi. Özellikle bir kalenin 
surlarına ilk çıkacak olanlara yeni konumlar verileceğini açıklamak sıkça 
karşılaşılan bir uygulamaydı. 1522 Rodos muhasarasında surlara ilk çıka-
cak kişiye padişah sancak vaat etmişti8. 1529 Viyana kuşatmasında tellal-
lar vasıtasıyla askerlere şu vaatte bulunulmuştu: “Cemî’ odalarda dellâllar 
“irte yürüyüşdür kal’aya evvel çıkan eğer subaşı ise sancak ve eğer sipâhî 
ise subaşılık ve eğer dirlik yememiş ise otuzbin akçelik ze’âmet virile” 
deyü nidâ etdiler”9. 1594 Yanık muhasarasında surlarda bir gedik açılın-
ca veziriazam bizzat gedik başında askere seslenerek şunları söylemişti: 
“Müşîr-i efham, sâhib-devlet-i Mirrih-savlet, el-ecel vâhid ve-men şekke 
fe-hüve câhid diyü, bi-’z-zât taleben li-’l-merzât gedik başına çıkub; sedd-i 
sedîd ve seyf-i hadîd gibi terhîb-i küffâr-ı ‘usât ve tergîb-ı guzât eyleyüb; 
hisâr gedügine çıkana hisâr gedügi, kal’eye bayrak çıkaranı sancağa çıka-

4   Larende Alay Beyi mektup gönderip, eski il nahiyesinde üç bin ikiyüz akça tımarı olan 
Süleyman için Kıbrıs ceziresine gelmeyip ve kale yürüyüşünde bile olmayıp, yoklamada 
mevcut değildir deyü bildirmeğin tımarı alınıp sabıka Karaman Beylerbeyi iken vefat 
eden Süleyman Bey’in hazinedarı Yusuf ’a verilmesine dair buyruldu, BOA. MD. nr. 8, s. 
38, h. sr. 441; Sefere gelmediği için hem çavuşluğu hemde tımarı alınan Musa’ya dair, s. 
39, h. 455; benzer hükümler için bk. s. 38, h. 444, 446; s. 40, h. 472; s. 48, h. 555.
5   Recep Ahıshalı, “Terakkî”, DİA, c. 40, s. 479; Emine Erdoğan Özünlü, “Osmanlı 
Ordusunda Bir Motivasyon ve Terfi Kaynağı: “Terakki” Tevcihi”, Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, c. 3, sy. 11 (Bahar 2010), s. 240.
6   BOA. MD. nr. 8, s. 18, h. 213. 
7   Arnold Cassola-İdris Bostan-Thomas Scheben, The 1565 Ottoman Malta Campaign 
Register, Malta 1998, s. 177-199. Bu konuya Murphey de değinmiştir (Rhoads Murphey, 
Osmanlı’da Ordu ve Savaş 1500-1700, çev. M. Tanju Akad, İstanbul 2007, s. 186).
8   Necati Avcı, Tabib Ramazan, Er-Risale el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymaniyye, 
Basılmamış Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 1993, 
s. 153.
9   Feridun Ahmed Bey, Münşeâtü’s-selâtîn, c. I, İstanbul 1858, s. 574.



78  . Veysel GÖGER

rub, kâfir katl eyleyen Müsülmâna ölince yitecek dirlik i‘tâ, ve mecrûh ola-
na merhem-bahâ diyü hûn bahâ ‘atâ buyurmağın, her kes ölmege kurılmış 
gibi üşdi, ve cân virmege olmış gibi düşdi”10.

Toprak sürme işleminin seri olarak yapılmasını ve kale hendeğinin 
hızlı şekilde doldurulmasını sağlamak gayesiyle, torbalarla toprak taşı-
nırken her torbayı doldurup getirene para ödülü verilebilirdi. 1594 Yanık 
kuşatmasında böyle olmuştu: “Vezîr-i a‘zam hazretlerinin kollarından 
toprak sürmek fermân olunmağın; Vezîr-i a‘zam hazretlerinin Kethudâsı 
olan Devîş Ağa toprak başında bir kîse haseneyi önlerine koyup, torbayı 
toprak[la] getürenlere ‘atıyye tevzî ederlerdi”11. Huruç harekâtı yaparken 
çarpışmalarda ölen müdafilerin cesetlerini taşıyarak kale hendeğine at-
mak12, kuşatma sırasında müdafi öldürdüğüne delil olarak başını getirip 
göstermek ve bilgi almak için canlı müdafi yakalayıp getirmek (dil al-
mak)13, ayrıca ödüle değer işler arasındaydı. İlaveten yaralanan askerlere 
merhem-baha adı verilen bir para da verilir ve bunlar hemen orada dağı-
tılabilirdi14. Ayrıca umumi saldırılar öncesi bir nevi teşvik pirimleri ve-
rileceği duyurulabilirdi. Nitekim 1529 Viyana kuşatmasında son taarruz 
öncesi düzenlenen divanda yeniçerilere biner akçe inam vaat edilmişti15.

Bir diğer maddi teşvik yöntemi serdengeçtilik sisteminde mündemiç-
tir. Serdengeçtilik tamamen gönüllülük esasına dayanıyordu. İhtiyaç za-
manında serdengeçti bayrağı açılır, isteyen yeniçeriler bu bayrak altında 
toplanarak savaşa katılırdı. Yeniçerilerden başka kuloğullarından, cebe-
ci16 ve topçulardan, garip yiğitlerinden, atlı kapıkulu bölüklerinden de 
serdengeçti yazıldığı ifade edilmektedir17. Kuşatma savaşlarında en önde 
çarpışmak isteyen gönüllü askerler bir mükâfat şartıyla deftere kaydolarak 
serdengeçti olurlardı. Yani savaşın en tehlikeli noktasına kendi rızalarıyla 
giderlerdi. Bu konuda askeri isteklendirmek için kişilerin başarıları du-
rumunda paye ve maddi kazanç elde edecekleri önceden deftere yazılarak 

10   Christine Woodhead, Ta’likî-zâde’s Şehnâme-i Hümâyûn: A history of the Ottoman 
campaign into Hungary 1593-94, Berlin 1983, s. 311-312.
11   Topçular Kâtibi ‘Abdulkadir (Kadrî) Efendi Tarihi (Metin ve Tahlil), I, haz. Ziya 
Yılmazer, Ankara 2003, s. 40. Benzer bir durum 1663 Uyvar kuşatmasında da 
görülmektedir (Ahmet Şimşirgil, Slovakya’da Osmanlılar: Türk Uyvar (1663-1685), 
İstanbul 2010, s. 84).
12   1594 Yanık kuşatması için bk. Ta’likî-zâde, Şehnâme-i Hümâyûn, (Woodhead), s. 
295.
13   1600 Kanije muhasarası için bk. Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 288.
14   1594 Yanık kuşatması için bk. Ta’likî-zâde, Şehnâme-i Hümâyûn, (Woodhead), 
s. 262; 1635 Revan kuşatması için bk. “Askerin moralini yüksek tutmak isteyen IV. 
Murad yaralılarla bizzat ilgilenerek durumlarına göre merhem bahası adı altında bahşiş 
dağıtıyordu” (Özer Küpeli, Osmanlı-Safevi Münasebetleri (1612-1639), Basılmamış 
Doktora Tezi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 2009, s. 146); 1638 Bağdat 
kuşatması için bk. Küpeli, a.g.t., s. 183.
15   Feridun Bey, Münşeât, c. I, s. 574; Nicolae Jorga, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi (1451-
1538), c. II, çev. Nilüfer Epçeli, İstanbul 2009, s. 345-346; Johann Wihelm Zinkeisen, 
Osmanlı İmparatorluğu Tarihi (1453-1574), c. II, çev. Nilüfer Epçeli, ed. Erhan Afyoncu, 
İstanbul 2011, s. 493.
16   Yasemin Kılıçarslan, “Cebeci Ocağı”, Belgelerle Türk Tarihi Dergisi Dün/Bugün/
Yarın, sy. 20 (Ekim 1986), s. 44.
17   Abdülkadir Özcan, “Serdengeçti”, DİA, c. XXXVI, s. 554.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 79

garantiye alınırdı. Yüksek riski göze alabilmeleri yine yüksek bir mükâ-
fatla teşvik edilirdi. Örneğin kaleye ilk hücum ederek burçlara bayrağı di-
ken serdengeçtiye sancak beyliği tevcih edilirdi18. 16. asır muhasaralarında 
serdengeçtiler kaynaklarda kendine yer bulmuştur. 1594 Yanık, 1596 Eğri 
ve 1600 Kanije kuşatmalarında serdengeçtilik sistemi düzenli şekilde ça-
lışmıştı19. Murphey, bu sistemde iyi eğitilmemiş kişiler yerine profesyonel 
askerlerin kullanılmasına dikkat çekmektedir. Ona göre bu kategoride 
hizmete kaydedilecek unsurların, umutsuz ve korkusuz maceraperestler 
yerine, her koşul altında en tehlikeli görevlerde başarı kazanabilecek de-
neyimli unsurlar olmaları hedeflenmişti20.

Osmanlı savaş yönetiminin askeri teşvik amacıyla verdiği ödüller ba-
zen normal maaşların bile üzerine çıkabiliyordu. Örneğin 1543 Estergon 
Seferi boyunca kapıkulu askerlerine üç ayda bir yapılan maaş ödemeleri-
nin (mevacibler) toplam tutarı 18.195.618 akçe iken, sefer sonunda İstolni 
Belgrad’da ödenen ödül nevinden inamlar21 18.214.200 akçeydi22.

Manevi Uygulamalar
Maddi teşvik sistemi savaşlarda çok sık kullanılmakla beraber, as-

kerlerin ölüm korkusunu yenerek şevkle çalışıp, saldırmalarını tek başına 
sağlamaya yeterli değildi. Çatışma ortamında her lahza ölüm-kalım mü-
cadelesi veren bir neferin, o anda salt maddi kazancını düşünerek rahat-
laması beklenemezdi. Bu tür zamanlarda uğruna savaştığı idealin ve bağlı 
bulunduğu devletin bir parçası olma fikrinin (aidiyet) daha baskın geldi-
ği tahmin edilebilir. İslami gaza ve cihat ruhunun Osmanlının kurulu-
şundan beri itici bir güç olduğu defaatle söylenen bir gerçektir. Kendisini 
ölümün kıyısına kadar getirmiş askerler için, bu dünyanın geçiciliğine, 
sıkıntılarına karşın ahiretin ebediliği ve zevk ü sefası, uğruna can verile-
bilecek bir ideal olarak her daim bir düzeyde tetikleyici unsur olmuştur. 
Ancak burada bilinmeyen bir alan mevcuttur. O da bütün bir orduyu teş-
kil eden her bir neferin hangi seviyede bu ideale bağlı olduğudur. Ne yazık 
ki, bunun tespit edilmesi olanaksızdır. Tespit edilebilen, Osmanlı kuşatma 
yönetiminin sürekli manevi unsurları kullanarak askerlerde bu ruhu canlı 
tutmak istediğidir. 

Osmanlı muhasara savaşlarında dini motivasyonun belirgin uygu-
laması olarak öne çıkan dini bir ritüel mevcuttur. Hücumun yapılacağı 
günün gecesinin üçte ikisi geçince kalkıp abdest alınır, ibadetle meşgul 
olunur, vakit gelince sabah namazı kılınır ve akabinde kalenin fethi için 

18   Özcan, “Serdengeçti”, aynı yer.
19   Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 39-40, 150,  289.
20   Murphey, a.g.e., s. 189.
21   Osmanlılarda genel olarak devlet hazinesinden padişah adına yapılan nakdi ve ayni 
ihsanlara inam denilmekte olup, sefer sırasında gayreti görülenlere de verilirdi (Filiz 
Karaca, “İn‘âm”, DİA, c. XXII, s. 259). 
22   Mehmet İpçioğlu, Kanuni Sultan Süleyman’ın Estergon Seferi, Basılmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya 1989, s. 62.



80  . Veysel GÖGER

sureler okunup dualar edilirdi23. Genellikle Fetih ve Nasr gibi bir fetih için 
anlam taşıyan surelerin tercih edildiği kaynaklara yansımıştır24. Ardından 

23   1522 Rodos kuşatmasında genel saldırı öncesi tellallar askerlere şöyle seslenmişti; 
“Zilkade ayının ikinci günü, gecenin son üçte birinde gaza niyetiyle yataklarınızdan 
kalkıp abdest alın, şükür namazı kılın daha sonra dua edin, zira bu zamanda yapılan dua 
şüphesiz kabul edilir. Fecre kadar bu işe devam edin, fecir vakti ise, ibadetgahlarınızdan 
kalkarak sabah namazını kılın ve Yüce Allah’tan hedefe ulaşmanız için dua edin. 
Ondan sonra … baştan ayağa kadar her tarafınızı bezeyin … ertesi gün, güneş doğunca, 
Yüce Allah’a tevekkül ederek kaleye gelin… ” (Tabib Ramazan, Er-Risale el-Fethiyye 
er-Radosiyye es-Süleymaniyye, (Avcı), s. 153). Ayrıca bk. s. 156, 169-170; 1526 Varadin 
kuşatması için bk. Kemal Paşa-zâde, Tevârih-i Âl-i Osman, X. Defter, haz. Şefaettin 
Severcan, Ankara 1996, s. 261-262; Hasan Bey-zâde Ahmed Paşa, Hasan Bey-zâde Târîhi, 
Metin (926-1003/1520-1595), c. II, haz. Şevki Nezihi Aykut, Ankara 2004, s. 51; 1543 
Estergon kuşatması için bk. Funda Demirtaş, Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-
Memâlik ve Derecâtü’l-Mesâlik, Basılmamış Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2009, s. 492-493; Mustafa Özbal, Peçevî Tarihi, (80b -114a 
Metin, Edisyon Kritik, Dizin, Özel Adlar Sözlügü), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 2005, s. 64; 1566 
Sigetvar kuşatması için bk. Selânikî Mustafa Efendi, Tarih-i Selânikî (971-1003/1563-
1595), c. I, haz. Mehmet İpşirli, Ankara 1999, s. 29; 1570 Magosa kuşatması için bk. 
Fethiyye-i Cezire-i Kıbrıs, haz. Harid Fedai, Ankara 1997, s. 54-55; 1596 Eğri kuşatması 
için bk.  “Asâkir-i nusret-karîn ve mücâhidîn-i ehl-i dîn ol gece sabâha dek dergâh-ı 
izzet-cenâbına yüzler urup sıdk u ihlâsla kal‘a-i mezbûrun feth ü teshîrin murâd edinüp, 
herkes kudreti oldukça tesbîh ve tehlîl namâz u niyâz edüp seher vaktinde “yâ Allâh” 
deyüp çadırlarından çıkup, kal‘a cânibine azîmet mahallinde kalb-i sâfla … Ale’s-sabâh 
gazîler ikbâl ile yerlerinden kalkup cibilletlerinde olan gayret-i dîn ve şecâ‘at-i pür-kîn 
ile aç arslanın şâhin şikârına iner gibi Eğri kal‘asına doğru inüp, bî-pervâ yürüyüp her 
kimse cân u başla yürüyüşe, küffâr cengine azîmet edüp, yârân yârânıyla, karındaş 
karındaşıyla vedâ‘laşup helâllaşup an-samîmü’l-kalb gazâya bel bağlayup seyl-i 
revânlîn deryâ-yı ‘ummân gibi cûşân ve hurûşân yürüyüp, güyâ ki rûz-i haşrdan bir 
gündür. Guzât-ı müslimîn ve mücâhidân-ı muvahhidîn aslâ ve kat‘a yağmura ve balçığa 
bakmayup ol gedikler olan yerlere cem‘ olup, belinde âlet-i harp ve dilinde zikr-i çalab 
ve münâcât-ı Rabbü’l-‘izzet olup “bugün gazîlerin bayramıdır. Erkek koyun kurbân 
içündür. Cânımuz dîn-i İslâm yoluna fedâ olsun” deyüp fahr-i ‘âlem Muhammed Mustafa 
sallallahu aleyhi vesellem Hazretlerinin alem-i şeriflerin başlarına alup dahi üryân edüp 
ol mübârek ‘âlemin perdesi ref ’ olmağla nûr-ı Muhammedî pertev salup ehl-i İslâm alay-ı 
lem‘ât-ı nûra müstağrak olup ümerâ‘ ve vüzerâ‘ ve asâkir-i mansûre külliyen bî-ihtiyâr 
cümleden tekbîr getirüp hamle ve hücûm edicek zemîn ve zamân, belki heft-âsumân 
lerzân olup güm güm gümledi”  (Aysel Şençoban, Andelîb, Târih-i Feth-i Üngürus (Tahlil 
ve Metin), Basılmamış Mezuniyet Tezi, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, İstanbul 
1965, s. 26-28); “Ve mübârek mâh-ı saferin … mağrib vaktinde asâkir-i İslâmı âgâh edüp: 
“İnşâ’allâhü Te‘âlâ yarın ‘ale’s-seher kal‘aya yürüyüş” deyü haymelerde te’kîd olunmuş 
idi. Ve mübârek eyyâmda ve gicede sabâh vakti olunca hayr du‘âlarda olup ve tevhîd ü 
zikrullâh ederek ve Feth-i şerîf tilâvet edüp ve sancak ve Livâ-i şerîf meterislerde hâzır 
idi. Cemî‘ halk-ı ‘âlem niyâzda olup, sabâh vakti olup, salâtü’l-fecr edâ olunup, ba‘dehû 
du‘âlar olup, yürümek üzere iken…  ” (Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 151).
24   Tabib Ramazan, Er-Risale el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymaniyye, (Avcı), s. 156; 
Necdet Öztürk, “Kazasker Vusûlî Mehmed Çelebi ve Selim-nâmesi”, Türk Dünyası 
Araştırmaları Dergisi, sy. 50 (İstanbul 1987), s. 92.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 81

kös ve nakkareler çalınır25, askerler “Allah Allah” nidalarıyla26 yürüyüşe 
geçerlerdi27. Hemen tüm umumi hücumlar öncesinde pratiğe dökülen ve 
ordunun manen taarruza hazırlandırılması anlamına gelen bu ritüel ile 
neferlerde İslami gaza ve cihat ruhu uyandırılıp diri tutularak, ölüm kor-
kusunun olabildiğince azaltılması düşünülmüştür. Ayrıca ordu içerisinde 
kuşatma boyunca fetih için sürekli Kuran okuyup, dua eden bir gurubun 
bulundurulması da yine aynı düşünceden doğmuştur28. Öyle ki orduda ge-
ce-gündüz “hayr du‘âlar ve Feth-i şerîfler kırâ’at” olunurdu29. Karşılaşılan 
bir zorluk zamanında bütün ordudan ayrıca dua etmeleri de istenebilirdi. 
1566 Sigetvar muhasarasında kalenin alınması uzayınca, daralan ruhları 
bir nebze teskin edebilmek için böyle bir talep orduya iletilmişti30. Sefer 
vaktinde ülkenin çeşitli yerlerine gönderilen emirlerle ordunun muzaffe-
riyeti için, camilerde belirli günler Kuran okunup, dua edilmesinin isten-

25   1521 Belgrad kuşatması için bk. Celâlzâde Mustafa, Tabakâtü’l-Memâlik…, 
(Demirtaş), s. 86; 1526 Varadin kuşatması için bk. Hasan Bey-zâde, Tarih, c. II, s. 52; 
1570 Magosa kuşatması için bk. Fethiyye-i Cezire-i Kıbrıs, (Fedai), s. 50-51.
26   1522 Rodos, 1543 Estergon ve İstolni Belgrad muhasaraları için bk. Celâlzâde 
Mustafa, Tabakâtü’l-Memâlik…, (Demirtaş), s. 119, 493, 502; 1566 Sigetvar kuşatması 
için bk. Feridun Ahmed Bey, Nüzhet-i Esrârü’l-Ahyâr Der-Ahbâr-ı Sefer-i Sigetvar / 
Sultan Süleyman’ın Son Seferi, haz. H. Ahmet Arslantürk-Günhan Börekçi, İstanbul 
2012s. 149; Merâhî’nin Fetihnâme-i Sigetvar’ı / Kanuni’nin Son Seferinin Şiirsel Anlatımı, 
haz. H. Ahmet Arslantürk-Mücahit Kaçar, İstanbul 2012, s. 63; Selânikî Mustafa, Tarih, 
c. I, s. 29; 1570 Lefkoşa muhasarası için bk. Fethiyye-i Cezire-i Kıbrıs, (Fedai), s. 17.
27   Bu ritüellere ek olarak askerler oruç da tutabilirlerdi. 1453 İstanbul kuşatmasında son 
saldırının gerçekleştirildiği 29 Mayıs öncesi askerlerin oruç tuttuğuna dair bk. Agostino 
Pertusi, İstanbul’un 550. Fetih Yılı İçin / İstanbul’un Fethi: Çağdaşların Tanıklığı, c. I, çev. 
Mahmut H. Şakiroğlu, İstanbul 2004, s. 172, 184.
28   1520 Böğürdelen ve 1521 Belgrad kuşatması için bk. Necati Avcı, Tabib Ramazan’ın 
“Er-Risale El-Fethiyye Es-Süleymaniyye”si, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 1989, s. 53, 72; 1522 Rodos kuşatması için 
bk. Tabib Ramazan, Er-Risale el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymaniyye, (Avcı), s. 156; 
1600 Kanije kuşatması için bk. Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 289.
29   1600 Kanije kuşatması için bk. Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 293.
30   Feridun Bey, Nüzhet-i Esrârü’l-Ahyâr…, s. 127-129.



82  . Veysel GÖGER

mesi de mutad bir uygulamaydı31. Bu savaşan askerlerin zihinlerinde “ar-
kamızda halkın duası var” fikrinin şekillenmesine ve bir düzeyde pozitif 
psikolojik etkiye yol açmış olmalıdır. Ayrıca sefer zamanları ordu şeyhleri 
de tayin edilirek, bunların askerlere vaaz ve nasihatte bulunmaları istenir-
di32. Son olarak, umumi taarruzların yapılacağı vakitlerin eşref saate denk 
getirilme çalışmaları anılabilir. Motivasyonel ve psikolojik desteğe yönelik 
bir uygulama olarak bu tür eylemler, Osmanlılarda çok sık göze çarpmak-
ta, 1521 Belgrad kuşatmasında da bir örneği bulunmaktadır33. 

Manevi motivasyon elbette sadece dini değer ve ögelere dayanmıyor-
du. İnsan tabiatında doğuştan gelen bazı metafizik kanunlar saklıdır ve 
bunların bazı usullerle uyandırılması, kişiyi psikolojik olarak yapacağı işe 
hazır hale getirir. Muhasara savaşlarında Osmanlılar, tecrübeler sonucu 
kavradıkları insan psikolojisindeki bu kanunlara uygun hareketlerde bu-
lunmuşlardır. Bunlardan ilki, fetih gerçekleşmeden kale önünden ayrılma-
yacağı kararlılığını askerlerin zihinlerine yerleştirmekti. Bu fikir elden gel-
diğince askere yansıtılarak, kuşatma süresince olabilecek bazı küçük ba-
şarısızlıkların daha da büyümesi önlenmek ve askerin direnç kazanması 
sağlanmak istenmiştir. 1522 Rodos muhasarasında Kanuni’nin kale önle-
rine geldiğinde, uzun süreceği anlaşılan muhasara karşısında isteksiz hat-
ta kısmen de disiplinsiz davranan askere karşı “ölmek yahut surlar önünde 
ihtiyarlamak” pahasına burayı almaya azmettiğini söylemesi, bu amaca 
matuf bir ifade olarak değerlendirilmelidir34. Aynı kuşatmada tellalların 

31   İstanbul, Edirne, Bursa kadılarına, sefere çıkıldığında camilerde sabah namazından 
sonra haftada iki gün Kuran okunması, zafer için dua edilmesi güzel bir adet olarak 
uygulana geldiğinden, İstanbul’da bulunan alim, hafız, kurra vb. kişilerin Eyüp Sultan 
Camii’nde toplanmaları, herkesin Kuran’dan bir cüz okumaları, hatim bitince zafer için 
duada bulunmaları, daha sonra bütün Müslümanların Pazartesi ve Perşembe günleri 
kendi semtlerinde, müderris, alim, talebe vb. olanların selatin camilerinde toplanarak 
duaya devam etmelerine dair, 7 Mayıs 1566 tarihli hüküm, (BOA. MD. nr. 5, h. 1555); 
Yemen’e giden ordunun muzaffer olması için Mısır, Halep, Şam, İstanbul, Edirne ve 
Bursa’daki alim, salih ve faziletli kişiler ile fakir ve düşkün kimselerin câmi vb. mübarek 
mekânlarda, mübarek vakitlerde toplanıp En‘âm-ı şerif okuyup dua etmelerine dair, 17 
Aralık 1568 tarihli hüküm, (7 Numaralı Mühimme Defteri (975-976/1567-1569), Özet-
Transkripsiyon-İndeks, haz. Hacı Osman Yıldırım vdğ., Ankara 1999, c. III, s. 345-346, 
h. 2668); Halep ve Şam kadısına hüküm, Kıbrıs fethinin gerçekleşmesi için camilerde 
cümlenin iştiraki ile En‘âm ve Fetih süreleri okunarak dualarda bulunulmasına dair, 
16 Mart 1571 tarihli hüküm, (BOA. MD. nr. 12, s. 90, h. 193); Şam kadısına, geçen sene 
olduğu gibi bu senede Kıbrıs’da, deryada ve Yemen’de İslam askeri harp üzere olmakla, 
ulema ve sulehayı toplayıp cami ve mescitlerde Kuran okuyup hatimler indirilmesi, 
ordunun muzafferiyeti için dua edilmesine dair, 18 Şubat 1571 tarihli hüküm, (BOA. 
MD. nr. 14, s. 1148, h. 1691); Bursa, Edirne ve İstanbul Kadılarına, düşmana cihad 
için büyük donanma çıkarıldığından muzafferiyet için cami ve mescidlerde dualar 
edilmesi hakkında, 5 Temmuz 1573 tarihli hüküm, (BOA. MD. nr. 22, s. 108, h. 222); 
1574 Halkulvad kuşatması içinde benzer bir uygulama yapılmıştı, bk. Seyyid Lokmân, 
Zübdetü’t-Tevârîh Osmanlı Tarihi (1299-1595), (İnceleme-Tenkitli Metin), haz. İbrahim 
Pazan, İstanbul 2022, s. 343.
32   Ümit Ekin, “Osmanlı Ordusunda Moral Yükseltici Bir Kurum Olarak Ordu Şeyhliği”, 
Sakarya Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi, Fen Edebiyat Dergisi, c. 10, sy. 1, (2008), s. 
171 vd.
33   Tabib Ramazan, Er-Risale El-Fethiyye Es-Süleymaniyye, (Avcı), s. 75-76.
34   Şerafettin Turan, “Rodos’un Zabtından Malta Muhasarasına”, Kanunî Armağanı, 
Ankara 1970, s. 61.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 83

savaş sırasında kaçanların öldürüleceğini ilan etmeleri de bu kararlılığın 
askere tehdit yoluyla iletilmiş şekliydi35. Uzayan bazı muhasaralarda dev-
let erkânının çadırları ile divan çadırının metrislere taşınması yine benzer 
bir mesajın orduya verilmesini hedefliyordu36. 

İkinci bir uygulama, aidiyet duygusunun pekiştirilmesine yönelik hare-
ketlerdir. Kendini yaşadığı devletin bir parçası olarak görmek insan psiko-
lojisinde mevcut tabii bir histir. Bir asker için ise aidiyet, savaştığı tarafın 
tarafı olmak anlamını taşırdı. Bu bakış açısıyla aidiyet, savaşan iki tarafı 
teşkil eden her bir neferi harekete geçiren başat psikolojik güdülerinden 
biridir. Grup kimliği ve aidiyet duygusunu artırmanın bir yolu yiyecek, 
ziyafetler ve askerlerin günlük tayınlarıyla ilgili düzenlemelerdi37. Muha-
rebe öncesinde gerçekleştirilebilen ziyafetler, özellikle komuta kademesi 
için uğruna savaştıkları devletin beraberce ekmeğini yerken, devlet sof-
rasının bir parçası oldukları fikrini yeniden canlandırıyordu. Ayrıca özel 
alay sancakları ordunun alt kimliklerini de ortaya çıkarıyor, her birimin 
birbiriyle hizmet için yarıştığı bir rekabet ortamına zemin hazırlıyordu. 
Aidiyet duygusunun temeyyüz etmesini sağlayan başka bir yöntem, devlet 
ihtişamı ve şefkati ile lider karizmasının belirli aralıklarla orduya göste-
rilmesiydi. 1566 Sigetvar muhasarası öncesi Kanuni’nin kır bir at üstünde 
ordu içinde gezmesi bu tür bir amaca hizmet ediyordu38.  Yine IV. Mu-
rad’ın 1635 Revan kuşatmasında, zaman zaman metrislere gelip top atış-
larına nezaret etmesi ve yaralanan askerlerle bizzat ilgilenmesi aynı fikri 
çağrışımlara yönelik etkiler yapmış olmalıdır39.  

Bir diğer uygulama, savaşın karamsar doğası içerisinde olumsuz etki-
lere sürekli açık duyguları, cuş u huruşa getirmek gayesiyle müziğin devreye 
sokulmasıydı. Duyguları coşturan bir unsur olarak savaş müziği Osman-
lı kuşatmalarının vazgeçilmez bir parçasıydı. Osmanlılarda bu vazifenin 
ifası amacıyla mehterhâne teşkilatı tesis edilmişti. Mehterler, çarpışmalar 
başladığında askerin cesaretini artırmak ve düşmana korku vermek için 
ellerindeki musiki aletlerini40 büyük bir coşkuyla çalarlardı41. Bir zurna-
cıbaşının ağzından mehterin savaştaki rolü, Evliya Çelebi Seyahatname-
si’nde şöyle aktarılır: “Bâ-husûs ceng mahallinde guzât-ı müslimîni cenge 
terğîb edüp yüz yigirmi koldan ceng tablına ve kös-i hâkânîlere turralar 
urulup asker-i İslâmı cenge kılındırmağa sebeb oluruz”42. Muhasaralar-
35   Tabib Ramazan, Er-Risale el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymaniyye, (Avcı), s. 169-
170. 
36   1594 Yanık kuşatması için bk. Ta’likî-zâde, Şehnâme-i Hümâyûn, (Woodhead), s. 
292-294; Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 40; 1596 Eğri ve 1600 Kanije kuşatmaları için bk. 
Topçular Kâtibi, Tarih, c. I, s. 147, 288-289.
37   Murphey, a.g.e., s. 176.
38   Mustafa Cezar, Mufassal Osmanlı Tarihi, Resimli-Haritalı, c. II, Ankara 2011, s. 1171.
39   Küpeli, a.g.t., s. 146-147, 
40   Mehterlerin sahip oldukları bu aletler için bk. Graf Marsilli, Osmanlı 
İmparatorluğu’nun Zuhur ve Terakkisinden İnhitatı Zamanına Kadar Askerî Vaziyeti, 
çev. M. Kaymakam Nazmi, Ankara 1934, s. 178-179, Ayrıca eser içindeki Şekil-14 bk.
41   Nuri Özcan, “Mehter”, DİA, c. XXVIII, s. 547. 
42   Evliya Çelebi b. Derviş Mehemmed Zıllî, Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, 1. Kitap: 
Topkapı Sarayı Bağdat 304 Yazmasının Transkripsiyonu-Dizini, haz. Orhan Şaik Gökyay, 
İstanbul 1996, s. 296. Buna Murphey’de dikkat çekmiştir (a.g.e., s. 181-182). 



84  . Veysel GÖGER

da kale önüne varıldığında43, kaleye yapılan saldırılarda44 veya bir başarı 
elde edildiğinde45 tabl u nakkarelerin çalınması rutin bir uygulamaydı. 
Osmanlılar, askerleri şevklendirmek için kulağa ve gönle hitap eden tek-
nikleri büyük bir incelikle geliştirmişlerdi. Öyle ki Yeniçeri mehter ban-
dosunun, 18. yüzyıl Avrupa ordularınca model alınmış olma ihtimali ileri 
sürülmüştür46.

Saldırılar öncesi komutanlar tarafından yapılan konuşmalar da as-
keri şevke getirme amacı taşımaktadır. 1594 Yanık kuşatmasında Koca 
Sinan Paşa’nın Anadolu Beylerbeyi’ni yanına çağırarak yaptığı konuşma 
bu konuda güzel bir misal teşkil eder: “Vilâyet-i ma‘mûre-i Anatolı leşkeri 
bu bünyân-ı şâmihü’l-erkânun sedd-i Sikender-peykeri olub, evvel-ü-â-
hir mufahhar-ı leşker-i fâhir bunlardur. Âl-i ‘Osmân … hazretlerinün 
bidâ’et-i zuhûr-ı devlet-i meşhûrlarından bu ‘ahd-i hümâyuna gelince 
cemâl-i ‘arâ’is-i feth-ü-fütûh bunlarun şimşîr-i feyz-sünûhlarından çih-
re-nümâ olmışdur. Ve küffâr-ı hezîmet-âsâr-ı bâd-sârun şem‘-i cem‘i buh-
larun hezîz-i bâd-pây-ı âteş-rîzlerinden intıfâ bulmışdur. Egerçi bu sefer-i 
ferrde ibtidâ meterisi şîrâne himmetle siz kurdunuz, ve kal’eye top-ı kâ-
fir-rûbı siz urdunuz, gündüzin toprak taşımakda kara kul ve gice etrâf-ı 
mu‘askeri tolaşmakda karavul oldunuz, emmâ sipâhîlik tarîkinün tîneti 
kanla tahmîr ve binâ-yı bünye-i şecâ‘at ta‘mîr olına-gelmişdür. Cân bâzâ-
rında dünyanuz, dögüşmek san‘atunuz, ve kâfir katl itmek mevrûsî ‘âde-
tünüzdür. Hemân ‘ale’l-istihâretü’llâh seher-gâh küffâr-ı rû-siyâh üzre 
yürüyüşe hâzır olasız”47.

Kuşatma savaşlarında taraflar sadece kendi askerlerini gayrete ge-
tirmeye çalışmaz, aynı zamanda karşılarındakilerin moralini bozacak 
adımlar da atarlardı. Kuşatan taraf olarak Osmanlıların, muhasara baş-
langıcında tüm çadırları üstlerinde yanan mumların olduğu mızraklar ile 
süslemeleri48, ele geçirilen müdafileri öldürerek cesetlerini kaleden görü-
lebilecek bir noktada üst üste yığmaları49 bu tür adımlardan bazılarıdır. 
Kale savunucuları ise, kimi zaman duvarları rengârenk halı ve örtülerle 
süsleyerek50, kimi zaman da ordu kale önüne varınca büyük toplarını ateş-
leyerek51 sizden korkmuyoruz mesajı vermeye çalışmışlardır.

43   1522 Rodos kuşatması için bk. Seyid Ali Topal, Celalzâde Salih Çelebi’nin Tarih-i 
Sultan Süleyman İsimli Eseri, Basılmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Ankara 2008, s. 155; 1566 Sigetvar muhasarası için bk. Feridun Bey, 
Nüzhet-i Esrârü’l-Ahyâr…, s. 111.
44   1521 Belgrad kuşatması için bk. Celâlzâde Mustafa, Tabakâtü’l-Memâlik…, 
(Demirtaş), s. 86; 1570 Magosa muhasarası için bk. Fethiyye-i Cezire-i Kıbrıs, (Fedai), 
s. 50-51.
45   1521 Belgrad kuşatması için bk. Celâlzâde Mustafa, Tabakâtü’l-Memâlik…, 
(Demirtaş), s. 87.
46   Murphey, a.g.e., s. 182.
47   Ta’likî-zâde, Şehnâme-i Hümâyûn, (Woodhead), s. 318-319.
48   1566 Sigetvar muhasarası için bk. Selânikî Mustafa, Tarih, c. I, s. 29.
49   1594 Yanık kuşatması için bk. Ta’likî-zâde, Şehnâme-i Hümâyûn, (Woodhead), s. 
262. Ayrıca şu sayfalara da bk. 255-262.
50   1522 Rodos muhasarası için bk. Jorga, a.g.e., c. II, s. 312; Yusuf Küçükdağ, Vezîr-i 
Âzam Pîrî Mehmed Paşa (1463?-1532), Konya 1994, s. 91.
51   1566 Sigetvar muhasarası için bk. Selânikî Mustafa, Tarih, c. I, s. 29.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 85

Sonuç 
Osmanlı harp yönetimi savaşlarda askerlerin azmini diri tutmak ve/

veya artırmak için büyük gayret göstermiştir. Kuşatma savaşlarında, bu 
amaca dönük olarak gerçekleştirilen motivasyonel ve psikolojik uygula-
malar maddi ve manevi olarak ele alınabilir.

Maddi uygulamalar, sefer sırasında başarılar mukabilinde verilen tı-
mar tevcihi ve terakkisi ile ödül türü bahşişler olabileceği gibi, yaralanı-
lanlara verilen merhem-baha adındaki nakdi ödemeler şeklinde de kendi-
ni gösterebilmektedir. Ayrıca Osmanlı ödül-teşvik sistemi içerisinde başa-
rının büyüklüğüne göre maddi ödülün büyüklüğünün değişecek olması, 
neferlerin gayretini artıran ciddi bir etken olmuştur. Neticede, hangi dü-
zeyde olursa olsun muhasara sırasında herhangi bir başarının karşılıksız 
kalmayacağını bilmek askerler için önemli bir motivasyon kaynağı olarak 
değerlendirilmelidir. 

Maddi uygulamalar, harp esnasında ciddi bir motivasyon kaynağı ol-
masına karşın, askerlerin savaş azmini artırma ve ölüm korkusunu azalt-
ma konusunda tek başına yeterli değildir. Burada manevi uygulamalar 
devreye girmektedir. Ordu içinde verilen dini vaazlar, Kuran’dan okunan 
ayetler, umumi hücumlar öncesi kılınan gece namazları ve akabindeki 
toplu dua pratikleri, İslami gaza ve cihat ruhunun diri tutulmasını sağ-
layan dikkate değer uygulamalar arasında yer alır. Bu tür dini uygulama-
lar haricinde, insan psikolojisine yönelik atılan bazı adımlar da askerlerin 
manevi yönünü güçlendirme amacı taşımaktadır. Komutanların hücum 
öncesi yaptığı cesaretlendirici konuşmalar ve saldırı sırasında mehter mü-
ziğinin çalınması gibi bazı pratikler burada anılabilir. Yine, fetih gerçek-
leşmeden kale önünden ayrılmayacağı kararlılığını askerlerin zihinlerine 
yerleştirmek ve aidiyet duygusunun pekiştirilmesi için atılan adımlar bu 
bağlamda değerlendirilebilecek uygulamalar arasında yer alır. 



86  . Veysel GÖGER

KAYNAKÇA
I. Arşiv Belgeleri
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi 

(BOA)

Mühimme Defterleri (MD): nr. 1, 2, 3, 4, 5, 8, 12, 14, 22, 25.

II-Yayınlanmış Belgeler

7 Numaralı Mühimme Defteri (975-976/1567-1569), Özet-Transkripsi-
yon-İndeks, haz. Hacı Osman Yıldırım vdğ., c. III, Ankara 1999.

CASSOLA, Arnold-Bostan, İdris-Scheben, Thomas, The 1565 Otto-
man Malta Campaign Register, Malta 1998.

III. Araştırma ve Kaynak Eserler
AHISHALI, Recep, “Terakkî”, DİA, c. XL, s. 479-481.
AVCI, Necati, Tabib Ramazan, Er-Risale el-Fethiyye er-Radosiyye es-Süleymaniyye, 

Basılmamış Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Kayseri 1993.

AVCI, Necati, Tabib Ramazan’ın “Er-Risale El-Fethiyye Es-Süleymaniyye”si, 
Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Ankara 1989.

AYDIN, Bilgin, XVI. Yüzyılda Dîvân-ı Hümâyun ve Defter Sistemi, Ankara 2017.
BARKAN, Ömer Lütfi, İA, “Timar”, c. 12/I, s. 286-333.
BONAPARTE, Napoleon, Savaş ve Strateji İle İlgili Görüşlerim, çev. Erkut 

Gündüz, İstanbul 2003.
CEZAR, Mustafa, Mufassal Osmanlı Tarihi, Resimli-Haritalı,  c. II, Ankara 2011.
DEMİRTAŞ, Funda, Celâl-zâde Mustafa Çelebi, Tabakâtü’l-Memâlik ve 

Derecâtü’l- Mesâlik, Basılmamış Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2009.

EKİN, Ümit, “Osmanlı Ordusunda Moral Yükseltici Bir Kurum Olarak Ordu 
Şeyhliği”, Sakarya Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi, Fen Edebiyat 
Dergisi, c. 10, sy. 1, (2008), s. 167-178.

EVLİYA ÇELEBİ B. DERVİŞ MEHEMMED ZILLÎ, Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, 
1. Kitap: Topkapı Sarayı Bağdat 304 Yazmasının Transkripsiyonu-Dizini, 
haz. Orhan Şaik Gökyay, İstanbul 1996.

FERİDUN AHMED BEY, Münşeâtü’s-selâtîn, c. I, İstanbul 1858.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 87

FERİDUN AHMED BEY, Nüzhet-i Esrârü’l-Ahyâr Der-Ahbâr-ı Sefer-i Sigetvar 
/ Sultan Süleyman’ın Son Seferi, haz. H. Ahmet Arslantürk-Günhan 
Börekçi, İstanbul 2012.

Fethiyye-i Cezire-i Kıbrıs, haz. Harid Fedai, Ankara 1997.
GÖGER, Veysel, 16. Yüzyıl Osmanlı Kale Kuşatmaları (Strateji, Taktik, Kuşatma 

Aşamaları ve Teknolojisi), Basılmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 2014.

HASAN BEY-ZÂDE AHMED PAŞA, Hasan Bey-zâde Târîhi, Tahlil-Kaynak 
Tenkidi, Metin ve İndeks (926-1045/1520-1635), c. II, haz. Şevki Nezihi 
Aykut, Ankara 2004.

İPÇİOĞLU, Mehmet, Kanuni Sultan Süleyman’ın Estergon Seferi, Basılmamış 
Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya 
1989.

JORGA, Nicolae, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, c. II (1451-1538), çev. Nilüfer 
Epçeli, İstanbul 2009.

KARACA, Filiz, “İn‘âm”, DİA, c. XXII, s. 259-260.
KEMAL PAŞA-ZÂDE, Tevârih-i Âl-i Osman, X. Defter, haz. Şefaettin Severcan, 

Ankara 1996.
KILIÇARSLAN, Yasemin, “Cebeci Ocağı”, Belgelerle Türk Tarihi Dergisi Dün/

Bugün/Yarın, sy. 20 (Ekim 1986), s. 43-53.
KÜÇÜKDAĞ, Yusuf, Vezîr-i Âzam Pîrî Mehmed Paşa (1463?-1532), Konya 1994.
KÜPELİ, Özer, Osmanlı-Safevi Münasebetleri (1612-1639), Basılmamış Doktora 

Tezi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 2009.
MARSİLLİ, Graf, Osmanlı İmparatorluğu’nun Zuhur ve Terakkisinden İnhitatı 

Zamanına Kadar Askerî Vaziyeti, çev. M. Kaymakam Nazmi, Ankara 
1934. 

Merâhî’nin Fetihnâme-i Sigetvar’ı / Kanuni’nin Son Seferinin Şiirsel Anlatımı, haz. 
H. Ahmet Arslantürk-Mücahit Kaçar, İstanbul 2012.

MURPHEY, Rhoads, Osmanlı’da Ordu ve Savaş 1500-1700, çev. M. Tanju Akad, 
İstanbul 2007.

ÖZBAL, Mustafa, Peçevî Tarihi, (80b -114a Metin, Edisyon Kritik, Dizin, Özel 
Adlar Sözlügü), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 2005.

ÖZCAN, Abdülkadir, “Serdengeçti”, DİA, c. XXXVI, s. 554-555.
ÖZCAN, Nuri, “Mehter”, DİA, c. XXVIII, s. 545-546.
ÖZTÜRK, Necdet, “Kazasker Vusûlî Mehmed Çelebi ve Selim-nâmesi”, Türk 

Dünyası Araştırmaları Dergisi, sy. 50 (İstanbul 1987), s. 9-108.
ÖZÜNLÜ, Emine Erdoğan, “Osmanlı Ordusunda Bir Motivasyon ve Terfi 

Kaynağı: “Terakki” Tevcihi”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, c. 
3, sy. 11 (Bahar 2010), s. 238-244.

PERTUSİ, Agostino, İstanbul’un 550. Fetih Yılı İçin / İstanbul’un Fethi,[ c. 1: 
Çağdaşların Tanıklığı], çev. Mahmut H. Şakiroğlu, İstanbul 2004.



88  . Veysel GÖGER

SELÂNİKÎ MUSTAFA EFENDİ, Tarih-i Selânikî (971-1003/1563-1595), c. I, haz. 
Mehmet İpşirli, Ankara 1999.

SEYYİD LOKMÂN, Zübdetü’t-Tevârîh Osmanlı Tarihi (1299-1595), (İnceleme-
Tenkitli Metin), haz. İbrahim Pazan, İstanbul 2022.

ŞENÇOBAN, Aysel, Andelîb, Târih-i Feth-i Üngürus (Tahlil ve Metin), Basılmamış 
Mezuniyet Tezi, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, İstanbul 1965.

ŞİMŞİRGİL, Ahmet, Slovakya’da Osmanlılar: Türk Uyvar (1663-1685), İstanbul 
2010.

TOPAL, Seyid Ali, Celalzâde Salih Çelebi’nin Tarih-i Sultan Süleyman İsimli Eseri, 
Basılmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Ankara 2008.

Topçular Kâtibi ‘Abdulkadir (Kadrî) Efendi Tarihi (Metin ve Tahlil), c. I, haz. Ziya 
Yılmazer, Ankara 2003.

WOODHEAD, Christine, Ta’likî-zâde’s Şehnâme-i Hümâyûn: A history of the 
Ottoman campaign into Hungary 1593-94, Berlin 1983.

ZİNKEİSEN, Johann Wihelm, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, c. II (1453-1574), 
çev. Nilüfer Epçeli, ed. Erhan Afyoncu, İstanbul 2011.



,,

Bölüm 6

OSMANLI İMPARATORLUĞU DÖNEMİ 
ISPARTA (HAMİT SANCAĞI) VE 

ÇEVRESİNE YÖNELİK ARAŞTIRMALARIN 
HİSTORİYOGRAFİK BİR DEĞERLENDİRMESİ

Durmuş Volkan KARABOĞA1 

1   Doç. Dr. https://orcid.org/0000-0002-9184-3550 Süleyman Demirel Üniversitesi, 
İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, Isparta, Türkiye, E-Posta: dur-
muskaraboga@sdu.edu.tr



90  . Durmuş Volkan KARABOĞA

Giriş

Hamit Sancağı’nın merkezi olan Isparta, doğuda Torosların bir kolu 
olan Davras Dağı, güneyde Kundaklıebe, Sidre, Karatepe, Batıda Hisar 
Tepesi ve Gölcük tepeleri, kuzeyde Kayı ve Çünür tepecikleri ile çevril-
miştir (Süleyman Sami, 2012: 13). 1864’e kadar Anadolu Eyaleti’ne bağlı 
bir sancak olan Hamit Sancağı, bu tarihte idari yönden Konya Vilayetine 
bağlanmıştır.  1501 ile 1570–71 tarihleri arasında Hamid Sancağı şu kaza 
ve nahiyelerden meydana gelmektedir: 1501 tarihinde Gölhisar (nahiye-i 
Karaağaç ile birlikte), İrle, Burdur, Keçiborlu, Gönen, Isparta, Eğirdir 
(Yuva ile birlikte), Barla (Afşar ile birlikte), Ağlasun, Yalvaç ve Karaa-
ğaç, Uluborlu kazalarından oluşmaktadır (BOA, TT 994: 1-406; Karaca, 
2012:  44). 1523 tarihinde, Karaağaç-ı Gölhisar (nahiye-i Yavice ile bera-
ber), Gölhisar, İrle, Burdur, Uluborlu, Keçiborlu, Gönen, Isparta, Ağla-
sun, Eğirdir (nahiye-i Anamas, Yuva ve Kartas ile beraber), Afşar, Yalvaç, 
Karaağaç kazalarından müteşekkildir (BOA, TT 121: 1-573; Karaca, 2012: 
44-45). 1530 tarihinde, Karaağaç-ı Gölhisar ma’a nahiye-i Yavice, İrle, 
Gölhisar, Burdur, Uluborlu, Keçiborlu, Gönen, Isparta, Ağlasun, Eğirdir 
ma’a Yuva, Afşar ma’a nahiye-i Barla, Yalvaç ma’a nahiye-i Karaağaç ka-
zalarından meydana gelmektedir (BOA, TT 438: 246-331). 1568 tarihli 
defterin fihristinde ise Hamid Sancağı, 20 yönetim birimine ayrılmıştır. 
Bunların hepsi nahiye olarak isimlendirilmiştir. Fakat bunların bir kıs-
mının kaza olduğunu defterin incelenmesiyle görmekteyiz. Bu tarihte 
Hamit Sancağı, Karaağaç-ı Gölhisar (Acıpayam), Yavice, Gölhisar, Siroz 
ve Keme İrle, Burdur, Keçiborlu, Gönen, Uluborlu, Yalvaç, Karaağaç, Af-
şar, Eğirdir, Anamas, Yuva, Kartas-ı Feryas (?), Hoyran, Barla, Isparta ve 
Ağlasun şeklinde idari birimlerden meydana gelmektedir (TKGMA, TT 
51: 1; Karaca, 2012: 45). 1570–1571 tarihli vakıf defterinin fihristinde de 
Hamid Sancağı’nda şu idari birimler yer almaktadır. Gölhisar Karaağa-
cı, İrle, Burdur, Isparta, Ağlasun, Eğirdir, Barla, Afşar, Karaağaç, Yalvaç, 
Uluborlu, Keçiborlu, Gönen. Bu idari birimlerden hangisinin kaza hangi-
sinin nahiye olduğunu tam olarak bilemiyoruz; fakat çoğunluğunun kaza 
durumunda olduğu ifade edilebilir (TKGMA, TT 566: 1-116).

Tanzimat’tan sonra Hamid Sancağı, 1846 yılında Anadolu Eyaleti’n-
den ayrılarak Karaman eyaletine bağlandı. Sultan Abdülaziz dönemin-
de, Osmanlı taşra teşkilatında yeniden yapılanmaya gidildi. 8 Kasım 
1864’te Resmi Gazetede yayımlanan Vilayet Nizamnamesi ile eyalet sis-
temi kaldırılarak vilayet sistemine geçildi. Bu çerçevede Karaman Eyaleti 
kaldırılarak yerine Konya Vilayeti kuruldu. Kurulan vilayetin yeniden 
yapılanmasını oluşturmak için vilayetin her yerinden çağrılan delegeler, 
eskiden beri Isparta sancağına bağlı olan Yalvaç ve Karaağaç kazalarını 
Konya Merkez Mutasarrıflığına, Burdur, Garbi Karaağaç, Tefenni kazala-
rını eskisi gibi Isparta’ya bağlamışlar; Gönen, Keçiborlu, Ağlasun, Barla, 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 91

Pavlu, Ağros, Afşar, Kemer, Gölhisar ve İrle kazalarını bucaklığa çevir-
miş, bunlardan Hoyran, Yalvaç’a; Afşar, Karaağaç’a; Kemer ve Ağlasun, 
birinci sınıf kaza yapılan Burdur’a; Gölhisar, Tefenni’ye; İrle, Garbi Ka-
raağaç’a; Keçiborlu ve Gönen Uluborlu’ya; Ağros, Barla ve Pavlu Eğirdir’e 
bağlanmak suretiyle Isparta yeniden (beş kaza ve dokuz bucaklı), Hamid 
Sancağı’nın merkezi oldu (Terzi ve Ergün, 2016: 69).  1872’de Burdur 
Sancağı kurulmasıyla Burdur, Tefenni, Karaağac-ı Gölhisar gibi idari bi-
rimler Burdur’un sınırları içerisine katılmıştır.1864-1872 yılları arasında 
Yalvaç ve Karaağaç Kazaları Konya’ya bağlanmışsa da 1872 sonrasında 
yeniden Hamit Sancağına tabi olacaklardır.

Hamid Sancağı’nı Konu Edinen Bibliyografik Eserlerin Genel Ana-
lizi

1. Seyahatnameler:  Seyahatnameler, sadece tarihi coğrafya için değil 
sanat ve edebiyat alanlarında da önem taşıyan eserlerdir. Seyahatnameler, 
şehir tarihi araştırmalarında ciddi bir öneme sahip kaynaklardır; sey-
yahlar, bölge insanlarının dikkat etmediği hususları da görmek suretiyle 
notlarını tutmuşlardır. 1333 yılından 1599’a kadar geçen sürede Osman-
lı toprakları hakkında yazılan seyahatname sayısı 449’dur (Gümüşçü, 
2006: 248). Konumuz itibariyle Osmanlı erken dönemi Isparta/ Hamit 
Sancağı ve çevresine dair kaleme alınan ilk seyahatname İbn Batuta’ya ait 
olandır. Batuta (2015)’e göre Isparta, “ ..mamur, güzel çarşıları, bir çok ne-
hirleri, bağ ve bostanları olan bir beldedir..”   Eğirdir için ise kalabalık ve 
güzel çarşıları olan büyük bir şehirdir..” tanımını yapar (İbn Batuta, 2015: 
213-215). Hamid Sancağı ve çevresi hakkında çok kıymetli bilgiler veren 
bir diğer kaynak ise, Katib Çelebi’nin Cihannümâ adlı eseridir.  Bu eserin, 
Fasl-ı der beyân-ı livâ-i Hamid ili kısmında, Selçuk asrının valisi olan 
Hamid Beğ ismiyle tesmiye olunan Hamit Sancağı’nın coğrafi hudutla-
rını ve sancağa bağlı kazaların adlarını vermektedir: “..hudud-ı şarkın-
da Beğşehir, şimalde Akşehir, garbinde Germiyan, cenubunda Antalya”.. 
Kazaları olarak ise, Ağlasun, Karaağaç, Ağras, Avşar, Uluborlu, Eğridir, 
İrle, Barla, Bavlu, Burdur, Tefenni, Hoyran, Keçiborlu, Gölhisar, Gönan, 
Yalvaç…” (Katib Çelebi, 2009: 639-640). Seyahatnamede, Sancağın do-
ğal ve fiziki güzelliklerine dair çok önemli bilgiler bulunmaktadır (Katip 
Çelebi, 2009: 640-642). “..Havası hûb (hoş-güzel), şitâsı (kışı) şedid, mi-
yah- cariyesi (akarsuyu) boldur.” Ayrıca Isparta ile ilgili olarak da, “Boğa-
si (ince bez-astar) alâsı burada işlenür, azim boyahaneler vardır.” Meşhur 
meyvesi emrud, elma ve kiras olup ak tuttan pekmez ederler..” diyerek 
o dönemde Isparta’nın dokumacılık alanında öne çıktığı gibi üretilen 
meyve türleri açısından da Isparta’nın büyük önem taşıdığını anlamak-
tayız.  Ayrıca “..Ağros (Atabey) bir ovada bulunup ahalisi ehl-i sanattır 
ve bezirgandır.” “..Asi Karaağaç (Karaağac-ı Gölhisar) halkı temerrüd 



92  . Durmuş Volkan KARABOĞA

(başkaldıran) Türkler ve isyana mensupturlar.” “..Gelendost köyü halkı, 
cullahadır (dokumacı), boğasi dokurlar..” ifadeleri, Katib Çelebi’nin Is-
parta’nın sosyal hayatını çok iyi gözlemlediğinin ve yöre insanının kişi-
lik özelliklerine dair dikkat çeken malumatlar verdiğinin delili olmalı-
dır (Katib Çelebi, 2009: 640-642). Seyyah, Eğirdir için de önemli bilgiler 
sunmaktadır. “Velhasıl Eğirdir kasabası dağıstandır. Azim dağları vardır. 
Absafros namında bir yüksek dağı vardır. 24 saat yüksekliktedir. Üzerin-
de şiddetli kış aylarında 10-15 arşın (1 arşın 75 cm)  kar bulunur. Eğir-
dir’in 36 nevi üzümü vardır. İki adası olup sagiresi Can Ada, kebiri Nis 
Adası’dır. 5 nevi balığı bulunur. Keçiborlu, Uluborlu cenubunda bağlık ve 
bahçeliktir. Halkı boğasicidir. Asi Karaağaç ve Gölhisar Burdur gölü ke-
narındadır..” (Katib Çelebi, 640-642). Evliya Çelebi Seyahatnamesinde ise 
Isparta ve çevresi hakkında verdiği bilgiler oldukça kısıtlıdır. “.. Müftüsü, 
nakibüleşrafı, sipah kethüda yeri, yeniçeri serdarı, ayanı eşrafı ve ulema-
sı çoktur..” der. Isparta şehrinin 17.örfi iklimde bulunduğunu ifade eden 
seyyah, Isparta’yı iki günde gezdiğini ve buradan Antalya’ya geçtiğini be-
lirtir (Evliya Çelebi, 2017: 308-309). 19. yüzyıl İngiliz seyyahlarından ve 
arkeologlarından olan Charles Fellows, “The Province of Lycia” adlı ese-
rinde Hamid Sancağı’na da yer vermiştir. Seyyah, “Isparta kasabası bu ül-
kede daha önce gördüklerimden daha iyi inşa edilmiş, evlerin çoğunluğu 
orman görünümlü bahçelere sahiptir..” diyerek Isparta evlerinin tasvirini 
yapmıştır (Fellows, 1852: 121). Fransız mimar ve arkeolog olan Charles 
Texier, Küçük Asya isimli eserinde 19. Yüzyıl’daki Isparta şehrini tasvir 
etmiştir: “..Bu şehir, ticari faaliyetler ve manzarasının güzelliği ile önemli 
olup eski ve yeni eserlerden incelemeye değer hiçbir şeye sahip değildir. 
Isparta Rumları, kendi dillerini unutmuşlardır, hepsi Türkçe konuşurlar. 
Türkler, buraları ele geçirdikten sonra Rumların okullarını kapatmış-
lar..”1 (Texier, 2002: s.455).  Texier, ayrıca Ağlasun-Sagalosos – Eğirdir 
hakkında da bilgiler verir. “..Eğirdir adındaki büyük göl, Pisidya sahası-
nın ortasını işgal eder, suları güneye doğru akar ve yerlilerin dediği gibi, 
yer altından gider. Türkler bu yer altından giden sulara Düden ve Rumlar 
Katabatahra adını verirler. Küçük Eğirdir ya da Eğirdir kasabası, gölün 
güneybatı kıyısındadır, burada eski eserlerden bir şey yoktur…”  diyerek 
Isparta’yı Pisidya piskoposluğunun birinci şehri,  Sagalosos’u da ikinci 
şehri olarak tanımlar (Texier, 2002: 255-257). 

1826 ve 1833 yıllarında Isparta bölgesini iki defa gezmiş olan F.J.Arun-
dell de eserinde Isparta ve çevresi hakkında bilgiler vermektedir.  “..Ke-
çiborlu’da 150 hane mevcut olup hepsi Türk’tür ve bir cami bulunmak-

1	  Osmanlı idaresi yayıldığı geniş coğrafyada gayrimüslimler için bir hukuki statü belir-
lemiş ve bu insanların din, vicdan, mal ve namus hürriyetlerini korumaya özen göstermiş; 
ruhani reisler vasıtasıyla onlara hak ve yükümlülükler vermiştir. Bkz. Mehmet Güneş, “Os-
manlı Devleti’nin Gayrimüslim Tebaaya Yaklaşımında Dönemsel Değişimler”, Journal of 
History and Future, Volume 3, Issue 3, 2017, ss.12-26.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 93

tadır..” (Ürekli ve Çaycı, 2011: 196).  “..Isparta kasabası oldukça enginde 
gözükmekte, ağaçlarla birbirinden ayrılmış iki mahalle durumundadır. 
Eğirdir gölünde iki ada ve hemen yanında da kasaba mevcuttur ve Ada-
da Rumlar yaşamaktadır..” diyerek Isparta ve Eğirdir’in dikkat çeken 
yönlerini yansıtmaya çalışır. Yalvaç şehri için de “..Yalvaç’ta birkaç tane 
bekçi dışında Rum nüfusun olmadığını ifade eder (Ürekli ve Çaycı, 2011: 
197-198). 19. Yüzyılın sonunda “Seyahatü’l – Kübra” adlı bir eser kaleme 
alan Süleyman Şükrü, Isparta-Eğirdir hakkındaki gözlemlerini eserin-
de şu şekilde anlatmaktadır: “..Göl bazı seneler,  kışın buz tutar, buzun  
bazen 70 gün kadar kaldığı olur. Donmuş göl üzerinde şehir halkı, kare 
şeklinde kesilmiş tahtanın altına iki tane uzun kemik takarak – buz atı- 
dedikleri bir kayak yaparlar, 12 mahallesinin tamamı Müslümandır, Can 
Ada yerleşmeye uygun değildir, Nis Adası’nda 7-8 hanelik Hıristiyan ma-
hallesi vardır. Haftada iki kez pazarı kurulur...” (Süleyman Şükrü, 2013: 
19-53). Yazar, Isparta için de değerlendirmede bulunmaktadır: “Kumsal 
bir ovanın kenarına mebni garbı Burdur cenub-i şarkisi Ağlasun dağları 
ile muhat olduğu halde havası gayet latif, manzarası hoş, suyu bol, bağ 
ve bostanı mebzul, sekenesi fatîn olmağla beraber azimü’n-nefs, ziynet-
perest, zevk ü safaya münhemik, eşrafı dâ’iye-i teferrüdde pûyân, fuka-
rası çalışkan, mera ve mezraaları vâsi, ziraati yolunda, sınayi-i sagiresi 
müterakki, menazil ve mebanisi oldukça muntazam, esvâk ve şevari’i 
düzgün, mesireleri çim ve çiçekle mestur, etraf-ı erba’ası Tebrizi denilen 
tavilü’l-kame eşcâr-ı latife ile muhat, sancak merkezi şen ve mamur bir 
şehirdir ...” (Süleyman Şükrü, 2013: 51). Isparta’da öne çıkan zanaat kol-
ları arasından dericilik faaliyetleri ile eski tarz kundura, mest ve çizme 
imalatçılığının şehir ekonomisine büyük katkı sağladığı anlaşılmaktadır. 
Aynı zamanda çulhacılık2 sahasında ustalaşan yöre insanının dayanıklı 
halı, kilim ve işlemeli seccade dokuduğu, gül yetiştiriciliğine bağlı olarak 
ıtriyat istihsalinde de dikkat çektiği görülmektedir. El işi sanatlarında 
çok maharetli olan Isparta kadınlarının tiftikten çorap, ibrişim kese, süs-
lü tenteneler, perde saçaklar imâl ettikleri ve el emeği bu sanat ürünleri-
nin medeniyetin en meşhur sergilerine konulacak kadar iftihara mazhar 
düzeyde olduğu eserde ifade edilmektedir (Süleyman Şükrü, 2013: 51). 
Süleyman Şükrü, eserinde Isparta’da yaşayan Rum delikanlılarının kıya-
fetlerine dair detaylar da sunmaktadır: “..Rum milletine mensup delikan-
lılar ise Moralılar gibi ağı paçasından uzun siyah don ayaklarına  koncu 

2	  Farsça “ören, dokuyan” anlamındaki cülâh veya cullâh kelimesi, Türkler arasında yaygın 
olarak çulha şeklinde söylenir. Bu adlandırmayla Osmanlılar’da genellikle pamuklu dokuyan 
dokumacılar kastedilmiştir. Cullâhlık, hemen her Osmanlı şehir ve kasabasının temel ikti-
sadi faaliyetini oluşturan zenaat kollarının en önde gelenlerinden biri olarak dikkati çeker. 
Ancak sadece şehir ve kasabalarda esnaf birlikleri şeklinde teşkilatlanmış olanlar değil ferdî 
olarak şehir, kasaba veya köylerde bu faaliyeti icra edenler için de cullâh tabiri kullanılmıştır. 
Cullâh genel adı altında anılan dokumacılar çoğunlukla kaba bez, astarlık, alaca, tülbent, 
makrama, gömleklik cinsi bez ve kumaşlar dokurlardı.  Feridun Emecen, “Cullâh”, TDVİA, 
1993, C.8, s.83-84.



94  . Durmuş Volkan KARABOĞA

uzun çorap ve sivri ökçeli fotin, başlarına Osmanlı fesi, sırtlarına süslü 
zıbın ile musanna yelek üzerine kısa ceket veyahut palto giyerler..” der. 
Isparta insanı için “..Tenleri beyaz ve şeffaf yanakları elma gibi kırmızı ve 
renkdâr olan Ispartalılar tenasüb-i endama bihakkın mâlik ve hubb-su-
rettirler..” diyerek şehir insanının fiziki özellikleri hakkında da bilgiler 
verir (Süleyman Şükrü, 2013: 52).   

Edwin Davis, Anatolica isimli eserinin 100-155 arası bölümünü Bur-
dur ve Isparta’ya ayırmıştır. İzmir’den Denizli’ye oradan da Antalya’ya 
uzanan bir gezi yapar. Isparta ve çevresi hakkındaki bilgileri şu şekil-
dedir: “..Buldour /Burdur kasabasında bulunan 8 cami bulunmakta olup 
çocukları genelde sarışın, nefis parlak dişleri vardı ve zeki görünüşleriyle 
olağanüstüydüler. Burdur kasabasının caddeleri geniş taşlarla döşeliydi. 
Buralarda toprak hemen tuza bürünmekte ve geniş tuz alanları bulun-
makta..” (Davis, 2006: 109-110). “..Yemekte hiç et veya pilav yoktu. Sofra-
ya, alışılageldiği üzere, bir yumurta getirildi; bunu, dibinde kalmış birkaç 
üzüm tanesiyle “hoşaf” olarak adlandırılan, karla soğutulmuş bir üzüm 
şerbeti izledi..” (Davis, 2006: 110).  Gelincik köyü üzerinden Isparta’ya ge-
len Davis, Isparta halkının birlikte yemek yemenin aileden gelen gelenek 
olduğunu belirtir (Davis, 2006: 115).  Yine insanlarının misafiri sevdiğini, 
içeceklerinden mastikayı beğendiğini ifade eder. 150 Ermeni ailesi, 3500 
Rum, 12-15 bin arasında Osmanlı oluşturuyordu. Isparta’da  çok büyük 
servet zenginleri bulunmadığını ve şehre hiç kolera uğramadığını ifade 
eder. Ticaretin tamamen Rumların elinde olduğuna dikkat çeker (Davis, 
2006: 114-150). Bu eserde Eğirdir-Uluborlu-Yalvaç hakkında bilgi veril-
memiştir. Friderich Sarre, 1895 yılında yaptığı seyahat ile Eğirdir’i de-
taylı gözlemde bulunmuştur. Eğiridir Gölü’nün iki çanaktan oluştuğunu 
kuzeydekine Hoyran, güneydekinin ise Eğiridir Gölü olduğunu belirtir. 
Ayrıca güneyde Gökada olarak adlandırdığı başka gölü de Eğirdir 
gölünden ayrı olduğunu söyler. Bu yıllarda Eğridir sofralarında kaşık 
çatal olmadığını bunların yerine yufka ekmeği kullanıldığına dikkat 
çeker. 5 saat sonra Isparta’ya geldiğini ve Isparta nüfusunun 18-20 bin 
arasında bulunduğu bilgisini verir (Sarre, 1998: 175-203).

2.Tahrir Defterleri/Evkaf Defterleri:  Sözlükte “yazma, kaydetme, 
deftere geçirme” anlamına gelen tahrîr kelimesi terim olarak, Osman-
lı maliye teşkilatında vergilerin ve bu vergileri verenlerin ismen tesbiti 
için değişik dönemlerde farklı şehirlerde gerçekleştirilen sayımları ve bu 
sayımların kaydedildiği defterleri ifade eder (Öz, 2010: 425). Verdiği bil-
giler yönüyle en ayrıntılı olanına mufassal; yalnızca sancak-kaza-nahi-
ye-köy ve mezraa isimlerinin ve hasıllarını içeren defterlere icmal defter 
adı verilmektedir. Ayrıca Osmanlı Devleti’ndeki  cami, mescit, zaviye, 
muallimhane, medrese, çeşme ve türbe gibi vakıf türlerinin işletilme şe-
killeri ile bu vakıf eserlerin gelir giderleri hakkında bilgi veren defterle-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 95

re de Vakıf Defteri denir  (Gümüşçü, 2006: 224-228). Arşivlerimizin en 
kıymetli hazinesi, hiç şüphe yok ki tahrir defterleridir. Bugün muhtelif 
arşiv ve kütüphanelerde 2.000 kadarı elimizde kalmış bulunan bu def-
terler sayesinde biz, belirli bir tarihte Osmanlı Devleti içinde herhangi 
bir bölgede yaşamakta olan nüfus, arazinin yapısı ve tasarruf şekli, ziraat 
şekil ve çeşidi, kimlerin hangi oranda, ne zaman vergi ödedikleri vs. gibi 
hususlara dair bilgi edinebilmekteyiz. Ayrıca, tahrir bölgelerinin, tarımla 
ilgili örf ve âdetleri ile vergi düzenini gösteren “kanunnameler” de bu 
defterlerde bulunmaktadır. Yine bu tahrir defterlerinde her türlü bâc ve 
resimlerin toplandığı geçit, Pazar, panayır ve gümrük mahalleri, mâden 
ocakları, tuzlalar ve dalyanlar bulundukları yerlerde, senelik tahmini ge-
lirleri ve işleyiş nizamları ile kaydedilmiştir. Ayrıca Osmanlı ülkesinin 
muhtelif kısımlarında derbend bekleyen, yol ve köprü tamir eden veya 
kervansaraylara hizmet edenleri ve kale muhafızlarını mâdenci, şapçı, 
tuzcu, yağcı, ortakçı vs. gibi türlü görevliler ve bunlara ait istatistikî ra-
kamları da bu belgelerde bulabilmekteyiz. Tahrir defterleri birer tapu kü-
tüğü oldukları için, her köyün kimin timarı, mülkü veya vakfı olduğunu, 
bunların gelir kaynakları ile hukukî statü ve idarî düzenlerini ve köylerin 
durumlarını ve kısaca tarihçelerini öğrenme imkânı bulmaktayız (Ünal, 
2017: 163).  Tahrir Defterlerinin temel alınmak suretiyle Isparta ve çev-
resine dair kapsamlı bilgi veren diğer bir ifadeyle Isparta/Hamit Sanca-
ğı çevresini Tahrir Defterlerine göre ele alan ilk çalışma Prof. Dr. Zeki 
Arıkan’ın “XV. XVI. Yüzyıllarda Hamit Sancağı” (1988) kitabıdır. Bu ki-
tapta özellikle TT 30, TT 994, TT 107, TT 121, TT 438, TK 51 gibi tahrir 
defterlerinden istifade edilmiş ve Hamit Sancağının yönetim birimlerinin 
(Isparta- Eğiridir- Uluborlu- Burdur- Gönen- Keçiborlu- Barla- Yalvaç- 
Karaağaç- Afşar- Gölhisar- Ağlasun’un) sosyo-ekonomik ve kültürel ta-
rihi aydınlatılmıştır. XV. yüzyılın ikinci yarısından XVI. yüzyılın son 
yarısına kadar geçen sürede Hamit sancağının sınırlarının değişmediği 
ancak yönetim birimlerinde bazı değişimlerin yaşandığı anlaşılmakta-
dır. Sancağın merkezi olan nefs-i Isparta’nın 1522’de 17 mahallesi mev-
cut iken 1568’de bu sayı 23’e yükselmiş; şehirde yaşayan nefer sayısı da 
613’ten 904’e çıkmıştır. Adı geçen çalışmada Isparta’daki Hırsitiyanlar-
la Müslümanlar arasında sosyal bir dayanışma ve kültürel etkileşimin 
olduğunu anlamaktayız.  Bazı Hırsitiyanlar arasında, İvaz, Nasrettin, 
Arslan, Türk Eri, Selim,  gibi Türk adlarına rastlanılması dikkat çekici-
dir.  Ayrıca eserde, Hamit Sancağı’ndaki köyler, köy nüfusları, göçebeler 
ve bunların hane sayıları hakkında da bilgi verilmiştir. Nitekim sancakta 
Tirkemiş, Kundanlu, Karamanlu, Firuzlu, Kıraçlu gibi konar-göçerle-
rin dağılımları da gösterilmiştir. Diğer taraftan Isparta ve çevresinin 
ekonomik faaliyetleri ve bu faaliyetlerden alınan vergi ve resimler de 
kitapta detaylıca ele alınmıştır (Arıkan, 1988: 1-149). Bu bağlamda, san-
cakta yetiştirilen tarım ürünleri arasında özellikle buğday, arpa, pirinç, 



96  . Durmuş Volkan KARABOĞA

pamuk, haşhaş, keten, kendir ile ceviz, armut, zerdali badem gibi farklı 
meyvelerin de yer aldığı bilinmektedir. Bu bahsedilen ürünler içerisinde 
belki de en dikkat çekeni pamuk olmuştur. Öyle ki, pamuk, bölgenin 
yer adları arasında da önemli bir rol oynamıştır. Ağras’a yakın bir köy 
Penbeli adını taşıyordu (Arıkan, 1988: 100-109). Zeki Arıkan’dan sonra 
Hamit Sancağı ve buna bağlı kazalara ait akademik çalışmalar gerçekleş-
tiren Prof. Dr. Behset Karaca’dır. Hamit Sancağı ve çevresine dair yaptığı 
çalışmalarla Isparta ve çevre kazalarının sosyo-ekonomik ve idari tarihi-
ne dair önemli bulgular ortaya çıkarmıştır. Prof. Dr. Behset Karaca’nın 
bu çalışmalarından olarak “1501’de Hamit Sancağı Vakıflar”(2014), “XV. 
ve XVI. Yüzyıllarda Uluborlu Kazası” (2012), XV. Yüzyıldan Günümü-
ze Keçiborlu Kazası (2019)” isimli kitapları başta gelmektedir. Bu eserler 
incelendiğinde “1501’de Hamit Sancağı Vakıfları” isimli çalışmada vakıf 
eserlerin Hamit Sancağındaki dağılımları, türleri ve sosyo-ekonomik açı-
dan önemleri ortaya çıkarılmıştır. Ağros, Barla, Anamas, Afşar, Yalvaç, 
Uluborlu, Keçiborlu, İrle (Yeşilova), Gölhisar, Burdur, Gönen, Ağlasun, 
Eğirdir, Isparta vakıfları incelenmiştir. Eser genel olarak değerlendiril-
diğinde, 1501 yılında Isparta nahiyesinde 18 vakıf, Eğirdir nahiyesinde 
30, Ağlasun’da 5,Gönen nahiyesinde 10, Burdur nahiyesinde 17, Acıpa-
yam’da 21, Gölhisar kazasında 55, Keçiborlu’da 10, Uluborlu’da 26, Avşar 
nahiyesinde 8, Anamas nahiyesinde 2 vakıf eser tespit edilmiştir (Karaca, 
2014: 25-88). “XV. Yüzyıldan Günümüze Keçiborlu Kazası” isimli eserde, 
Keçiborlu kazasının nüfus ve iskan özellikleri, şehir yapısı ve ekonomisi, 
köy nüfusu ve üretim gibi konularda bilgiler verilmektedir. Eserde, Keçi-
borlu Kazasına bağlı köylerin çoğunluğunun Burdur Gölü’nün kuzeyin-
de yer aldığı ve bu köylerin isimlendirilmesinde şahıs adları ile bölgenin 
coğrafi özelliklerinin tesirinin etkili olduğu bilgisi verilmektedir. Özel-
likle Ovacık, Çukurviran, Bozyaka, Burunköy, Gölbaşı, Kemer, Kışlacık, 
Kuyucak, Yaka gibi köylerin isimlendirilmesinde bölgedeki coğrafi yapı 
özelliklerine dikkat çekilmektedir. Keçiborlu kazasında fazla miktarda 
konar-göçer kaydının yer almadığı bilgisi de önem arz etmektedir (Ka-
raca, 2019: 25-256). Ayrıca bu eserde Keçiborlu kazası’nda gülcülük ve 
kükürt madeni işletmeciliği gibi kaza ekonomisine yön veren iktisadi 
faaliyet kollarından da detaylı bilgi verilmiştir. “XV. ve XVI. Yüzyıllarda 
Uluborlu Kazası” nda ise 1478- 1501- 1523- 1530 – 1568 yıllarına dair tah-
rir verileri analiz edilerek Uluborlu Kazası’nın sosyo-ekonomik ve idari 
tarihine ışık tutulmuştur. Uluborlu kazasında, XV. ve XVI. yüzyılda, iç-
timai ve iktisadi hayatın ağırlık noktasını kır yerleşmelerinin bir parçası 
olan köylerin oluşturduğu bilgisi verilmekte ve 1478 -1568 tarihine kadar 
kazadaki mevcut köy sayısının 26 olduğu belirtilmektedir. Yine kazada 
bağcılık ve bahçecilik faaliyetlerinin çok yoğun olduğu ceviz başta olmak 
üzere pek çok meyve türlerinin yetiştirildiği anlatılmaktadır. Kaza’nın 
vakıflar yönüyle de oldukça zengin olduğu, eserde ifade edilen konular 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 97

arasındadır (Karaca, 2012: 11-295). Yine aynı yazarın, “Isparta, Gönen ve 
Ağros (11-19.Yüzyıllar)” başlıklı çalışması da Isparta Tarihi açısından çok 
kıymetli bilgiler vermektedir. Söz konusu çalışma analiz edildiğinde, Is-
parta’nın tarımsal özellikleriyle öne çıkan bir şehir olmakla birlikte kendi 
kendine yeten ölçüde ticari ve sanayi faaliyetleriyle dikkat çekici rol üst-
lendiği belirtilmektedir. Isparta şehri, 1523 tarihinden itibaren mahalle 
ünitelerine ayrılmış ve bu mahalleler, genel olarak inanç sistemine göre 
şekillenmiştir. 1478 ve 1523 yıllarında 5 mahalleden müteşekkil olan Gö-
nen şehrinin çok gelişmediği, tarım, hayvancılık faaliyetleri ile öne çıktı-
ğı, 1831 yılında da 5 mahalleye sahip olan Gönen’de 798 kişinin yaşadığı 
bilinmektedir. Yine çalışmada, Ağros şehrinin Hamit Sancağı’ndaki bir 
çok şehirden nüfusça kalabalık olduğu, ticaret ve sınâi faaliyetlerin şeh-
rin gelişmesinde ciddi rol oynadığı bilinmektedir (Karaca, 2022: 296-321)

Bu kitap çalışmalarının dışında Prof. Dr. Behset KARACA ile birlikte 
hazırladığımız Hamit Sancağı ve çevresine ilişkin makale çalışmalarımız 
da bulunmaktadır: “XVI. Yüzyılda Barla Şehri Ve Barla’daki Vakıflar”, 
isimli makalede Barla şehrinin sosyo-ekonomik durumu ile bölgedeki 
vakıf eserlerin işleyişine dair önemli bilgiler verilmiştir. Çalışmada, Müs-
lümanlarla gayrimüslimlerin birlikte yaşadığı şehirdeki nüfusun 1478’de 
1327 iken, 1501 tarihinde 1787’ye yükseldiği ve şehirli nüfus içerisinde 
pîr-i fâni, muhassıl, mütevelli, imam, müezzin, evlâd-ı Muhyiddin-i Se-
markandî, nesl-i Mevlana Celaleddin, şeyh-i zaviye türünden kayıtlara 
rastlanıldığı belirtilmiştir. Bu durum Barla şehrindeki demografik statü 
zenginliğini göstermesi bakımından önem taşıyan bilimsel bir tespittir. 
Çalışmada, Barla’nın vakıf eserler yönüyle de dikkat çektiği ve sahip ol-
duğu vakıf eserlerin çoğunluğunun zaviye türünden vakıflar olduğu ifa-
de edilmiştir. Yine Barla’daki vakıfların şehir merkezi ve köylere dağıl-
mış olduğu ve 1501’de 4, 1530’da 6 ve 1570-71’de 20 vakıf eserin Barla’da 
kayıtlı olduğu bilgisi çalışmada tespit edilen bulgular arasındadır (Kara-
ca ve Karaboğa, 2023:  89-102).  “Hamidoğulları Beyliğinden Osmanlı’ya 
İntikal Eden Vakıflar”, isimli çalışmada, 1478, 1501, 1530, 1544 ve 1570-71 
tarihli evkaf defterlerinden istifade edilmek suretiyle Hamidoğulları Bey-
liğinden Osmanlı’ya geçen vakıf eserlerin kazalar bazındaki dağılımları 
ortaya çıkarılmıştır. Yaklaşık 40 adet vakfın Hamidoğullarından Osman-
lı’ya intikal ettiği tespit edilmiş ve bu vakıfların da çoğunlukla Uluborlu 
ve Eğirdir’de mevcut olduğu ortaya çıkarılmıştır. Uluborlu ve çevresinde 
Hamid Bey’in; Eğirdir, Yalvaç ve çevresinde Dündar Bey’in; Keçiborlu 
ve çevresinde İlyas Bey’in; Burdur ve çevresinde Muzafferiddün Musta-
fa Bey’in; Gölhisar’da Osman Bey’in yaptırdığı eserlere ve verdiği berat 
ile bitilere rastlanmaktadır. Bunlar da, beylerin hükümdarlık alanlarını, 
kullandıkları yönetim merkezlerini göstermeleri bakımından önem taşı-
maktadır  (Karaca ve Karaboğa, 2022: 489- 519).  “Osmanlı Medeniyeti, 



98  . Durmuş Volkan KARABOĞA

Yerleşmesi ve İskanına Etki Eden En Önemli Kurumlardan Biri Olan Tek-
ke ve Zaviyeler: Hamid Sancağı Örneği” isimli makalede, tekke ve zavi-
yelerin fethedilen bölgelerin Türkleşmesi ve İslamlaşmasındaki rollerinin 
yanı sıra, ıssız yol güzergâhlarında kurulanlarının geçiş güvenliğini sağ-
lama, “ayende ve revendeye” yani “gelip geçene” hizmet etme, yedirip içir-
me, yatacak yer sağlama, sağlık işlerini görme gibi bir çok fonksiyonu da 
yerine getirdiği ifade edilmektedir.  Osmanlı coğrafyasında sadece İslam 
kültür tarihi bakımından değil güvenlik ve asayişin temininde, tasavvuf 
eğitiminde öne çıkan zaviyelerin Hamit Sancağı’ndaki sayıları ortaya çı-
karılarak bu zaviyelerin öne çıkan özellikleri değerlendirilmiştir. Sancak 
sınırları içerisinde, zaviye vakıfları bakımından özellikle Gölhisar Kazası 
(31), Uluborlu Kazası (14), Burdur Kazası (10) öne çıkmaktadır (Karaca 
ve Karaboğa, 2019: 1585-1606). “Gölhisar Kazası Vakıfları (1501- 1530)” 
isimli makalede, Gölhisar Kazası’nın Burdur’un batısındaki kazalar içe-
risinde nüfusu, sosyal ve kültürel özellikleri ile önemli bir yere sahip ol-
duğu vurgulanmıştır. Gölhisar Kazasında 1501’de 55 vakıf, 1530’da 73 
vakıf kaydı bulunmakta olup bunların çoğunluğunun zaviye vakfı olarak 
kaydedildiği sonucuna varılmıştır (Karaca ve Karaboğa, 2023: 93-109). 
“XVI. Yüzyılda Afşar’daki Vakıflar”, adlı çalışmada, 1478’de Eğirdir’in 
nahiyesi, 1501’de ise Barla kazasının nahiyesi olan Afşar’daki vakıfların 
bölgedeki sosyo-iktisadi önemi ortaya çıkarılarak vakıf eserlerin dönem-
ler bazındaki sayısal verileri ayrıntılı olarak ele alınmıştır. Bu bağlamda 
Afşar’da 1501’de 9 adet vakıf bulunmakta olup bunların 4’ü zaviye, 2’si 
cami, 1’i mescit, 1’i ziyaret olmakla beraber 1 adedi de Şeyh Şüca’ vakfıdır. 
1530’da vakıfların sayısı 17’ye çıkmıştır. Bunların 6’sı zaviye, 2’si cami, 
7’si mescit ve 1’i de köprü vakfı olarak kaydedilmiştir. 1570-71’deki vakıf 
eserlerin dağılımı ise şu şekilde verilmiştir: 4’ü cami, 2’si zaviye, 1’i köp-
rü, 23’ü mescit, 2’si muallimhane, 1’i mektep, 2’si hamam, 2 adet cihet-i 
imam ve 3 adet de bazı nakit paraların vakfedildiği eserlerdir (Karaca ve 
Karaboğa, 2023: 123-144) .    “XVI. Yüzyılda İrle Kazası Vakıfları” isimli 
makalede, Hamit Sancağı sınırları içerisinde yer alan İrle kazasının coğ-
rafi konumu hakkında genel bilgi verildikten sonra,  kazada öne çıkan 
vakıf eserlerin dağılımı hakkında detaylı bilgi verilmiştir. Bu bağlamda 
Kaza’da 1501’de 11, 1530’da 12, 1570-71’de 27 adet vakıf kaydı tespit edil-
miş, vakıf eserlerin büyük bir kısmının zaviye vakfı olduğu sonucuna va-
rılmıştır. Yine İrle kazasındaki vakıf kurumlarının en önemli ve düzenli 
gelir getiren kaynaklarının başında tarım işletmelerinin geldiği ifade edi-
lerek 1530’da 6, 1570-71’de ise 11 adet çiftlik’in vakıflara tahsis edildiği 
saptanmıştır (Karaca ve Karaboğa, 2019: 357-372). “XVI. Yüzyılın İkinci 
Yarısında Yalvaç Nahiyesi’nin Sosyo-Ekonomik Durumu” adlı çalışma-
da, 1568 yılında toplam nüfusu 14.201 olan Yalvaç nahiyesinin hem şehir 
merkezinde hem de köylerinde gayrimüslim nüfus kaydına rastlanma-
dığı, birçok Osmanlı şehrinde görülen tabakhane, başhane, macunhane, 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 99

bozahane, kirişhane gibi sınâi tesislerin bu nahiye merkezinde olmayışı, 
Yalvaç’ın sınâi faaliyetler bakımından gelişmediğinin bir göstergesi ola-
rak ifade edilmiştir. Ayrıca adı geçen nahiyenin Gemen, Örkenez, Sücül-
lü, Üyüklü, Hisarardı ve Sofular isimli köylerinin vakıf eserler yönüyle 
dikkat çektiği bilinmektedir (Karaboğa ve Karaca, 2018: 429-444).

Şer’iyye Sicilleri: Kadı sicilleri, kadı divanı, mahkeme kayıtları, si-
cillât-ı şer’iyye ve yaygın kullanımı ile şer’iyye sicilleri denilen bu def-
terler kadı yahut nâibi tarafından tutulmakta ve çeşitli türden belgeleri 
içermektedir. Osmanlı Devleti’nde merkezde ve taşrada her tabakadan 
insanlar arasındaki hukukî ilişkilere dair kayıtları içeren bu defterler Os-
manlı hayatının aile, toplum, ekonomi ve hukuk gibi bir çok alanın tarihi 
için en önemli kaynaklardır. Bu mahkeme kayıtlarının konuları ise çok 
çeşitlidir. Alelâde vak’alar, cinayetler, nikah ve vergi kayıtları, narh uy-
gulamaları, tayinler, lonca davaları, vakfiye ve vakıf muhasebe verileri 
en göze çarpan örneklerdir Kadıların Osmanlı sistemindeki etkin rolleri 
sebebiyle şer’iyye sicilleri sosyal ve yerel tarih çalışmalarında da ana kay-
nak niteliği taşımaktadır (Uğur, 2011:8-11)  Şer’iyye sicillerindeki belge-
leri konularına tasnif yapacak olursak: 1-Merkezden gönderilen her türlü 
ferman, berat ve mektuplar. 2- Ümera denilen mahalli yöneticilerin çeşit-
li konularda, sancak ve ya şehir meselelerini çözmek için yayınladıkları 
buyruldular ile bunların icraatlarını gösterir kayıtlar.3- Kadıların çeşitli 
konularda merkeze gönderdikleri ilamlar ile şehir yönetiminde kişi ya 
da çeşitli müesseseler arasında doğan anlaşmazlıkları çözümlemek için 
verdikleri hüccetler. 4- Şehrin mahalle listeleri, dini ve sosyal yapıların 
inşası, bakım ve tamirlerinin yapılması, şehirde yürütülen imar faaliyet-
leri, imar işlerinde kullanılan inşaat malzemelerinin çeşit ve fiyatları ile 
ilgili vesikalar. 5- Şehir nüfusunu, nüfusun ırkî ve dini yönden ayrımını, 
bu nüfusun zaman zaman maruz kaldığı hastalık ile tâbi afetleri anlatan 
belgeler. 6- Evlenme, boşanma, kız kaçırma mehir bağlama, alım-satım, 
mukavele ve kefalet senetleri, hırsızlık, kalpazanlık, yaralama ve öldürme 
ile ilgili belgeler. 7- Şehirdeki esnaf grupları, bunların meslekleri ile üret-
tikleri malların çeşitleri, çarşı ve pazarda satılan malların narh listeleri, 
usta ve ırgat yevmiyeleri ile ilgili kayıtlar.8- Sancak ve şehir halkından 
toplanan vergi miktarları, bu vergilerin toplanmasında kullanılan avarız 
hanesi ile ilgili listeler. 9- Altın ve para meseleleriyle, çeşitli eşya fiyat-
larını gösteren kayıtlar.10- Ölen kişilerin meslekleriyle mal varlıklarını 
gösteren tereke kayıtları, bu kayıtlarda yer alan etnografik eşya listeleri 
(Gümüşçü, 2006:235). 

Sicillerden faydalanmak suretiyle Hamit Sancağı ve çevresine dair 
önemli çalışmalar ortaya çıkarılmıştır. Bu konuda çalışmanın öncüle-
rinde sayabileceğimiz eser “ XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Isparta” isimli 
Yrd. Doç. Dr. Sadık Akdemir’e ait çalışmadır. Burada Isparta’nın idari 



100  . Durmuş Volkan KARABOĞA

taksimatı, sosyal yapı, Isparta’da dini, ilmi ve sosyal yapılar 170 ve 171 
numaralı Isparta Şeriyye Sicilleri tetkik edilerek ortaya çıkarılmıştır. Ya-
zar bu çalışmada, 18. yüzyılda Isparta’nın; Dere Mahallesi, Yenice Mahal-
lesi, Doğancı Mahallesi, Keçeci Mahallesi, Yaylazâde Mahallesi, Hacıelfi 
Mahallesi, Şeyh Mahallesi, Cami-i Atik Mahallesi, Çelebiler Mahallesi, 
Hacıivaz Mahallesi, Debbağhane Mahallesi, İğneci Mahallesi, Sülebey 
Mahallesi, Hisar Efendi Mahallesi, İlesucu Mahallesi, Germiyan Mahal-
lesi, İskender Mahallesi, Evran Mahallesi, Fazlullah Mahallesi, Hocaza-
de Mahallesi, Karaağaç Mahallesi, Tekye Mahallesi, Cedid Mahallesi, 
Emre Mahallesi Temel Mahallesi, Kemer Mahallesi, Çavuş Mahallesi, ve 
Zımmiyan Mahallesi olmak üzere 28 mahalleden teşekkül ettiğini ve 17 
köyünün bulunduğunu belirterek, bu dönemde Isparta’da kayda değer 
nispette gayr-i müslim cemaatin yaşadığını ve 4 Rum mahallesinin yer 
aldığını ifade etmektedir. Gayr-i müslimler genellikle ticaretle uğraşmış-
lar ve bazı devlet işlerinde de vazife almışlardır.  Eğer herhangi bir işle 
meşgul olmaya güçleri yetmiyorsa, Müslümanlara ait çiftlik, bağ, bahçe 
ve değirmen gibi yerlerde çoban olarak çalışmaktaydılar. Bir kısmı da ter 
oğlanı olarak çalışmayı yeğlemekteydiler. Kurulan cami, mescit gibi dini 
hüviyetli vakıfların yanında sosyal bakımdan önemli işlevleri bulunan su 
vakıfları, para vakıfları, tekke vakıfları ve mektep vakıfları, Isparta’nın 
sosyo-kültürel gelişimine ciddi katkıda bulunduğu çalışmada aktarılan 
bilgiler arasında yer almaktadır. (Akdemir, 2008: 5-206)

Yine Isparta Tarihi açısından ayrı bir öneme sahip olan Böcüzade 
Süleyman Sami’nin “Isparta Tarihi” isimli çalışması da Isparta ve Hamit 
Sancağı tarihine ilişkin dikkat çeken bir eser konumundadır. Dedesi Hacı 
Osman Ağa’nın İpek böcekçiliği ile meşgul olmasından dolayı Böcüzade-
ler olarak nam salmıştır. Sami Efendi eserini 1898-1915 yılları arasında 
tamamlamış olup, eserinde Isparta merkez kazası başta olmak üzere Ağ-
ros, Eğridir, Yalvaç, Uluborlu, Pavlu, Senirkent, Karağaç kazalarına dair 
mufassal bilgiler vermektedir. Isparta’da kış mevsiminin uzun sürmesin-
den dolayı tarımsal faaliyetlerden ziyade sanat ve ticaretin ön planda ol-
duğu ve genel olarak şehrin kenarında bulunan Hacı Elfi, Hacı İvaz, Dere, 
Karaağaç mahallerinde tarımla uğraşıldığı bilinmektedir. Isparta’da bil-
hassa dericilik sektörünün öne çıktığı; çizme, yemeni, mest, pabuç imala-
tı ile demircilik, çilingirlik, kuyumculuk, bakırcılık, kalaycılık, tenekeci-
lik, semercilik, nalbantlık, boyacılık, mûy-tablık, dokumacılık, kazzazlık 
ve saraçlık gibi iktisadi faaliyet kollarının önem kazandığı bilinmektedir. 
Kuyumculuk, kürkçülük, duvarcılık, terzilik, afyonculuk, faizcilik Hıris-
tiyanlara, takkecilik Ermenilere ait idi. Isparta’da dokuzu minareli altısı 
minaresiz onbeş cami-i şerifle ikisi minareli kusuru minaresiz altmış dört 
mescid ve kenar-ı şehirde etrafı kargir duvarla muhat bir namazgâh ve bir 
Mevlevihane ve beş tekke ve bir buk’a ve on mederese ve beşyüz cilt kütü-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 101

b-i mutebereyi havi bir kütüphane ve bir muvakkithane ve dördü büyük 
ve ikisi orta ve ikisi küçük ve ikisi açık on Rum ve bir Ermeni kilisesi ve 
bir mekteb-i idadi ve biri inas ve dördü zükûr için beş usul-i cedide iptidai 
mektebi ve otuzu İslam ve üçü zükür ve biri inâsa mahsus dördü Rum ve 
biri ermeni olarak otuz beş sıbyan mektebi ve altı hamam ve dokuz han ve 
üç şadırvan ve üç yüz yetmiş çeşme ve altmış dükkan ve tülâbi şamil iki 
kapılı ve kargir kubbeli bir bedesten ve altı yüzü mütecaviz ahşap ve kar-
gir dükkanla tüccar mağazalarını muhtevi ve her sınıf erbabına mahsus 
bir çarşı ve çarşıya uzak olan mahallat ahalisi için Debbağhane ve Keçe-
ci Mahallesi camileri civarı ve Karaağaç, Dere ve Yenice, Yaylazade Ma-
halleleri meydanları gibi yerlerde ve Hıristiyan Mahallelerinde yüz elliyi 
mütecaviz ahşap ve kargir bakkal ve atar ve tüccar ve berber ve kunduracı 
ve terzi dükkan ve mağazaları ve altmış dükkan ve imalathaneyi müteca-
viz bir debbağhane ve iki vidale, vakite, uskar, kösele imal eden kârhane 
ile yerle ibrik ve testi ve çanak, çömlek, kiremit, tuğla gibi şeyleri yapan 
altı kiremit ve kırkı mütecaviz gülyağı taktir eyleyen imbikhane ve beş 
halı idarehanesi ve on sekiz değirmen ve biri köyde üç dakik fabrikası ve 
on iki yağ ve bir metropolidhane ve kırk kadar yaz ve kış kahveleriyle dört 
kıraathane vardır. Eserde ayrıca Isparta’da ekili arazi durumu, yetiştiri-
len tarım ürünleri ve yer altı kaynakları hakkında da çok detaylı bilgiler 
verilmektedir. Isparta’nın arazi-i mezrûası iki yüz elli bin ve gayri mez-
rû’u garben hudut-ı kazanın nihayetinden şark-ı şimale doğru sekiz-on 
kilometre kadar mümted ve derûnunda küçük tepeler ve dağlar ve düz 
ova olarak ahali-i mevcudeye nispetle oldukça kafi ise de çok yeri kum 
ve kumsal olduğundan matlûb derecede kuvve-i nabiteden mahrumdur. 
Lakin ekseriyetle böğrülce ve bazen bostan ekilir. Çok zaman nadasa kal-
maz, yağmurlu senelerde karnıkara denilen böğrülce bereketli olur. Kasa-
banın cenûb ve şark cihetlerinde buğday, arpa, afyon hâsıl olan tarlalarda 
vardır. Derece-i feyz ve bereket hesab-ı mütevassıtla bire beş-altı nisbe-
tindedir. Gübreli yerler ve harimler ziyadece verir. Alelumum hâsılat-ı 
arziye; arpa, buğday, çavdar, melez, böğrülce, fasulye, yulaf, kum darı, 
mısır darısı, mercimek, nohut, burçak, akdarı, çörek otu, anason kenevir, 
kuşyemi, yonca, tütün, kitre, kök boya, bakla, bamya, patlıcan, biber, kar-
puz, kavun, turp, şalgam, havuç, pancar, patates, lahana, domates, kavata, 
soğan, sarımsak, pırasa, sakız kabağı, helvacı kabağı, hıyar bostanı, acur, 
marul ve her türlü sebze ve meyveden ibarettir. Meyvelerin başlıcaların-
dan; kiraz çok ve mütenevvi’dir. Honaz kirazı denilen bir nevi iri taneli 
pek güzel ve tatlı ve lezzetlidir. Bu cihetle Isparta kirazı Kütahya vişnesi 
aşılarından da yetiştirilmiş olanları çoktur. Elmanın; demir denilen bir 
cinsi, kış elması namıyla eylül iptidalarında ağaçlardan toplanılıp hıfzı-
na mahsus mahallerinde hıfz edilerek kış günlerinde tenavül olunur. Bu 
cins elma toplanılıp da bir müddet durdurulmazsa ağaçlardan toplandığı 
zamanda yenilmez. Ak elma denilen bir nevi daha güzel ve kokulu olup 



102  . Durmuş Volkan KARABOĞA

biraz humûzatlı ve Isparta elmalarının cümlesinden latiftir. Fakat tane-
leri o kadar iri olmaz. Afşar elma, Şalgam elma dedikleri cinsler oldukça 
iri ve Amasya elmalarının bazılarına mümasil ve muadil olur. Üzümün 
envaı adidesi ve pek güzelleri vardır. Bunların nevilerine “Dimlit, mar-
zivand, malki, tengönek, kadın parmağı, beğlerce, sarıemin, gökemin, 
çekirdeksiz, razakı, büzgülü, kuşböbreği, acıkara, gemri, derler, köylerde 
daha başka isimlerle daha başka nevi üzümler de vardır. Kestane, başlıca 
kestanelik denilen Ayazmana mesiresi semtinde ve damen-i cebelde olup 
bağ bozumundan on beş gün sonra silkilir, hanelerde kuyulara konulur. 
Hisar ve Karatepe dağlarının dâmeni demek olan Gökçay ve Yenice ve 
Dere Mahalleleri bağlarında dahi çokça kestane vardır. Madeniyâttan, 
Isparta civarında bazen krom, manganez, simli kurşun, altın, demir, ar-
senik madenleri ve daha çok ma’âdin-i nafıa olmak üzere bazı ashab-ı 
merak birer parça numune buluyor ve muayene ettirmeye uğraşıyorlarsa 
da  hakikat ve netayic henüz elde edilemeyip fakat köfke taşı, od taşı, kes-
me taş namlarıyla birkaç nevi ve oldukça yumuşak taşlar kargir binalara 
ve ocak ve bacalara ve duvar ve kaldırımlara ve mezarlara öteden beri 
kullanılır. Sidre Dağı cihetinde mermer ocağı dahi varsa da bakıp bilen 
ocağı açmak, işletmek isteyen yoktur. Eserde, Isparta’nın adet ve görenek-
leri hakkında da kapsamlı bilgiler bulmak mümkündür: Leyle-i Kadir’de 
cevâmi-i şerifede vaazlar okunur. Gece-gündüz Kadir namazları kılınır. 
Bayramın arefesinden birkaç gün evvel kadınlar her evde “susamak” de-
dikleri yağlı ve susamlı çörekleri ve bazıları baklava yaparlar. Fırınlar-
da pişirdikten sonra akraba ve ehibbâya ve hatta Hıristiyan dostlarına 
hediye gönderirler. Erkeklerde camilerde hatim duaları ve lıhye-i saâdet 
ziyaretleri ve zekat-ı fıtr itâları ve bayrama şeker almak ve ufak-tefek bay-
ram levazımı tedarik eylemek işlerini takip eylerler. Üçüncü bayramın 
ikindi vaktine kadar beş vakitte top atılır. Ulema üçüncü bayram günün-
de zâ’irlerine iâde-i ziyaret ederler. Fişenkçiler fişenk yaparak ilk bayram 
günü ibtidâ hükümette ve müteakiben konaklarda ikişer fişenk atıp bah-
şiş alırlar. Davulcular bayraklarıyla her mahallede her haneyi dolaşarak 
basma, para ne veriliyorsa ücretlerini toplarlar, alırlar. Bunu bir zaman 
terk ve tatil etmişlerse de 1868 senesinde tekrar başlamıştır (Süleyman 
Sami, 2012: 10-702).  

Sonuç

Bu çalışmada, Hamit Sancağı’nı sosyal, ekonomik, kültürel ve idari 
açılardan ele alan tüm eserleri değerlendirmekten ziyade konumuzla il-
gili dönemsel açıdan öne çıkmış eserlerden bazılarının analiz edilmesi 
suretiyle Isparta ve çevresine dair bibliyografik bir değerlendirme yapıl-
maya çalışılmıştır. Hamit Sancağı ve çevresine dair önemli bilgiler su-
nan eserlerin başında seyahatnameler gelmektedir. Nitekim İbn Batuta, 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 103

Katib Çelebi, Evliya Çelebi, Charles Fellows, Texier, Dawis, Sarre’a ait 
seyahatnameler alan çalışmasında öne çıkan eserler olarak değerlendiri-
lebilir.  Bu çalışmalar içerisinde Hamit Sancağı ile ilgili olarak özellikle 
Katib Çelebi ile Davis’in diğer seyyahlara nazaran daha kapsamlı bilgiler 
sunduğu anlaşılmaktadır. Diğer taraftan Hamit Sancağı ile ilgili olarak 
Osmanlı arşiv belgelerine dayalı akademik çalışmalar da kaleme alınmış-
tır. Tahrir defterleri, vakıf defterleri, tereke defterleri, şeriyye sicilleri gibi 
çok sayıda arşiv belgesinin tetkîk edilmesi suretiyle Hamit Sancağı’nın 
nüfusu, idari yapısı, ekonomisi, vakıf eserleri, eğitim ve kültür hayatı gibi 
pek çok bilgi gün yüzüne çıkarılmıştır.   



104  . Durmuş Volkan KARABOĞA

Kaynakça

A. Arşiv Belgeleri
BOA, TT 121
BOA, TT 438
TKGMA, TT 51
TKGMA, TT 566

B.Başvurulan Araştırma ve İnceleme Eserleri 
Akdemir, M. S.(2008), XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Isparta (Sosyo-Ekonomik ve 

Kültürel Hayat), Isparta.
Arıkan, Z.(1988), XV-XVI. Yüzyıllarda Hamit Sancağı, İzmir.
Böcüzade Süleyman Sami (2012), Isparta Tarihi, Haz. Hasan Babacan, Isparta.
Davis, E.(2006), Anadolu, (Çev. Funda Yılmaz), İstanbul: Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları.
Emecen, F.(1993),  Cullâh, TDVİA, 1993, C.8, 83-84.
Evliya Çelebi (2017), Evliya Çelebi Seyahatnamesi, 9. Kitap, 1.Cilt, (Haz. Seyit 

Ali Kahraman),	 İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.
Fellows, C.(1852), Travels and Researches in Asia Minor, More Particularly in 

the Province of Lycia, London.
Gümüşçü, O.(2006), Tarihi Coğrafya, İstanbul: Yeditepe Yayınevi.
Güneş, M.(2017), Osmanlı Devleti’nin Gayrimüslim Tebaaya Yaklaşımında 

Dönemlik Değişimler”, Journal of History and Future, Volume 3, Issue 
3 12-26. 

İbn Batuta (2015), İbn Batuta Seyahatnamesi, (Haz. Mümin Çevik), İstanbul: 
Bilge Kültür Sanat.

Karaboğa, D., V., Karaca, B.(2018), XVI. Yüzyılın İkinci Yarısında Yalvaç 
Nahiyesinin Sosyo-Ekonomik Durumu, Ed. O. Köse- E. Kirik, Bilimsel 
Araştırmalarda Yeni Yaklaşımlar- I, 429-444, Ankara: Berikan Yayınevi.

Karaca, B.(2014), 1501’de Hamit Sancağı Vakıfları, Burdur.
Karaca, B.(2019), XV. Yüzyıldan Günümüze Keçiborlu Kazası, Isparta: Fakülte 

Kitabevi.
Karaca, B.(2012), XV. ve XVI. Yüzyıllarda Uluborlu Kazası, Isparta: Fakülte 

Kitabevi.
Karaca, B.(2022), Isparta, Gönen ve Ağros (11-19. Yüzyıllar), Ed. Ç. Şenkul- B. 

Hürmüzlü, 50 Bin Yılın Öyküsü, 285-321, Isparta.
Karaca, B., Karaboğa, D.,V., (2023), XVI. Yüzyılda Barla Şehri ve Barla’daki 

Vakıflar, 
Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S.58, 89-102.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 105

Karaca, B., Karaboğa, D.,V.,(2022), Hamidoğulları Beyliği’nden Osmanlı’ya 
İntikal Eden 

Vakıflar, Ed. M. Şeker- B. Karaca, Uluslararası Orta Anadolu ve Akdeniz 
Beylikleri Tarihi, Kültürü ve Medeniyeti Sempozyumu- V, Hamidoğulları 
Beyliği- Bildiriler, 489-519, Ankara.

Karaca, B., Karaboğa, D.,V.,(2019), Osmanlı Medeniyeti, Yerleşmesi ve İskânına 
Etki Eden En Önemli Kurumlardan Biri Olan Tekke ve Zaviyeler: Hamid 
Sancağı Örneği, History Studies, V.11, Issue.5,1585-1606. 

Karaca, B., Karaboğa, D.,V., (2023), Gölhisar Kazası Vakıfları (1501-1530), Ed. D. 
Yörük-H. Muşmal, Prof. Dr. Bayram Ürekli’ye Aramağan 93-109, Konya.

Karaca, B., Karaboğa, D.,V., (2023), XVI. Yüzyılda Afşar’daki Vakıflar, Ed. M. 
Demiryürek-F.

Akın, Türkiye Cumhuriyeti’nin 100. Yılında Prof. Dr. Zeki Arıkan Anısına Tarih 
Tasarımları, 123-144, İstanbul: İdeal Kültür Yayıncılık.

Karaca, B., Karaboğa, D.,V.,(2019), XVI. Yüzyılda İrle Kazası Vakıfları, 
Mediterranean Journal Of Humanities, IX/2 357-372.

Katib Çelebi (2009), Kitab-ı Cihannûma, (Haz. Fikret Sarıcaoğlu), Ankara.
Öz, M.(2010), Tahrir, TDVİA, C.39, 425-429.
Sarre, F. (1998), Küçükasya Seyahati, (Çev. Dâra Çolakoğlu), İstanbul: Pera.
Süleyman Şükrü (2013), Seyahatü’l – Kübra, (Haz. Hasan Mert), Ankara, TTK.
Terzi, M., A., Ergün, A.(2016), Osmanlı Belgeleri Işığında Isparta, İstanbul.
Uğur, Y.(2010), Şeriyye Sicilleri, TDVİA, C.39, 8-11.
Ünal, M. A.(2017), Osmanlı Müesseseleri Tarihi, Isparta: Fakülte Kitabevi.
Ürekli, B., Çaycı, A.,(2011), Bazı Seyyahlara Göre XIX. Yüzyılda Hamid İli, Ed. 

R. Topraklı- R.Turan, Hamideli Seyahati 195-208, Ankara.





,,

Bölüm 7

EKBER ŞAH DÖNEMİNDE MİMARİ VE 
KÜLTÜREL SENTEZ ÖRNEĞİ OLARAK 

FETİHPUR (FATEHPUR) SİKRİ

H. Hilal ŞAHİN1 

1  Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Polatlı Fen Edebiyat Fakültesi, Ankara, 
Türkiye. E-mail:h.hilalsahin@hbv.edu.tr, ORCID ID: 0000-0002-3192-4658



108  . H. Hilal ŞAHİN

Giriş

Babür İmparatorluğu’nun üçüncü hükümdarı Ekber Şah (1542-1605) 
tarafından XVI. yüzyılın son çeyreğinde inşa edilen Fetihpur Sikri şeh-
ri, yalnızca bir idari merkez değil aynı zamanda imparatorluğun siyasal, 
dinsel ve kültürel sentezini maddi mekânda görünür kılan bütüncül bir 
temsil alanıdır. 1571-1585 yılları arasında Babürlü Devleti’ne başkentlik 
yapan kent, Hindistan’ın kuzeyinde, Agra yakınlarında, sarp bir kumtaşı 
sırtı üzerine kurulmuştur.

 Fetihpur Sikri’nin inşası, Babür mimarisinin evriminde bir dönüm 
noktası olarak kabul edilmektedir. Zira bu süreçte Orta Asya kökenli 
Timurlu mimari gelenekleri, Pers estetik anlayışı ve yerel Hint (Hindu 
ve Jain) mimari unsurları, ilk kez bu denli kapsamlı ve bilinçli bir sen-
tez içerisinde bir araya getirilmiştir (Gupta ve Kaur, 2025:1493-1501). 
Şehrin kısa süreli başkentlik dönemi, Ekber Şah’ın “Sulh-i Kul” (Evrensel 
Barış) politikası ile “Din-i İlahi” olarak adlandırılan senkretik inanç 
arayışlarının en yoğun biçimde uygulandığı döneme tekabül etmektedir. 
Bu bağlamda Fetihpur Sikri, yalnızca bir başkent değil, Ekber’in ideolojik 
ve yönetsel vizyonunun mekânsal bir ifadesi olarak da değerlendirilme-
lidir.

Bu çalışma, Fetihpur Sikri’yi salt bir mimari topluluk olarak ele almak 
yerine, onu bir “devlet aklı” ve “iktidar temsili” mekânı olarak incelemeyi 
amaçlamaktadır. Kentin mekânsal kurgusu, idari yapıların sembolik an-
lamları ve dini yapıların siyasal meşruiyet üretme işlevleri, Babür saray 
kültürünün dönüşümünü anlamak açısından belirleyici öneme sahiptir. 
Fetihpur Sikri’nin kuruluşu, Ekber’in varis arayışı ve Sufi aziz Şeyh Selim 
Çişti ile kurduğu manevi bağ ile doğrudan ilişkilidir. Bu çerçevede kentin 
fiziksel dokusu, Ekber’in hem dünyevi bir hükümdar hem de manevi bir 
rehber olarak konumlanma çabasını açık biçimde yansıtmaktadır. Çalış-
ma boyunca, kentin tasarımındaki matematiksel hassasiyet, su yönetim 
sistemlerindeki mühendislik yetkinliği ve kentin terk edilişine ilişkin 
modern akademik tartışmalar, güncel literatür ışığında ele alınacaktır 
(Şahin, 2020: 78).

Ekber Şah ve Babür Saray Mimarisinde Yeni Bir Dönem

Ekber Şah’ın saltanat dönemi, Babür İmparatorluğu’nun yalnızca as-
kerî ve idari bakımdan konsolide edildiği bir evre değil, aynı zamanda 
özgün, eklektik ve çok katmanlı bir sanatsal dilin kurumsal bir kimliğe 
dönüştürüldüğü bir dönemdir. Fetihpur Sikri, Ekber Şah’ın imparatorluk 
ideolojisinin mekânsal bir ifadesi olarak değerlendirilmelidir. Kısa süreli 
başkentlik işlevine rağmen şehir, Babürlü yönetiminin çok dinli ve çok 
kültürlü yapısını yansıtan mimari bir sentez sunmaktadır. Saray, cami ve 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 109

kamusal alanların bütüncül bir düzen içinde inşa edilmesi, siyasal otori-
te ile dinî meşruiyet arasındaki ilişkinin yeniden kurgulandığını göster-
mektedir. Özellikle İbadethane, Ekber Şah’ın hoşgörü ve diyalog temelli 
yönetim anlayışının kurumsal bir tezahürü olarak öne çıkmaktadır. Bu 
bağlamda Fetihpur Sikri, idari sürekliliğinden ziyade sembolik ve ideo-
lojik önemiyle Babür İmparatorluğu’nun dönüşüm sürecini anlamak açı-
sından merkezi bir örnek teşkil etmektedir.

Babür mimarisinin erken kökenleri, Babür Şah’ın Orta Asya men-
şeli Timurlu estetiğine, geometrik kompozisyonlara ve “Çarbağ” düze-
nine dayanan bahçe kültürüne sıkı biçimde bağlıdır. Ancak Ekber Şah 
döneminde bu miras, Orta Asya ve Fars etkileriyle sınırlı kalmamıştır. 
Hindistan’ın kadim taş işçiliği, yerel inşa teknikleri ile Hindu ve Jain 
estetik unsurlarıyla bilinçli ve sistematik biçimde harmanlanmıştır. Bu 
sentez süreci, “İndo-İslam” mimari dilinin en yetkin ve olgun örnekleri-
nin ortaya çıkmasını mümkün kılmıştır. Ekber’in mimari hamiliği, salt 
estetik bir tercih olmanın ötesinde, onun genişlemeci siyasal stratejileri 
ve farklı etnik ve dinî toplulukları merkezi otorite altında bütünleştir-
meyi hedefleyen “Sulh-i Küll” (mutlak barış) anlayışıyla doğrudan iliş-
kilidir. Özellikle Fetihpur Sikri gibi anıtsal projelerde, Gucerat ve Ra-
jasthan bölgelerine özgü sütunlu yapı sistemleri, bezeme repertuarı ve 
yerel taş malzemenin İslam sanatına ait kemer ve kubbe formlarıyla iç içe 
geçirilmesi, Ekber’in kozmopolit bir imparatorluk inşa etme vizyonunun 
mekânsal bir yansıması olarak okunabilir. Bu bağlamda mimari, yalnızca 
hükümdarlık kudretinin sergilenmesine hizmet etmemiştir. Aynı zaman-
da farklı inanç ve kültürlerin uyum içinde birleştiği yeni bir Hindistan 
kimliğini temsil eden etkili bir siyasal iletişim ve meşruiyet aracı işlevi 
görmüştür (Koch,1990: 43-70).

Ekber Şah’ın Mimari Rönesansı

Ekber Şah okuma yazma bilmemesine rağmen, sanat, edebiyat ve mi-
mariye derin bir ilgi duymuştur. Mimari projelerin planlama aşamaları-
na doğrudan müdahil olmuştur. Bu dönemde mimari, yalnızca estetik bir 
üretim alanı değil, aynı zamanda devletin gücü ve hoşgörü politikasını 
simgeleyen bir araç olarak işlev görmüştür. Fetihpur Sikri’de kullanılan 
temel yapı malzemesi, bölgeden temin edilen canlı kırmızı kumtaşıdır. 
Mermer kullanımı ise bu dönemde oldukça sınırlı tutulmuştur. Genellik-
le dini yapıların en kutsal bölümlerinde ya da belirli vurgu noktalarında 
tercih edilmiştir. Mimari üslup bakımından Ekber dönemi, kiriş ve sütun 
sisteminin yoğun kullanımıyla karakterize edilir. İslam mimarisine özgü 
kemer ve kubbe unsurları Fetihpur Sikri’de mevcut olmakla birlikte, bu 
öğeler çoğu zaman yapısal değil, süsleyici nitelikte kalmıştır. Yapıların 
ana taşıyıcı sistemi, yerel Hint mimari geleneğine uygun biçimde sütunlar, 



110  . H. Hilal ŞAHİN

kirişler ve büyük taş parantezler aracılığıyla oluşturulmuştur. Bu tercih, 
yalnızca estetik bir yönelim değil aynı zamanda imparatorluğun tebaası 
olan Hindu zanaatkârların bilgi ve becerilerini üretim sürecine entegre 
etme stratejisinin bir parçası olarak da okunmalıdır (Brown, 1959:140).

Ekber Şah dönemi, Babür mimarisinde yalnızca biçimsel bir dönüşüm 
değil, aynı zamanda imparatorluk düşüncesinin mekânsal olarak yeniden 
kurgulandığı bir kırılma anı olarak değerlendirilmelidir. Bu dönemde 
mimarlık, salt temsilî bir iktidar dili olmaktan çıkarak, devlet ideoloji-
sinin üretildiği aktif bir araç haline gelmiştir. Ortaya çıkan mimari dil, 
fetih sonrası meşruiyet sorununa estetik, sembolik ve işlevsel çözümler 
üretmiştir. Bu mimari rönesansın en belirgin etkilerinden biri, Babür 
mimarisinin tekil bir İslami üslup içinde donuklaşmasını engellemesidir. 
Ekber döneminde geliştirilen sentezci yaklaşım, yerel Hint yapı teknik-
lerinin bilinçli biçimde devlet mimarisine dâhil edilmesini sağlamıştır. 
Böylece mimarlık, imparatorluk coğrafyasındaki farklı topluluklar için 
yabancılaştırıcı değil, kapsayıcı bir dil üretmiştir. Bu durum, Babür mi-
marisinin sonraki dönemlerde Hindistan’a özgü bir “yerel imparatorluk 
estetiği” kazanmasının önünü açmıştır.

Rönesansın bir diğer yapısal etkisi, mimari mekânların çok işlevli 
ve çok katmanlı anlamlar taşıyacak şekilde tasarlanmasıdır. Ekber dö-
neminde saray, ibadet, yönetim ve entelektüel faaliyet alanları keskin sı-
nırlarla ayrılmamış aksine birbirine eklemlenen mekânsal diziler oluştu-
rulmuştur. Bu yaklaşım, iktidarın dünyevi ve manevi boyutlarının aynı 
mimari çerçevede temsil edilmesini mümkün kılmıştır. Böylece mimar-
lık, yalnızca barınma ya da temsil değil, düşünce üretimi ve tartışma ze-
mini olarak da işlev görmüştür.

Ekber Şah döneminin mimari rönesansı, aynı zamanda Babür mühen-
dislik ve organizasyon kapasitesinin gelişimini de hızlandırmıştır. Stan-
dartlaştırılmış ölçü sistemleri, modüler planlama anlayışı ve malzeme 
lojistiği konusundaki ilerlemeler, daha sonraki dönemlerde büyük ölçekli 
projelerin uygulanmasını mümkün kılmıştır. Bu teknik birikim, Şah Ci-
han döneminde zirveye ulaşacak olan anıtsal ve simetrik “klasik Babür 
mimarisi”nin altyapısını oluşturmuştur. Ekber dönemi mimarisi, Babür 
Devleti’nin kendisini geçici bir fetih gücü değil, kalıcı ve meşru bir siyasi 
varlık olarak konumlandırma çabasının mekânsal ifadesidir. Bu mimari 
rönesans, imparatorluğun farklı kültürel mirasları dönüştürerek bünye-
sinde eritebilen bir siyasi akla sahip olduğunu göstermiştir. Bu yönüyle 
Ekber Şah dönemi, Babür mimarisinde yalnızca bir geçiş evresi değil, 
imparatorluk kimliğinin bilinçli biçimde inşa edildiği kurucu bir dönem 
olarak değerlendirilmelidir.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 111

Babür saray mimarisi, hükümdarın tanrısal ve siyasal otoritesini gö-
rünür kılan katı bir mekânsal hiyerarşi üzerine kuruludur. Fetihpur Sik-
ri’de bu hiyerarşi, yapıların konumlanışı ve erişim dereceleri aracılığıyla 
somutlaşmaktadır. Kent, kamusal alanlardan (Diwan-i Am) en mahrem 
mekânlara (Harem ve Khwabgah) doğru daralan bir mekânsal düzen 
sunmaktadır. Bu düzenleme, Ekber’in “Evrensel Hükümdar” imajını pe-
kiştirmek üzere bilinçli biçimde tasarlanmıştır. Saray kompleksi, hüküm-
darın halkla sembolik temas kurduğu bir sahne olarak işlev görürken, 
aynı zamanda devlet işlerinin yürütüldüğü kapalı ve kontrollü bir merkez 
niteliği taşımaktadır (Şahin, 2020: 78)

Ekber’in mimari yaklaşımı, aynı zamanda hanedan meşruiyetini güç-
lendirmeye yönelik bilinçli bir politikadır. Kent planlamasında gözlenen 
unsurlar, Babürlülerin Orta Asya köklerine yapılan sembolik bir gönder-
meyi temsil ederken Gucerat ve Malwa bölgelerinden aktarılan dekoratif 
unsurlar, yeni fethedilen toprakların kültürel sermayesinin başkente 
taşındığını göstermektedir (Gupta ve Kaur, 2025:1493-1501).

 Fetihpur Sikri ve Stratejik Konumu

Fetihpur Sikri, Agra’nın 37 km güney batısında yer almaktadır (Rızvi, 
1995: 473). Ekber Şah, 1560’lardan itibaren istikrarlı bir inşa programına 
girişmiş; Agra, Lahor, Attock, Allahabad, Jaunpur ve Acmer’de kaleler 
inşa ettirmiştir. (Rızvi, 1995: 473). Ekber Şah 1571’de ise Sikri’yi devletin 
başkenti yapmıştır. Gücerat’ın fethinden sonra Fetihpur adını alan Sikri, 
1585 yılına kadar başkent olarak kalmıştır (Şahin: 2020, 80). Ekber Şah, 
Fetihpur Sikri’de 15 yıl kaldıktan sonra başkentini Lahor’a taşımıştır (Si-
nopoli, 1994: 300).

Fetihpur Sikri’nin kuruluşu, Babür tarihinin en dikkat çekici anla-
tılarından birine dayanmaktadır. Kent, askeri fetihlerden ziyade, bir 
hükümdarın varis arayışı ve bir müridin şeyhine duyduğu derin saygı 
üzerine inşa edilmiştir. 1569 yılında, Ekber’in bir erkek varisi yokken, 
Sikri köyünde yaşayan Sufi Şeyh Selim Çişti, imparatora üç oğlu olacağını 
müjdelemiştir. Bu kehanetin gerçekleşmesi ve ilk oğlu Selim’in (Cihan-
gir Şah) Sikri’de dünyaya gelmesi üzerine Ekber, bu mütevazı yerleşimi 
imparatorluğun yeni merkezi haline getirmeye karar vermiştir (Indian 
Classroom, 2024). 

Hükümdarın, Agra’nın kalabalığından ve yoğun idari atmosferinden 
uzaklaşma arzusu, Fetihpur Sikri’nin inşasında etkili olmakla birlikte, 
bu karar yalnızca duygusal gerekçelere dayanmamaktadır. Sikri, Agra ile 
Rajput eyaletleri arasında stratejik bir geçiş noktasında yer almakta ayrı-
ca Gucerat seferine (1572-1573) olan yakınlığı nedeniyle önemli bir askeri 



112  . H. Hilal ŞAHİN

ve lojistik avantaj sunmaktaydı. Kentin “Fetihpur” (Zafer Şehri) adını al-
ması da inşaat süreci devam ederken kazanılan Gucerat zaferiyle doğru-
dan ilişkilidir. Şehir, kuzeydoğudan güneybatıya uzanan bir kumtaşı sırtı 
üzerine konumlandırılmıştır. Bu topoğrafya, savunma açısından doğal 
bir üstünlük sağlarken, kent planlamacılarını yapıların eğimli araziye 
uyumlu biçimde tasarlanmasına zorlamıştır. Fetihpur Sikri, üç tarafı 
yaklaşık altı kilometre uzunluğunda surlarla çevrili olup, dördüncü tarafı 
ise büyük bir yapay göl ile korunmaktadır (Şahin, 2020: 80).

Sikri’nin büyük bir şehre dönüştürülmesinin ardında maddî ve manevî 
sebeplerin olduğu görülmektedir. Ekbername’ye göre “Hâkimiyeti 
arttıran olaylar arasında Biana’ya bağlı olan Sikri’nin büyük bir şehre 
dönüştürülmesi yer alıyordu. … Yüce oğulları Sikri’de doğduğundan ve 
Şeyh Selim’in Allah’ı bilen ruhu ona sahiplik yaptığından dolayı, onun 
(Ekber’in) mübarek yüreği manevi büyüklüğe sahip olan bu noktaya gö-
rünür bir ihtişam vermeyi arzu etti.” (Abul-Fazl, 1907: s. 530).

Fetihpur Sikri ve Şehir Dokusu

Fetihpur Sikri, Babürlülerin ilk bilinçli ve planlı şehircilik denemesini 
temsil etmektedir. Kentin yerleşim düzeni, geleneksel İslam şehirlerinde-
ki organik ve düzensiz dokudan farklı olarak, belirli bir geometrik sistem 
ve modüler planlama anlayışı üzerine kurulmuştur. Yapılan araştırmalar, 
şehir planlamasında “gaz” adı verilen (yaklaşık 81,28 cm) bir ölçü birimi-
nin esas alındığını ve yapıların 1000 gazlık bir ana ızgara sistemi üzerine 
yerleştirildiğini ortaya koymaktadır.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 113

1917 yılına ait Fatehpur Sikri Şehrinin Genel Planı

Şehir planlamasının temel özellikleri şu şekilde özetlenebilir:

1.	 Dinamik simetri: Yapılar ve avlular, √2 ve √3 oranlarına dayalı 
bir orantı sistemiyle tasarlanmıştır.

2.	 Kuzey-güney aksı: Kayalık sırtın eğimine rağmen yapıların bü-
yük bölümü kuzey–güney doğrultusunda hizalanmıştır.

3.	 İşlevsel bölgeleme: Kent, idari yapılar, kraliyet sarayları ve dini 
mekânlar olmak üzere üç ana platoya ayrılmıştır (Brand ve Loury, 
1985:54-85).

Kent dokusunu belirleyen bir diğer önemli unsur, surlar üzerinde stra-
tejik noktalara yerleştirilmiş dokuz ana kapıdır. Bu kapılar, Fetihpur Sik-
ri’nin dış dünya ile olan ilişkisini düzenleyen sembolik ve işlevsel geçiş 
noktalarıdır.

Fetihpur Sikri’nin planlaması, Ekber’in imparatorluk vizyonunun 
mekânsal bir yansımasıdır. Kent, yalnızca bir ikamet alanı değil impa-
ratorluğun zenginliği, çokkültürlü yapısı ve siyasal kudretini sergileyen 
büyük ölçekli bir sahne olarak tasarlanmıştır. Sanatçılar ve zanaatkârlar, 
imparatorluğun farklı bölgelerinden getirilerek bu projeye dâhil edilmiş-
tir (Gupta ve Kaur, 2025:1493-1501). Arkeolojik bulgular, Babürlülerden 
önce bölgenin Sakarwar hanedanının kontrolünde olduğunu ve alanda 
daha eski Jain tapınaklarının bulunduğunu göstermekte ve bu durum, 
mekânın tarihsel sürekliliğini ortaya koymaktadır (Peterson,1996: 82).

Fetihpur Sikri’nin merkezinde yer alan saray kompleksi, hükümda-
rın hem idari faaliyetlerini yürüttüğü hem de özel yaşamını sürdürdü-



114  . H. Hilal ŞAHİN

ğü mekânlardan oluşmaktadır. Bu kompleks, Babür devlet felsefesinin 
mekânsal hiyerarşi aracılığıyla nasıl somutlaştığını gösteren en belirgin 
örnektir. Tasarım anlayışı, açık avlular ve pavyon tipi yapılar üzerine ku-
ruludur. Yapılar arasındaki geniş avlular, Hindistan’ın sıcak iklimine uy-
gun doğal havalandırma sağlarken, aynı zamanda binlerce askerin ve sa-
ray görevlisinin katıldığı törenler için uygun alanlar sunmaktadır (Brand 
ve Loury, 1985:184,195).

Sinopoli’ye göre; Fetihpur Sikri, Ekber’in hükümdarlık anlayışının ve 
dehasının en çarpıcı fiziksel ifadesidir. Ekber, şehrin planlaması ve inşası 
ile yakından ilgilenmiştir. Şehrin başkent olması hükümdar ve saray ta-
rafından kullanılan siyasi bir aşama olup, ekonomik ve askerî tesislerin 
büyük kısmı yakındaki Agra’da kalmıştır (Sinopoli, 1994: 300).

Divan-ı Am

Divan-ı Am (Halk Kabul Salonu), Ekber Şah’ın tebaasıyla doğrudan 
temas kurduğu geniş açık bir avlu niteliğindedir. Avlunun batı cephe-
sinde, yerden yükseltilmiş ve sütunlu bir revak içerisinde imparatorun 
taht odası yer almaktadır. Bu yapı, dışarıdan bakıldığında mütevazı bir 
ev görünümünde olup, taş kafesler (jali) ile çevrilmiştir. Hükümdarın 
halkın üzerinde konumlandırılması, Babür siyasal düşüncesinde mer-
kezi bir yere sahip olan “Tanrı’nın yeryüzündeki gölgesi” (Zill-i Allah) 
anlayışını mekânsal düzeyde pekiştirmektedir. Divan-ı Am’ın tasarımı, 
hükümdar ile halk arasındaki mesafeyi korurken aynı zamanda görsel 
bir temas kurulmasına imkân tanımaktadır. Burada icra edilen “Jharok-
ha Darshan” törenleri, imparatorun hayatta ve görev başında olduğunu 
halka göstermek bakımından yüksek siyasal öneme sahipti. Ayrıca Nev-
bethane (Davul Evi) aracılığıyla imparatorun geliş ve gidişleri tüm kente 
duyurulmakta, böylece iktidarın ritüel boyutu kamusal alana taşınmak-
taydı (Make Heritage, 2016).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 115

Divan-ı Am

Divan-ı Has

Saray kompleksi içerisinde yer alan ve akademik literatürde en yoğun 
biçimde tartışılan yapılardan biri Divan-ı Has’tır (Özel Dinleyici Salonu). 
Dışarıdan bakıldığında iki katlı bir yapı izlenimi veren, ancak iç mekân-
da tek ve yüksek bir hacme sahip olan bu kare planlı bina, merkezinde 
konumlanan anıtsal sütunu ile dikkat çeker (Brand ve Loury, 1985:194).

Yapının tam merkezinde yer alan sütun, alt bölümünde kare, gövde 
kısmında ise sekizgen bir geometrik düzene sahiptir. Sütunun başlığı, taş 
işçiliğinin en yetkin örneklerinden biri olarak kabul edilen otuz altı adet 
kıvrımlı parantez ile genişleyerek dairesel bir platformu taşımaktadır. Bu 
platformdan, mekânın dört köşesine doğru çapraz biçimde uzanan köp-
rüler, yapının iç mekânsal kurgusunu benzersiz kılmaktadır.



116  . H. Hilal ŞAHİN

Divan-ı Has

Yaygın kabul gören yoruma göre, Ekber Şah bu merkezi platform 
üzerinde konumlanmakta, dört ana bakan ise köprülerin duvarlarla bir-
leştiği köşelerde yer almaktaydı. Bu düzenleme, hükümdarın merkezî 
konumunu ve idari otoritenin kendisinde toplandığını mekânsal olarak 
vurgulamaktadır.	

Merkezi sütun, dünyayı ve evreni simgeleyen “Axis Mundi” (Dün-
ya Ekseni) kavramı çerçevesinde yorumlanmaktadır. Sütun üzerindeki 
bezemelerde İslam, Hristiyanlık ve Hinduizm’e ait motiflerin bir arada 
kullanılması, Ekber’in evrensel bir inanç sistemi oluşturma arzusunun 
mimari düzlemdeki yansıması olarak değerlendirilmektedir.

Bazı mimarlık tarihçileri, platformun ve köprülerin ölçülerinin devlet 
işlerinin icrası için yetersiz olduğunu ileri sürerek, yapının esas işlevi-
nin Ekber’in değerli mücevherlerini sakladığı ve denetlediği bir hazine 
binası olduğu görüşünü savunmaktadır. Bu yorum, Divan-ı Has’ın, saray 
kompleksindeki hazine yapıları ile olan mekânsal yakınlığıyla da destek-
lenmektedir (tracyanddale.com, t.y.).

Jodha Bai Mahal (Meryem Mahal) 

Ekber Şah tarafından 16. yüzyılda Fetihpur Sikri saray kompleksinde 
inşa ettirilmiş olup Babür-Rajput siyasal ve kültürel ittifakının mimari 
bir yansıması olarak değerlendirilmektedir; saray, Ekber Şah’ın eşi ve Ci-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 117

hangir’in annesi olan, Rajput kökenli Meryem-üz Zamani’ye atfedilmek-
te, halk arasında yaygın biçimde “Jodha Bai” adıyla anılmakla birlikte 
bu adlandırmanın tarihsel kaynaklarda tartışmalı olduğu bilinmekte-
dir. Kırmızı kum taşından inşa edilen yapı, İslami avlu düzeni ile Hindu 
mimarisine özgü sütun ve bezeme unsurlarını bir arada kullanması ba-
kımından, Ekber Şah’ın dinî hoşgörü ve kültürel sentez politikalarının 
mimari düzlemdeki somut bir ifadesi olarak öne çıkmakta; kadınlara ait 
mahrem saray mekânlarının planlanışı açısından da Babür saray hayatı-
nın anlaşılmasında önemli bir örnek teşkil etmektedir.

Jodha Bai Mahal (Meryem Mahal)

Panch (Penç) Mahal ve Khwabgah

Saray kompleksinin öne çıkan diğer yapılarından biri, beş katlı pirami-
dal formuyla dikkat çeken Panch Mahal’dir. Birbirinden farklı 176 sütun 
üzerine oturan bu yapı, rüzgârı yönlendirmeye yönelik tasarlanmış bir 
badgir (yelken kule) işlevi görmüştür. Büyük olasılıkla saray kadınlarının 
serinlemesi ve kenti yüksekten izleyebilmesi amacıyla kullanılmıştır. Ya-
pının katları yukarı doğru çıkıldıkça kademeli olarak daralmakta ve en 
üstte tek kubbeli bir chhatri ile sonlanmaktadır. Ekber’in özel yatak oda-
sı olan Khwabgah (Uykuhane) ise kütüphane ve resmi kayıt ofisleriyle 
çevrelenmiştir. Bu mekânsal düzenleme, imparatorun entelektüel mera-
kını ve devlet yönetimindeki titizliğini açık biçimde ortaya koymaktadır. 
Khwabgah’ın hemen yanında yer alan Anup Talao (Eşsiz Havuz), ortasın-
daki platform sayesinde müzisyenlerin ve şairlerin imparator huzurunda 



118  . H. Hilal ŞAHİN

performans sergilediği bir sanat merkezi işlevi görmüştür. Havuzun dört 
yönünden platforma uzanan köprüler, bu alanın hem izole hem de kont-
rollü biçimde erişilebilir olmasını sağlamaktadır (Jogamayadevicolleg, 
t.y).

Panch Mahal (Penç Mahal)- Beş Katlı Köşk 

Dini Yapılar 

Fetihpur Sikri’deki dini yapılar, kentin dünyevi iktidarı ile manevi 
meşruiyeti arasında kurulan sembolik bağın en belirgin göstergeleridir. 
Şehrin bir Sufi şeyhin keramtiyle kurulmuş olması nedeniyle, cami ve 
türbeden oluşan dini yapı topluluğu yalnızca ibadet mekânları değil, aynı 
zamanda hanedan meşruiyetinin dayandığı kutsal referans noktalarıdır. 

Cuma Camii (Jama Masjid)

1571-1572 yılları arasında tamamlanan Cuma Camii, Fetihpur Sik-
ri’nin en meşhur camisidir. Yapı, klasik İslam mimarisinin temel un-
surlarını barındırmakla birlikte, avluyu çevreleyen revakları ve giriş 
kapılarındaki bezemeleriyle yerel Hint mimari etkilerini de bünyesinde 
taşımaktadır. (UNESCO World Heritage Centre, 2025a). Delhi’de bulu-
nan Cuma Camii (Jama Masjid) ile hem isim olarak hem de mimari açı-
dan benzerlik göstermektedir.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 119

Mimarlık tarihçisi Rizvi’ye göre, caminin en dikkat çekici 
özelliklerinden biri, çatı sistemine entegre edilmiş gelişmiş bir yağmur 
suyu hasadı altyapısıdır. Yeraltı kanalları aracılığıyla toplanan su, büyük 
sarnıçlarda depolanarak kurak dönemlerde cemaatin ihtiyaçlarını 
karşılamıştır. Bu mühendislik başarısı, kentin yalnızca su kıtlığı nedeniyle 
terk edildiği yönündeki geleneksel tezleri önemli ölçüde sorgulanabilir 
kılmaktadır (Rizvi, 1995, s. 473).

Fetihpûr Sikri Cuma Camii

a. Şeyh Selim Çişti Türbesi

Cami avlusunun tam merkezinde yer alan Şeyh Selim Çişti Türbesi, 
Fetihpur Sikri’nin genelinde hâkim olan kırmızı kumtaşı dokusuyla çar-
pıcı bir tezat oluşturan bembeyaz mermer yapısıyla öne çıkar. İlk olarak 
Ekber döneminde kumtaşından inşa edilen türbe, Cihangir devrinde 
tamamen mermerle kaplanmıştır.

Türbeyi çevreleyen mermer kafesler (jali), dünyanın en ince taş işçiliği 
örnekleri arasında sayılmaktadır. Bu kafesler, fildişini andıran bir estetik 
sunmakta ve ışığı süzerek iç mekânda mistik bir atmosfer oluşturmakta-
dır.

Türbenin saçaklarını taşıyan S biçimli mermer destekler, Gucerat 
kökenli Hindu ve Jain mimarisinden alınmış bir unsurdur. Bu durum, 
Sufi geleneğinin yerel kültürle kurduğu güçlü etkileşimi açık biçimde or-
taya koymaktadır.



120  . H. Hilal ŞAHİN

Mezarın üzerinde, abanoz ağacından yapılmış ve sedef kakmalarla 
süslenmiş görkemli bir kanopi bulunmaktadır. İç duvarlar ise büyük ola-
sılıkla Şah Cihan döneminde eklenen zengin bitkisel ve geometrik be-
zemelerle kaplanmıştır. Türbe günümüzde dahi hem Müslümanlar hem 
de Hindular tarafından ziyaret edilen aktif bir hac merkezidir. Özellikle 
çocuk sahibi olmak isteyen kadınların mermer kafeslere iplik bağlama 
geleneği, kentin manevi etkisinin yüzyıllar boyunca canlılığını korudu-
ğunu göstermektedir (İmperial Gazeteer,1881:126).

Selim Çişti Türbesi

Bülend Dervaza

Cuma Camii kompleksinin güney girişinde yer alan Bülend Dervaza 
(Görkemli Kapı), 54 metrelik yüksekliğiyle Babür mimarisinin en anıtsal 
giriş yapılarından biridir. 1575 yılında Ekber’in Gucerat seferindeki za-
ferini anmak amacıyla inşa edilmiştir. Kapı, devasa bir ana kemer ve bu 
kemerin içine yerleştirilmiş daha küçük, insan ölçeğine uygun girişler-
den oluşan çok katmanlı bir tasarıma sahiptir (Jogamayadevicolleg, t.y).

Kapı üzerindeki yazıtlardan biri, dünyevi hırsların geçiciliğine vurgu 
yapan ve Hz. İsa’ya atfedilen şu ifadeyi içermektedir: “Dünya bir köprü-
dür üzerinden geç, fakat üzerine ev inşa etme.” Bu ifade, Ekber’in ulaş-
tığı askerî ve siyasal güce rağmen benimsediği felsefi derinliği ve dinler 
arası diyaloğa verdiği önemi açık biçimde yansıtmaktadır (Indian Class-
room, 2024).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 121

Mescid-i Cuma’da Bülend Dervaze (Zafer Kapısı)

Şehrin Terk Edilişi ve Hayalet Şehre Dönüşmesi

Fetihpur Sikri’nin 1585 yılında, kuruluşundan yalnızca on dört yıl 
sonra terk edilmesi, tarihçiler ve arkeologlar arasında uzun süredir tartı-
şılan bir konudur. Kente “Hayalet Şehir” nitelemesini kazandıran bu sü-
reç, çoğu zaman tek bir nedene, yani su kıtlığına indirgenmiştir. Ancak 
modern akademik çalışmalar, bu kararın çok daha karmaşık siyasal ve 
askerî dinamiklerle ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır (Abhyankar, 
2018).

Geleneksel yaklaşım, kentin kumtaşı sırtı üzerindeki konumunun sür-
dürülebilir bir su temini açısından elverişsiz olduğunu ileri sürmektedir. 
Batıda yer alan yapay gölün ve çevredeki kaynakların, artan nüfus, askerî 
garnizon ve saray bahçelerinin ihtiyaçlarını karşılayamayacak ölçüde ku-
ruduğu iddia edilmektedir. Özellikle aşırı kuyu kullanımı sonucunda ye-
raltı su seviyesinin düşmesi, kentin boşaltılmasının temel nedeni olarak 
gösterilmiştir (East Asia Forum,2016).



122  . H. Hilal ŞAHİN

Buna karşın Syed Ali Nadeem Rizvi gibi araştırmacılar, Fetihpur Sik-
ri’deki su yönetim sistemlerinin son derece gelişmiş olduğunu vurgula-
maktadır.

Yeni dönem tarihçileri, kentin terk edilmesini stratejik bir zorunlu-
luk olarak değerlendirmektedir. 1585 yılında, Babür İmparatorluğu’nun 
kuzeybatı sınırlarında (bugünkü Pakistan ve Afganistan coğrafyasında) 
Özbek ve aşiret kaynaklı tehditler ciddi biçimde artmıştır. Ekber, impa-
ratorluğun güvenliğini sağlamak amacıyla yönetim merkezini Lahor’a 
taşımak zorunda kalmıştır. Lahor’daki on üç yıllık ikameti süresince Fe-
tihpur Sikri’ye geri dönme imkânı bulamayan Ekber’in ardından, Cihan-
gir ve Şah Cihan dönemlerinde Agra ve Delhi yeniden siyasal merkezler 
haline gelmiştir (François,1934: 230-235).

Ekber’in kenti terk etmesinin bir diğer olası nedeni, manevi düzlemde 
yaşanan bir kopuş olabilir. Şeyh Selim Çişti’nin vefatından sonra, bir za-
manlar inziva ve tefekkür mekânı olan Sikri’nin yoğun nüfuslu bir met-
ropole dönüşmesi, kentin ruhani karakterini zayıflatmış olabilir. Bunun-
la birlikte, Fetihpur Sikri’nin terk edilmesi bir son değil Babür mimari 
formlarının sonraki kuşaklara aktarılmasını sağlayan bir “deney alanı” 
işlevi görmüştür (Gupta ve Kaur, 2025:1493-1501).

Fetihpur Sikri, yalnızca estetik bir başkent değil, aynı zamanda Babür-
lü devlet yapısının kökten değiştiği ve modern bir bürokrasiye dönüştüğü 
bir idari laboratuvardır. Ekber Şah, şehri inşa ederken eş zamanlı olarak 
imparatorluğu merkeziyetçi bir yapıya kavuşturan kapsamlı reformları 
burada hayata geçirmiştir. Bu dönemde kurulan Mansabdar sistemi, Tu-
rani, Fars ve Hint kökenli elitleri tek bir rütbe düzeninde birleştirerek 
sadakati doğrudan hükümdara bağlayarak maliye sorumlusu Râja Todar 
Mehl tarafından geliştirilen dahsala vergi sistemi ise hazine gelirlerini 
öngörülebilir ve sürdürülebilir kılmıştır. UNESCO tarafından “evrensel 
bir değer” olarak tescillenen kentin planlı dokusu, aslında bu rasyonel 
devlet aklının ve her inançtan tebaaya eşit mesafede duran Sulh-i Kull 
(mutlak barış) politikasının mekânsal bir izdüşümüdür.

Şehrin fiziksel inşasına paralel olarak yürütülen entelektüel 
faaliyetler, Fetihpur Sikri’yi bir “İndo-İslam Rönesansı” merkezine 
dönüştürmüştür. 1574 yılında kurulan Maktabhâne (Tercüme Bü-
rosu) aracılığıyla Sanskritçe klasikler olan Râmâyana ve Mahâbhâ-
rata gibi eserler Farsçaya çevrilerek Babür saray kültürünün ayrıl-
maz bir parçası haline getirilmiştir. Yaklaşık 24.000 ciltlik devasa 
bir saray kütüphanesinin desteklediği bu ortam, Abul-Fazl gibi bil-
ginlerin tarih yazıcılığında devrim yapmasına ve sanatçıların Pers 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 123

detaycılığı ile Hint natüralizmini birleştiren özgün bir minyatür 
üslubu geliştirmesine imkân tanımıştır. Dolayısıyla Fetihpur Sikri 
idari reformların, çeviri hareketlerinin ve çok kültürlü yönetim ide-
olojisinin birleştiği, Babürlülerin altın çağını simgeleyen bütüncül 
bir kurumsal kimliği temsil etmektedir (Şahin, 2020: 85).

Sonuç

Fetihpur Sikri, yalnızca bir mimari yerleşim değil, Ekber Şah’ın zih-
ninde şekillenen ideal imparatorluk tasavvurunun mekânsal bir modeli 
olarak değerlendirilmelidir. Kırmızı kumtaşı bloklar arasına bilinçli bi-
çimde yerleştirilen sembolik dil, Babürlülerin Hindistan’da inşa etmeyi 
amaçladıkları yeni siyasal ve kültürel düzenin mimari izdüşümünü sun-
maktadır. Bu düzen askerî güç ile manevi otoritenin, Pers estetik anlayışı 
ile yerel Hint zanaatkârlığının, İslam inancı ile evrensel hoşgörü fikrinin 
bir araya getirildiği bütüncül bir yapı üzerine kuruludur. Kent mimari-
sinde gözlemlenen senkretik karakter, Ekber’in “Sulh-i Kul” politikası-
nın mekâna yansımış doğrudan bir ifadesidir. Özellikle Divan-ı Has’ta 
yer alan ve merkezî konuma sahip olan sütun, farklı inanç sistemlerinin 
tek bir siyasal otorite altında nasıl birlikte var olabileceğini somutlaştı-
ran güçlü bir fiziksel simge işlevi görmektedir. Bu mimari tercih, Ekber 
Şah’ın Hindistan coğrafyasını yalnızca askerî araçlarla değil, ortak bir 
kültürel üst kimlik inşa ederek yönetme arzusunun açık bir göstergesidir. 
Fetihpur Sikri’de uygulanan modüler gaz ölçü sistemi ile önceden hazır-
lanmış taş blokların kullanımı, Babür bürokrasisinin ve mühendislik ka-
pasitesinin ulaştığı ileri düzeyi ortaya koymaktadır. Bu teknik yetkinlik, 
kentin kısa sürede inşa edilmesini ve estetik bütünlüğünü açıklamakla 
kalmamakta, aynı zamanda Babür devlet aygıtının rasyonel, planlı ve di-
siplinli karakterini de belgelemektedir. 

Günümüzde UNESCO Dünya Mirası Listesi’nde yer alan Fetihpur 
Sikri, terk edilmiş olmasına rağmen bir “ölü şehir” olarak değil, tarihsel 
sürekliliğini koruyan bir “hafıza mekânı” olarak varlığını sürdürmekte-
dir. Kent, modern Hindistan’ın kültürel kimliğinin oluşumunda belirle-
yici rol oynayan Babür mirasının en saf ve deneysel örneklerinden birini 
temsil etmektedir.

Şehrin başkentlik süresinin görece kısa olması, bir başarısızlıktan 
ziyade, Babür devletinin kendi siyasal karakterini arama ve inşa etme 
sürecinin yoğunluğunu yansıtmaktadır. Fetihpur Sikri, taşın adeta dile 
geldiği ve iktidarın meşruiyetinin hem gökyüzüne hem de toprağa ka-
zındığı eşsiz bir mimari anıt niteliğindedir. Kentin mimari dili, sonraki 
dönemlerde özellikle Şah Cihan’ın Delhi’de inşa ettirdiği Kızıl Kale (Lal 
Qila) ve Jama (Cuma) Masjid gibi anıtsal yapılara ilham kaynağı olmuş-



124  . H. Hilal ŞAHİN

tur. Bu yönüyle Babür estetiğinin temel yapı taşlarından biri hâline gel-
miştir. Dolayısıyla Fetihpur Sikri, geçici bir hevesin ürünü olarak değil, 
kalıcı bir medeniyet tasavvurunun ve bir Hint-İslam Rönesansı’nın ilk 
büyük mimari manifestosu olarak değerlendirilmelidir.

Kentin su sorunları gibi pragmatik gerekçelerle terk edilmiş olması 
dahi, Babürlülerin devletin bekası uğruna yerleşik konfordan vazgeçe-
bilen dinamik, hareketli ve stratejik siyasal karakterini yansıtmaktadır. 
Fetihpur Sikri’nin sessizliği, bir yenilginin değil Ekber Şah döneminde 
atılan güçlü düşünsel ve kültürel temellerin, merkezden çevreye doğru 
tüm Hindistan coğrafyasına yayılmasının hikâyesidir. Günümüzde Ha-
yalet Şehir olarak da tanınan Fetihpur, taş ve estetik unsurların ötesinde, 
farklılıkların uyum içinde bir arada var olabileceği bir dünya düzenine 
dair düşüncenin, tarihten günümüze uzanan mimari bir vasiyeti olarak 
okunmalıdır.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 125

Kaynakça
Abhyankar, R. M. (2018). Fatehpur Sikri: The ghost city of Akbar. New Delhi: 

Heritage Publishers.
Abu’l-Fazl. (1907). The Akbar Nama (C. II). (H. Beveridge, Çev.) Calcutta: The 

Asiatic Society.
Archaeological Survey of India (ASI). (2025). Fatehpur Sikri: World heritage 

sites. Erişim adresi: https://asi.nic.in/fatehpur-sikri/
Brand, M., & Lowry, G. D. (1985). Fatehpur-Sikri: A sourcebook. Cambridge, 

MA: Aga Khan Program for Islamic Architecture at Harvard University 
and the Massachusetts Institute of Technology.

Brown, P. (1959). Indian architecture (Islamic period) (4. baskı). Bombay: D. B. 
Taraporevala Sons & Co.

François, B. (1934). The travels of Francois Bernier: Containing the history of 
the late revolution of the empire of the Great Mogol. (A. Constable, Çev.). 
Oxford: Oxford University Press.

Gupta, S., & Kaur, R. (2025). Architectural synthesis and administrative 
symbolism in Fatehpur Sikri. Journal of Mughal Studies and Heritage, 
12(4), 1493-1501.

Imperial Gazetteer of India. (1881). Fatehpur Sikri. (Cilt 3). Londra: Trübner & 
Co.

Indian Classroom. (2024, 15 Mart). History of Fatehpur Sikri and Salim Chishti 
[Video dosyası]. Erişim adresi: https://www.youtube.com/

Jogamaya Devi College. (t.y.). Mughal architecture: Fatehpur Sikri and the reign of 
Akbar. Department of History. Erişim adresi: https://jogamayadevicollege.
ac.in/ İlk Erişim Tarihi:22.12.2025

Kanisetti, A. (2025). The victory city: Strategic geography of the Mughal capital. 
Mumbai: Deccan Echoes Publishing.

Koch, E. (1990). Mughal architecture: An outline of its history and development 
(1526-1858). Münih: Prestel.

Make Heritage Fun. (2016). The symbolism of Diwan-i-Am in Mughal 
governance. Erişim adresi: https://www.makeheritagefun.com/ İlk Erişim 
Tarihi:22.12.2025

Manasse, J. (2023). Sulh-i Kul and the divine faith: Akbar’s ideological imprint 
on Fatehpur Sikri. Chicago: University of Chicago Press.

Peterson, K. (1996). The archaeology of Fatehpur Sikri: Pre-Mughal phases. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Rizvi, S. A. A. (1975). Religious and intellectual history of the Muslims in 
Akbar’s reign. New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers.

Rızvi, S. A. (1995). Fetihpûr Sikri. İslâm ansiklopedisi (C. 12, s. 473). ). İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yay.

Siddiqi, Z. (2006). City of Agra under the Mughals from 1526-1707 (Ph.D. Thesis). 
Aligarh Muslim University Department of History Centre of Advance 



126  . H. Hilal ŞAHİN

Study, Aligarh. http://ir.amu.ac.in/1387/1/T%206542.pdf . Erişim Tarihi: 
13.12.2025.

UNESCO World Heritage Centre. (2025a). Fatehpur Sikri https://whc.unesco.org/
en/list/212/ İlk Erişim Tarihi:20.12.2025

UNESCO World Heritage Centre. (2025b). Fatehpur Sikri  https://whc.unesco.
org/en/list/255/

İlk Erişim Tarihi:2.12.2025



,,

Bölüm 8

EVLİYA ÇELEBİ SEYAHATNÂMESİ'NDE 
RÜYALARIN İŞLEVİ

Hüseyin BAYARSLAN1 

1  Arş. Gör. Dr, Kırıkkale Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih 
Bölümü. huseyin.bayarslan@gmail.com ORCİD: 0000-0002-9429-6265



128  . Hüseyin BAYARSLAN

GİRİŞ

Tarih boyunca kadim inançlar ve semavi dinler bağlamında rüya ol-
gusu, bireysel ve toplumsal uygulamaları şekillendiren teolojik bir refe-
rans kaynağı olarak kabul edilmiştir. İslam geleneğinde ise bu fenomen, 
Kur’an ve hadis çerçevesinde ele alınmış ve özellikle tasavvuf düşünce-
sinde merkezi bir konum kazanmıştır. Bu bağlamda Evliya Çelebi’nin 
1630’daki rüyası, onun seyahat motivasyonunu ve eserinin manevi çerçe-
vesini belirleyen temel bir olay olarak, müellif tarafından öne çıkarılmış-
tır. Ahi Çelebi Camii’nde gerçekleşen rüyada, Peygamber ve sahabeler ile 
birlikte ruhlar aleminden birçok evliya ve Kerbelâ şehidi görünür. Rüya 
boyunca Evliya, Sa‘d B. Ebû Vakkas aracılığıyla, gördüğü yerleri yazıp 
dünyayı gezmesi, İslam coğrafyasını kayda geçirmesi ve hem dünya hem 
ahiret sorumluluklarını yerine getirmesi için tembihlenir.1 Yine onun 
aracılığıyla Peygamber, Evliya Çelebi’ye şefaat ve seyahat talimatını ile-
tir. Rüya, Evliya’nın “dünya seyyahı” kimliğini pekiştirirken, sahabelerin, 
peygamberlerin ve imamların ellerinin öpülmesi ve duaların alınması, 
onun manevi gelişimi ve seyahat eyleminin ilahi onayını simgeler. Rü-
yanın ardından Evliya, rüya yorumcularına danışarak aldığı müjdeler ve 
manevi onay doğrultusunda İstanbul’dan yola çıkarak tarihî ve coğrafî 
gözlemlerini kaleme almaya başlar (Evliya Çelebi, 2003a:2-5). Evliya Çele-
bi, uzun seyahatlerinin ardından İstanbul’daki baba ocağına döndüğün-
de, vefat etmiş olan babası Derviş Mehmed Zıllî ile rüya aleminde manevi 
bir buluşma yaşar. Rüyasında babası kendisini tebrik ederek, seyahatinin 
ve ticaretinin mübarek olması için dua eder. Özellikle Ankara’da yaşadı-
ğı “Er Sultan” hadisesine atıfta bulunarak, oğlunun bu yolda manevi bir 
olgunluğa eriştiğini tasdik eder. Babası, rüya içerisinde Çelebi’ye üç kez 
Tekâsür suresini okutur. Uyanışının hemen ardından babasının mezarı-
na giden seyyah, rüyadaki manevi talimata sadık kalarak kabir başında 
aynı sureyi üç kez okur ve babası için bir hatme başlar. Bu rüya, hayattay-
ken seyahat izni veren babanın, ölümünden sonra da oğlunun yolculu-
ğunu tasdik etmesi anlamına gelir (Evliya Çelebi, 2008b:576-577). Evliya 
Çelebi, Bursa’dan İstanbul’daki baba evine dönüşünü, gizli yürüttüğü ilk 
yolculuğun babası tarafından rüya yoluyla öğrenilmiş olması üzerinden 
tasavvufi bir bağlama yerleştirir. Derviş Mehmed Zıllî’nin, oğlunun kay-
bolduğu gece dualarla uykuya dalması ve rüyasında Evliya’yı Bursa’da 
Emir Sultan’ın huzurunda seyahat edebilmek için niyaz ederken görmesi, 
ardından rüya âleminde büyük velilerin Evliya adına araya girmesi ve 
babanın bu manevi mecliste rıza göstermesi, yolculuğun meşruiyet ka-
1	  Cennetle müjdelenen on sahabeden biri olan Saʿ d b. Ebû Vakkâs, 592 yılında Mekke’de 
doğmuş, İslamiyet’i çok genç yaşta kabul etmiş ve Peygamber’in yanında ilk Müslümanlar 
arasında yer almıştır. Bedir, Uhud ve diğer gazvelere katılmıştır. Hz. Ömer’in hilafeti dö-
neminde Kâdisiyye Savaşı’nı kazanarak Sâsânîler’e karşı İslam ordusuna liderlik etmiş ve 
Kûfe şehrini kurup valiliğini yürütmüştür. Sahâbe arasında Resûlullah’a yakınlığı, cesareti 
ve komutanlık yetenekleriyle tanınmıştır (Hatiboğlu, 2008:372-375).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 129

zandığını ve seyyahlığın ilahi irade çerçevesinde şekillendiğini ifade eder 
(Evliya Çelebi, 2008a:72). Evliya Çelebi’nin Kadir Gecesi’nde gördüğü 
rüya, seyyahın Hac yolculuğunun manevi başlangıcını oluşturur. İstan-
bul’daki durağanlıktan bunaldığı bir dönemde Ebâ Eyyub-ı Ensarî’nin 
ruhaniyetinden yardım diledikten sonra uykusunda hocası Evliya Efendi 
ve babasını gören Çelebi, onlardan yeryüzünü gezmesini emreden ayetler 
dinler. Özellikle babasının ensesine vurduğu “pehlivan tokadı” ve tüm 
bedenine üflemesi, rüyayı, seyyahın vücuduna fiziksel bir güç ve gönül 
aydınlığı veren bir manevi tedaviye dönüştürür (Evliya Çelebi, 2011d:3-
5). Eserin bütününe bakıldığında bu başlangıç rüyasının ve ardından 
gelen rüyaların Evliya Çelebi’ye mahsus bir örnek olmadığı görülür. Se-
yahatnâme’nin pek çok yerinde, Evliya Çelebi’nin kendi rüyalarının yanı 
sıra çevresindekilerin gördüğü rüyalara da yer verilmektedir. Bununla 
birlikte, yazarın kurgularının dışında çeşitli kaynaklardan aktarılan rü-
yalar da mevcuttur. Bu çalışmada, Seyahatnâme’deki rüyalar tematik bir 
çerçevede kategorize edilerek incelenmiştir.

Önleyici İkaz, Manevi İhtar ve Ceza	

Evliya Çelebi, Aziz Mahmud Hüdayi’nin müderrislik ve kadılık kari-
yerinden feragat ederek tasavvufa yönelmesini sarsıcı bir rüya tecrübesi-
ne dayandırır.2 Rüya aleminde cehennem ateşini müşahede etmesi, Hü-
dayi’nin dünyevi makamlarından vazgeçip Üftâde Efendi’ye intisabına ve 
nihayetinde “asrın kutbu” mertebesine erişmesine zemin hazırlar. Çelebi, 
170000 müritle birlikte kendisini de bu halkaya “manevi evlat” sıfatıyla 
dahil ederek söz konusu dönüşümü daha geniş kapsamlı bir irşad silsi-
lesinin kökeni şeklinde sunar (Evliya Çelebi, 2003b:438) Hafız Ahmed 
Paşa’nın, Fatih Camii yakınına inşa ettirdiği mabedi, rüya yoluyla tecelli 
eden bir manevi hesaplaşma ekseninde aktarılır. Anlatıya göre Hafız Ah-
med Paşa, rüyasında Fatih Sultan Mehmet tarafından kendi camisinin 
cemaatini eksilttiği gerekçesiyle azarlanır ve katledilir. Bu manevi ihtar, 
paşanın, rüyadan yetmiş gün sonra vefat etmesiyle karşılık bulur. Def-
ni esnasında mezar lahdinden düşen bir taşın, paşanın başını bir kılıç 
darbesi gibi kesmesi, rüyada verilen hükmün infazı olarak sunulur (Ev-
liya Çelebi, 2003a:266). Evliya Çelebi, Kırım seyahati kapsamında denize 

2	  Azîz Mahmûd Hüdâyî’nin asıl adı Mahmûd olup “Azîz” sıfatı ona ululuk ve manevî bü-
yüklüğünü göstermek için verilmiş, “Hüdâyî” mahlası ise doğru yola mensup anlamında şey-
hi Üftâde tarafından kendisine takılmıştır. 1543 yılında Koçhisar’da doğmuş, Sivrihisar’da 
yetişmiş, ilk tahsilini burada yaptıktan sonra İstanbul’a gelerek Küçükayasofya Tekkesi ya-
nındaki medresede Nâzırzâde Ramazan Efendi’den şerîatın zahirini öğrenmiş, Halvetî Şeyhi 
Nûreddinzâde Muslihuddin Efendi’nin sohbetlerine katılarak bâtın ilmine ilgi göstermiştir. 
Medrese tahsilini tamamladıktan sonra hocasıyla Edirne, Şam, Mısır ve Bursa’ya gidip mü-
derrislik ve kadılık asistanlığı yapmış, Bursa’da hocasının halifesi olarak tasavvufî terbiyesi-
ni tamamlamış ve Anadolu ile Rumeli’de irşâd vazifesinde bulunmuştur. İstanbul’a yerleşerek 
önce vâizlik yapmış, ardından Üsküdar’daki zâviyesini inşa etmiştir. 1628 yılında vefat eden 
Hüdâyî, 1543-1628 yılları arasında sekiz pâdişâh devrini görmüştür (Güven, 2012:105-142).



130  . Hüseyin BAYARSLAN

açılmadan önce müşahede ettiği tekinsiz rüyaları, yaklaşan tehlikelerin 
habercisi olarak sunar. 350 kişilik bir kafileyle gemide bulunduğu esnada 
yaşadığı bu rüya deneyimi, yarattığı derin kaygı neticesinde seyyahı sa-
daka yoluyla, gelebilecek belaları defetme girişimine sevk eder. Bununla 
birlikte Evliya Çelebi, söz konusu manevi uyarılara rağmen uğurlu saate 
bakmadan, sadece tevekkül esasıyla yola çıktığını belirtir (Evliya Çele-
bi, 2008a:152). Evliya Çelebi, Ankara’dan ayrılmaya hazırlandığı sırada 
patlak veren siyasi bir krizi ve bir Osmanlı paşasının hayatını kurtaran 
manevi uyarıyı aktarır. Padişahın emriyle paşayı öldürmek üzere kırk 
kapıcıyla şehre gelen Mustafa Ağa, kale kapılarını kapatıp sarayı basma-
dan önce, paşa “korkutucu ve tehlikeli” bir rüya görür. Rüyadaki işareti 
ciddiye alarak uyanır uyanmaz bir saraçla kıyafet değiştirir hızlıca şehir-
den uzaklaşarak sarayı basanların elinden kurtulmuş olur (Evliya Çelebi, 
2008b:532). Melek Ahmed Paşa’nın azli ve Abdal Han’ın Bitlis’e dönü-
şüyle ortaya çıkan hayati risk karşısında Çelebi, dışarıda Han’a bağlılık 
sergileyip hediyeler kabul ederek durumu idare ederken, babası rüyasın-
da “Ahlat Kalesi üzerinden çıkışın kolaydır” diyerek Kur’an okumasını 
tavsiye eder. (Evliya Çelebi, 2010c:34-35).3

Atalarının yurdu olan Demirci’de kölelerinin kaçmasıyla büyük bir 
maddi ve manevi kayıp yaşayan Evliya Çelebi, tüm aramalara rağmen 
sonuç alamayınca istihareye yatar ve rüyasında daha önce Kula’da ta-
nıdığı Şeyhî Çelebi’yi görür. Şeyh, seyyahın elinden tutarak kaçanların 
saklandığı bağı tarif eder ve onu 12 saat mesafedeki Kula’ya davet eder. 
Uyandığında bu manevi haritanın izini süren Çelebi, Kula’ya vardığında 
rüyadaki işaretlerin harfiyen gerçekleştiğini kölelerini bir bağ evinde ke-
bap çevirirken suçüstü yakalayarak görür. (Evliya Çelebi, 2011d:53-57). 

Mehmed Giray Han, kendisine yönelik azil haberini alınca yirmi yedi 
yıl önce gördüğü ve Dağıstan padişahına sığındığını simgeleyen rüyası-
nın vaktinin geldiğini anlar. Bu manevi işaretle tahtından vazgeçen Han, 
yanına oğullarını ve sadık adamlarını alarak Bahçesaray’dan ayrılır. Ev-
liya Çelebi, hâmisine sadakatini sunarak bu belirsiz yolculuğa katılır ve 
Han tarafından samur kürk ve harcırahla ödüllendirilir. Han, şehirden 
çıkarken kendisini görevden alan Osmanlı yetkililerine ağır beddualar 
ederken, isyana meyilli Kırım halkını ise Akkaya’da toplanıp vuruşa-
cakları bahanesiyle oyalayarak rüyasındaki iltica planını devreye sokar 
3	  Melek Ahmed Paşa, 17. yüzyılda Osmanlı Devleti’nin vezîriâzamlarından biridir. İstan-
bul Fındıklı doğumlu olup babası Dağıstan Abazaları’ndan gelen bir kapıcılar kethüdâsıdır. 
Çocuk yaşta saraya verilmiş, Enderun’da eğitim görmüş ve Sultan I. Ahmed tarafından “Me-
lek” lakabıyla tanınmıştır. IV. Murad döneminde çeşitli saray görevlerinde bulunmuş, Bağdat 
Seferi sonrası silâhdar ağası ve vezirliğe yükselmiş, Diyarbekir, Halep ve Şam valiliklerinde 
görev yapmıştır. IV. Murad’ın kızı Kaya İsmihan Sultan’la evlenmiş, IV. Mehmed döneminde 
Bağdat beylerbeyi ve vezîriâzam olarak önemli roller üstlenmiştir. Evliya Çelebi, Melek Ah-
med Paşa ile yakın akrabalık ve uzun süre maiyetinde bulunması nedeniyle seyahatlerinde 
Paşa ile birlikte hareket etmiş ve seferlerini eserinde aktarmıştır (Saricaoğlu, 2004:42-44).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 131

(Evliya Çelebi, 2011a:591-592). Evliya Çelebi, temiz ve mamur olarak nite-
lediği bir Tatar köyünde istirahat ederken rüyasında bir kişinin kendisini 
Taman Denizi’nin karşı kıyısından çağırdığını ve Mehmed Giray Han ile 
birlikte güvenli topraklara geçmesini söylediğini görür. Sabah olduğun-
da rüyasını anlattığı ev sahibi, bu çağrının bizzat kendisinden geldiğini 
iddia ederek Osmanlı Sultanı’nın yakında Kırım Hanı’nı görevden ala-
cağını ve Çelebi’nin de Han ile birlikte Dağıstan’a sığınması gerektiğini 
ifade eder (Evliya Çelebi, 2011a:586-587). Evliya Çelebi’nin Kırım’da bir 
bayram gecesi gördüğü rüya, zorunlu sürgünü önceden haber verir. Rü-
yada daha önce Dağıstan’a davet eden manevi şahsiyetler yeniden zuhur 
ederek Han’a ve Çelebi’ye Osmanlı Devleti’ne karşı isyandan kesinlikle 
kaçınmalarını emreder. Han’ın Dağıstan’da kalacağı, Çelebi’nin ise Kı-
rım’a döneceği belirtilirken “Han’ın bedeninin sonradan Kırım’a getiri-
leceği” ifadesi yaklaşan ölümü ima eder. Bu uyarının hemen ardından 
İstanbul’dan gelen azil fermanı, Mehmed Giray Han’ın görevden alındı-
ğını ilan eder. Kırım’da Karaçı ve Nogay unsurlar arasında Osmanlı’ya 
karşı silahlı direniş çağrıları yükselse de Han, rüyadaki ikaza sadık kala-
rak isyanı engeller. İstanbul’a gitmeyi reddedip karadan yola çıkacağını 
söyleyerek halkı yatıştırır ve Dağıstan’a çekilme sürecini başlatır. (Evliya 
Çelebi, 2011a:589-591).

Evliya Çelebi 1646 yılı Urfa ziyareti kapsamında şehir idarecisi Baki 
Paşa tarafından tecrübe edilen hadiseyi rüyaların manevi denetim işle-
vi üzerinden temellendirir. Hazreti İbrahim himayesinde bulunduğuna 
inanılan bu yerleşim yerinde Baki Paşa vakıf varlıklarını denetleme mas-
kesi altında halktan usulsüz kaynak sağlama niyetine kapılır. Bu tasav-
vurun hemen ardından uykusunda sarsıcı bir manevi ihtarla karşılaşan 
idareciyi rüyasında elinde asasıyla “Ya Kahhar” zikrini icra eden heybetli 
bir şahsiyet karşılar. Bu nurani figür idari emir belgelerini elinden alarak 
paşayı asasıyla darp eder ve vakıf varlıklarına yönelik niyetini sorgular. 
Şiddetli bir sarsıntıyla uyanan Baki Paşa yaşadığı tecrübeyi şehir imamı 
ve Evliya Çelebi ile paylaşır. Çelebi uyarının ciddiyetine binaen kurban 
kesilmesini sadaka dağıtılmasını ve hatim okutulmasını salık verir. Baki 
Paşa buna uyarak nedamet getirir. Rüya aracılığıyla vakıfların dokunul-
mazlığı sağlanmış olur (Evliya Çelebi, 2006a:207-208).

Evliya Çelebi, Ankara seyahati sırasında yaşadığı bir tecrübeyi hem 
şahsi hem de siyasi sonuçları olan bir rüya anlatısı üzerinden aktarır. 
Ankara’ya vardığında önce Hacı Bayram-ı Veli’yi ziyaret eden seyyah, o 
gece uykusunda kendisini sitemle karşılayan bir başka manevi şahsiyet-
le karşılaşır. Kendisini “Er Sultan” olarak tanıtan bu zat, Çelebi’ye kendi 
makamını ziyaret etmeden geçmesinin yakışık almadığını söyler ve sa-
bah namazından sonra ona rehberlik edecek, kendisine benzeyen birini 
göndereceğini vadeder. Sabah uyandığında rüyasındaki şahsın aynısıyla 



132  . Hüseyin BAYARSLAN

karşılaşan Çelebi, bu gizemli rehberin elinden tutarak Ankara’daki pek 
çok velinin kabrini ziyaret eder. Ancak rehberin aniden bir bozahanenin 
önünde kaybolmasıyla sarsılan seyyah, büyük bir mahcubiyet ve kafa ka-
rışıklığıyla Er Sultan’ın türbesine sığınır. Burada tekrar uykuya daldığın-
da Er Sultan’ı ikinci kez rüyasında görür. Bu defa aziz, ona hem önemli 
nasihatlerde bulunur hem de yanındaki paşaya iletilmek üzere siyasi bir 
mesaj yollayarak, Ankara Kalesi’ne kapanıp isyan (celalilik) etmemesi ve 
halka eziyetten kaçınması gerektiğini bildirir. Uyanır uyanmaz bu mesajı 
paşaya ileten Çelebi, paşanın da aynı rüyayı gördüğünü ve isyan fikrinden 
vazgeçerek silahları toplattığını öğrenir (Evliya Çelebi, 2008b:527-530).

Şehirleşmeye Katkı Sağlayan Rüyalar

Evliya Çelebi, Unkapanı yangınından mucizevi şekilde kurtulan na-
lıncı dükkânıyla andığı Nalıncı Memi Dede’nin vefat sürecini, Sultan III. 
Murad’ın gördüğü bir rüya üzerinden temellendirir. Anlatıya göre, vefat 
ettiği gece padişahın rüyasına giren Dede, cenazesinin Fatih’te kılınma-
sını, ardından kendi evine defnedilmesini ve üzerine bir türbe, tekke ile 
çeşme inşa edilmesini talep eder. Sultan Murad, bu isteği yerine getirerek 
cenaze namazına katılır, tabutu bizzat omuzlar ve istenen yapıları inşa 
ettirir. Çelebi’nin kurgusunda, rüya yoluyla iletilen vasiyet İstanbul’un 
fiziksel dokusunda kalıcı bir mimari esere ve ziyaretgâha dönüşürken 
mekânın kutsiyetine de zemin hazırlar (Evliya Çelebi, 2003a:335-337).

İstanbul’un kurucu figürü İmparator Konstantin’in din değiştirme 
süreci rüya yoluyla gerçekleşen bir şifa hadisesine dayandırılır. Anlatıya 
göre, çaresi bulunamayan ağır bir cüzzam hastalığına yakalanan impa-
rator, kendisine önerilen masum çocukların kanıyla yıkanma yöntemi-
ni halkının feryatlarına kayıtsız kalamayarak reddeder. Bu merhametli 
tavrın karşılığı, rüyasında Hz. İsa’nın, imparatorun vücuduna dokunma-
sı ve onu hastalıktan tamamen arındırmasıdır. Rüyadan uyanıldığında 
şifanın gerçekliğe dönüşmesi, Konstantin’in eski inancını terk ederek 
Hıristiyanlığı benimsemesini sağlar. Ardından İstanbul’da kapsam-
lı imar faaliyetlerine başlar. (Evliya Çelebi, 2003a:21-23). Konstantin’in 
rüyalarından etkilenen tek bölge İstanbul değildir. Evliya Çelebi, Ku-
düs’teki kutsal yapıların inşasını İmparator Konstantin’in rüyasında Hz. 
İsa’dan aldığı manevi bir talimatla ilişkilendirir. Konstantin, uykusunda 
Hz. İsa’nın kendisinden annesi Helena’yı Kudüs’e göndermesini ve orada 
Beytüllahim ile şehir merkezinde mabetler inşa ettirmesini istediğini gö-
rür. Uyanır uyanmaz bu isteği gerçekleştirmek için büyük kaynaklar ve 
kalabalık bir ordu seferber eden imparator, annesini bölgeye göndererek 
inşa sürecini başlatır. Helena’nın Kudüs’e varıp Kamame Kilisesi gibi dini 
ve mimari açıdan önemli yapıları inşa etmesi, rüya yoluyla gelen mesaja 
dayandırılır (Evliya Çelebi, 2003a:23).



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 133

Evliya Çelebi, Tophane sırtlarındaki Galatasarayı çevresinde yer aldı-
ğını belirttiği demir madeninin yerini bir ilim merkezine bırakmasını II.
Bayezid’in rüyalarıyla ilişkilendirir. Padişahın bu mevkideki konaklama-
ları esnasında Hz. Peygamber’i rüyasında görerek ondan aldığı talimatlar, 
bu noktada bir medrese ve darüşşifa inşa ettirmesine yol açar (Evliya Çe-
lebi, 2003a:38-39). Evliya Çelebi, Koyun Baba Külliyesi’nin tesisini Sultan 
II. Bayezid’in Kadir Gecesi tecrübe ettiği bir rüyayla gerekçelendirir. Hacı 
Bektaş-ı Veli’nin müridi olan ve vefatıyla kabrinin yeri unutulan Koyun 
Baba, rüya vasıtasıyla padişaha kendi mezarı üzerine türbe, cami, aşevi 
ve misafirhaneden müteşekkil bir yapı grubu inşa edilmesini vasiyet eder. 
Bu manevi çağrıyı ivedilikle icra eden Sultan Bayezid, söz konusu yeri 
bir hayrat merkezine dönüştürür (Evliya Çelebi, 2008a:210-211). Evliya 
Çelebi, Kars Kalesi’nin III. Murad dönemindeki yeniden inşa sürecini, 
bir velinin mezarının bulunmasını sağlayan manevi bir keşif hadisesiyle 
irtibatlandırır. Lala Mustafa Paşa komutasındaki ordunun harabeye dön-
müş kaleyi imar ettiği sırada, askerler arasında bulunan “salih bir Kur’an 
hafızı” rüyasında yaşlı bir zat görür. Kendisini Ebü’l-Hasan-ı Harakanî 
olarak tanıtan bu kişi, makamının kale içinde olduğunu belirterek yerini 
tarif eder ve nişan olarak bir kuyunun kazılmasını ister. Bu rüya üzeri-
ne başlatılan kazı çalışmalarında, tarif edilen noktadan üzerinde “Kutlu 
şehid Harakanî benim” yazılı bir mermer blok çıkarılır. Çelebi, sanduka 
açıldığında vücudun taptaze durduğunu ve yarasından taze kan akmaya 
devam ettiğini aktarır. Bu manevi keşif, kalenin fiziksel inşasına kutsal 
bir boyut katar. Lala Mustafa Paşa, onun kabrini onarıp üzerine bir tekke 
ve kendi adıyla anılan bir cami inşa ettirir (Evliya Çelebi, 2008b:385).

İskender-i Zülkarneyn, iki deniz arasındaki yükseklik farkını tespit 
ettikten sonra Hazar Denizi’ni Karadeniz’e dahil etmek amacıyla deva-
sa bir kazı faaliyeti başlatır. Dönemin ünlü filozofları ve mühendisleri, 
bu işin maliyeti ve İskender’in kalan ömrünün buna yetmeyeceği konu-
sunda kendisini uyarsalar da asıl belirleyici unsur uykusunda karşısına 
çıkar.  Çelebi, İskender’in gece gördüğü “korkunç bir rüya” neticesinde 
bu büyük projeden derhal vazgeçtiğini kaydeder. Sonrasında İskender, 
denizleri birleştirmek yerine iki deniz arasına üç katlı devasa surlar ve 
hendekler inşa ederek kavimler arasında bir sınır çizer (Evliya Çelebi, 
2008b:352-354). Seyahatnâme, Babadağı şehrinin isimlendirilmesini ve 
gelişimini, tarihi bir şahsiyetin manevi mirasıyla birlikte Osmanlı padi-
şahının gördüğü rüyaya dayandırır. Anlatıya göre, Hacı Bektaş-ı Velî’nin 
izniyle Horasan’dan Anadolu’ya gelen ve Avrupa içlerine kadar uzanan 
geniş bir coğrafyada gizlice İslam’ı yayan Sarı Saltık, hayatının sonun-
da Babadağı’na yerleşmiş ve buraya defnedilmiştir. Şehrin ismi, onun 
hatırasından gelmektedir. Başlangıçta balta girmemiş bir ormanlık ve 
ağaçlık olan bölge, Sultan II. Bayezid’in rüyasında Sarı Saltık’ı görme-



134  . Hüseyin BAYARSLAN

si neticesinde onun hatırasına vakfedilmiştir (Evliya Çelebi, 2006b:467-
468). Evliya Çelebi, II. Bayezid’in nefis terbiyesini ve Sarı Saltık’ın kayıp 
mezarının rüya yoluyla bulunmasını ardışık kerametler bütünü şeklinde 
sunar. Anlatı, Bayezid’in yedi yıl boyunca hayvansal gıdadan uzak dura-
rak ulaştığı manevî seviye ile başlar. Padişahın paça arzusunu bastırmak 
için “kör nefsi”ni gelincik suretinde ağzından çıkarıp ona cenaze namazı 
kıldırması, bu terbiyenin sembolik ifadesidir. Bu manevî yetkinlikle Kili 
ve Akkirman seferine çıkan Bayezid, Babadağı’nda Sarı Saltık’a ait oldu-
ğu söylenen fakat “inkârcılar” tarafından çöplüğe çevrilen kabir bilgisini 
edinir ve Kara Şemseddin ile birlikte istihareye yatar. Çelebi’nin aktardı-
ğına göre Sarı Saltık, rüyada onlara görünerek yaklaşan fetihleri müjdeler 
ve makamının bu zillet hâlinden kurtarılmasını talep eder. Padişah ile 
Kara Şemseddin’in aynı rüyayı görüp yazdıklarını mühürleyerek şeyhü-
lislama göndermeleri anlatının keramet boyutunu pekiştirir. Ardından 
çöplük temizlenerek Sarı Saltık’ın adını taşıyan mermer sanduka ortaya 
çıkarılır. Çelebi, bu hadiseyi II. Bayezid’in kutupluk mertebesine eriştiği-
nin göstergesi olarak sunar (Evliya Çelebi, 2006b:475-476). Evliya Çelebi, 
Babadağı’ndaki Sarı Saltık Külliyesi’ni anlatırken yapının oluşumunda da 
rüyanın etkisinden bahseder. Sultan II. Bayezid tarafından cami, medre-
se, kervansaray ve imaretten oluşacak biçimde inşa ettirilen külliyenin 
idaresi Kırım Hanı Mengli Giray’a verilmiş, ancak inşaat tamamlandık-
tan sonra Sarı Saltık’ın hem türbedar Kademli Dede’nin hem de Mengli 
Giray Han’ın rüyasına girerek taş ve kurşun kaplı kubbenin kaldırılma-
sını, yerine ahşap bir kubbe yapılmasını istemesi, sonucunda taş kubbe 
yıkılarak yüksek bir tahta kubbe inşa edilmiştir. Çelebi, türbenin içini 
altın yaldızlı mushaflar, büyük şamdanlar ve Sarı Saltık’a nispet edilen 
tuğ, davul ve sancaklarla tasvir ettikten sonra burada bulunan dervişlerin 
musiki ve şiirle yoğrulmuş kültürel düzeyini Timurlu hükümdarı Hüse-
yin Baykara’nın meclisine benzeterek över (Evliya Çelebi, 2006b:477-479).

Selimiye Camii’nin İstanbul yerine Edirne’de inşa edilmesi, Sultan 
II. Selim ile veziri Lala Mustafa Paşa’nın aynı gece gördüğü ve birbirini 
tamamlayan rüyalara dayandırılır. Anlatıya göre Sultan Selim, Fener-
bahçe’de uyuduğu sırada rüyasında Hz. Peygamber’i görür. Peygamber, 
Kıbrıs’ın fethi karşılığında verilen cami ahdini hatırlatarak mabedin 
Edirne’de emreder. Aynı gece Lala Mustafa Paşa da rüyasında Kıbrıs ga-
nimetlerinin bu inşaat için sultana teslim edilmesi gerektiğine dair Pey-
gamber’den bir ihtar alır. Sabah bir araya geldiklerinde rüyaların birebir 
örtüştüğünün anlaşılması, ganimetlerin Edirne’ye sevk edilmesini sağlar. 
Çelebi, caminin yalnızca yerinin değil, temelinin ve kıblesinin de rüya-
da Hz. Peygamber tarafından tayin edildiğini vurgular (Evliya Çelebi, 
2006b:569-570). Evliya Çelebi, Selimiye Camii’nin tamamlanışından son-
ra II. Selim’in vefatını da rüya merkezli bir manevi buluşma çerçevesinde 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 135

anlamlandırır. Cami tamamlanıp padişaha haber ulaştığında Sultan Se-
lim, aynı gece rüyasında yeniden Hz. Peygamber’i görür ve bu kez Selimi-
ye’de toplanan cemaatle birlikte son cuma namazını Edirne yoluyla ge-
lerek Peygamber’in sancağı altında kılması kendisine bildirilir. Rivayete 
göre Selim, camide ilk namazı eda etme arzusuyla İstanbul’dan Edirne’ye 
doğru yola çıkar. Ancak Çorlu civarında hastalanır ve üçüncü gün vefat 
eder. Böylece Selimiye’de kılınan ilk büyük namaz, padişahın hayattay-
ken eda etmeye niyetlendiği cuma namazı değil, kendi cenaze namazı 
olur (Evliya Çelebi, 2006b:577). Evliya Çelebi, Diyarbakır’daki Peygamber 
Camii’nin inşa hikâyesini aktarırken, yapının ismini doğrudan bir rüya 
tecellisine bağlar. Anlatıya göre camiyi yaptıran hayır sahibinin rüyasına 
Peygamber girmiş ve caminin nasıl inşa edilmesi gerektiğini ona öğret-
miştir. Bu talimat üzerine yükselen yapı, bu sebeple halk arasında Pey-
gamber Camii adıyla meşhur olmuştur (Evliya Çelebi, 2010a:40). Evliya 
Çelebi, Bağdat’ı imar eden hükümdarlardan biri olarak andığı Nûreddin 
Zengî’nin rüyasında Hz. Peygamber’i gördüğünü ve “Yetiş ey Nûreddin, 
benim cesedimi düşmanlar almak isterler” hitabına muhatap olduğunu 
aktarır. Bu ikaz üzerine Nûreddin, Şam’dan derhal hareket ederek yedi 
gün içinde Medine’ye ulaşır. Peygamber’in kabrine yönelik tehdidi berta-
raf eder ve ardından kabri tunçla tahkim ettirir. Ayrıca Peygamber kub-
besini ve Medine Kalesi’ni inşa ettirerek mukaddes mekânın güvenliğini 
sağlamlaştırır (Evliya Çelebi, 2010b:537). Seyahatnâme, İmam-ı Azam 
Kalesi ve türbesinin inşasını, hem Şah İsmail’in hakaretinden korunma 
mucizesine hem de Kanuni Sultan Süleyman dönemindeki manevi keş-
fe dayandırır. Anlatıya göre, Safevi istilasından önce İmam-ı Azam bir 
türbedarın rüyasına girerek kabrinin yerini değiştirmesini, sandukasının 
bir kafirin mezarı üzerine konulmasını ister. Şah İsmail Bağdat’ı alınca, 
İmam’ın kabri sandığı o yeri açar ve bulduğu cesedi yakarak İmam’ı yok 
ettiğini zanneder. Sultan Süleyman, Bağdat’ı fethettiğinde, bir çavuşun 
gördüğü rüya ve Taşkın Hoca isimli yaşlı bir zatın tanıklığıyla İmam’ın 
gerçek kabri aranır. Kazı sırasında büyük bir taş kaldırıldığında, çevre-
ye güzel kokular yayılır. Sultan Süleyman, bu işareti takip ederek kabrin 
yerini kesinleştirir ve üzerine bir kubbe inşa ettirir.  Türbenin çevresine 
bir medrese ve imaretin yanı sıra yapıyı korumak amacıyla bir kale, cami, 
hamam ve dükkanlar da ekler (Evliya Çelebi, 2010b:574-575).

Evliya Çelebi, Bağdat Kalesi’nin başka bir kurucusu olan Abbasi hali-
fesi Mansur-ı Devânıkî’nin hayatını ve vefatını, rüya yoluyla tecelli eden 
manevi bir davet etrafında anlamlandırır. Halk arasında cimriliğiyle ve 
en küçük para biriminin hesabını yapmasıyla anılan Devânıkî lakabına 
rağmen Mansur’un büyük hayır faaliyetlerinde bulunduğunu vurgulayan 
Çelebi, Bağdat’ı imar ettikten sonra Mekke’ye giderek Harem-i Şerif ’i ge-
nişlettiğini ve yüksek minareler inşa ettirdiğini belirtir. Bu imar faaliyet-



136  . Hüseyin BAYARSLAN

lerinin ardından Mansur-ı Devânıkî, rüyasında Hz. Peygamber’i görür. 
Kendisine “Ey Mansûr, benim şefaatime gel” hitabı, halife için ilahî bir 
çağrı ve ebedî âleme davet olarak yorumlanır. Çelebi’ye göre bu rüyadan 
kısa süre sonra Mansur vefat etmiş ve Mekke dışında yer alan kubbe-
li türbesine defnedilmiştir (Evliya Çelebi, 2010b:536). Henüz Müslüman 
olmayan Mûğlı Bey, Mâhan memleketindeyken rüyasında Hz. Peygam-
ber’i görür ve bu manevi davetle Müslüman olur. Bu rüyanın ardından 
Menteşe oğlu Dârâhikey’in emriyle Muğla Kalesi’ni fetheden beyin ismi 
şehre verilir (Evliya Çelebi, 2011d:221). Evliya Çelebi, Kudüs’teki Sahra-
tullah Mescidi’nin Sultan Süleyman tarafından yeniden ihyasını bir rüya 
emrine dayandırır. Kanuni Sultan Süleyman, rüyasında Hz. Peygamber’i 
görür. Peygamber ona uzun bir ömür ve zaferler müjdeledikten sonra 
gaza mallarıyla Kudüs’ü surlarla çevirmesini, Sahratullah’ı süslemesini 
ve şehri mamur etmesini emreder. Bu manevi talimatla harekete geçen 
sultan, derhal mimar ve ustaları bölgeye göndererek yapıyı çiniler ve mer-
merlerle donatır. Anlatıya göre mescit avlusunda bulunan havuz da Sul-
tan Süleyman’ın rüyasındaki tarif üzerine inşa edilmiştir (Evliya Çelebi, 
2011e:501-502). Yavuz Sultan Selim’in Mısır seferi sırasında hayır duasını 
aldığı Ebü’s-Selc-i Hindî için vefatından sonra yapmak istediği görkemli 
türbe, gördüğü bir rüya ile sade bir açık hava sofasına dönüşür. Rüyada 
Hindî’yi gören Selim Han, onun “üzerime ağır yük yükleme” ricasını ye-
rine getirmiştir (Evliya Çelebi, 2011e:601). Evliya Çelebi, Medine surları-
nın inşasını Sultan Süleyman’ın gördüğü bir rüyaya dayandırır. Rüyada 
Hz. Peygamber, sultana Belgrad, Rodos ve Budin’in fethini müjdeledikten 
sonra elde edilecek gaza mallarıyla Kudüs’e, Bağdat’taki İmam-ı Azam 
türbesine ve Medine’ye kaleler yapmasını emretmiştir (Evliya Çelebi, 
2011e:663,794.). Sahabe, Hz. Peygamber’in vefatının ardından kabrini 
altın, gümüş ve mücevherlerle donatılmış görkemli bir yapıya dönüştür-
mek isterken, o gece topluca görülen bir rüya tüm inşa sürecini değişti-
rir. Peygamber, rüyada ümmetine seslenerek dünya ziyneti istemediğini, 
sadece mescidinin genişletilmesini ve sünnetinin korunmasını vasiyet 
eder. Bu manevi ihtar üzerine sahabe gösterişli planlardan vazgeçerek 
camiyi sadelikle genişletmiştir (Evliya Çelebi, 2011e:666-669). Anlatıya 
göre Papa’nın yönlendirmesiyle İspanyol rahipler, derviş kılığına girerek 
Medine’ye yerleşmiş ve üç yıl boyunca gizlice Mescid-i Nebevi’nin altın-
dan kabre doğru bir tünel kazmışlardır. Nureddin, rüyasında Hz. Pey-
gamber’in kendisine suikastçıların eşkallerini gösterip yardım istemesi 
üzerine harekete geçmiştir. Medine’ye hızla ulaşan hükümdar, rüyasın-
daki yüzleri teşhis edebilmek için tüm halka ziyafet vermiş ve nihaye-
tinde bu “sahte dervişleri” bir medrese odasında yakalatmıştır. Kazılan 
tünelin kabre sadece bir adım kala durdurulmasının ardından, suikastçı-
lar cezalandırılmış ve Peygamber’in naaşının güvenliği için kabrin etrafı 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 137

yeraltından eritilmiş kurşun ve demirle devasa bir zırh gibi çevrilmiştir 
(Evliya Çelebi, 2011e:605-606;675-680).

Rivayete göre bölge henüz Ermenilerin elindeyken Erciş ovasından 
geçen bir Ermeni kabilesi, çadır kurmuş, nur yüzlü ve yaralarından kan-
lar akan, ejderhadan aslana kadar vahşi hayvanlara binmiş muazzam bir 
orduyla karşılaşır. Kendilerini ricâlü’l-gayb olarak tanıtan bu varlıklar 
karşısında kabile mensupları İslâm’ı kabul eder ve Erciş’i imar ederler. 
Şehrin adının da bu hadiseyle bağlantılı olarak “er ordusu” anlamına 
gelen “er-ceyş” tabirinden türediği ifade edilir. Kalenin dokunulmazlı-
ğı, Çelebi’nin anlatısında Timur’u bile durduran bir rüya ile pekiştirilir. 
Erciş’i tahrip etmeye niyetlenen Timur, rüyasında ricâl-i gayb tarafından 
uyarılır ve kalenin onların konak yeri olduğu bildirilir. Bu manevi ihtar 
üzerine şehre zarar vermeden ordusunu Adilcevaz ve Bitlis tarafına sevk 
eder. Çelebi, Kanuni Sultan Süleyman devrinde Osmanlı hâkimiyetine 
giren Erciş’i kendi zamanında ziyaret ettiğinde, rüyalarla ilişkilendirilen 
bu kadim manevî kudretin yerini güçlü bir askerî disiplinin aldığını be-
lirtir ve Erciş’i hem manevî mirası hem de askerî tahkimatıyla sarsılmaz 
kalelerden biri olarak tasvir eder. (Evliya Çelebi, 2010a:214-215). Seyahat-
nâme, Van Kalesi’nin Osmanlı hakimiyetine girişini ve kaledeki askeri 
yapının şekillenmesini, Kanuni Sultan Süleyman’ın gördüğü rüyaya ve 
bu rüyanın getirdiği manevi korumaya bağlar. Sultan Süleyman, kaleyi 
fethettiğinde içeriye yalnızca Rumeli kökenli seçkin askerleri yerleştirir 
ve kaleyi onlara emanet eder. Ancak gece rüyasında Hz. Ebubekir’i gö-
rür. Ebubekir, İslam’ın ilk yıllarında bu kaleye elçi olarak bizzat kendi-
sinin geldiğini, halkı İslam’la şereflendirdiğini ve kalenin o zamandan 
beri kendi himayesinde olduğunu müjdeler. Sultan Süleyman, bu rüyayı 
Ebussuud Efendi’ye anlatınca kalenin ruhanî bir koruma altında olduğu 
tasdik edilir. Çelebi’nin anlatısında Van Kalesi’ndeki “Van kulları” olarak 
anılan askerler, Ebubekir’in duası ve himayesiyle çoğalmış, korku bilme-
yen, hileden uzak ve son derece dindar bir topluluk olarak betimlenir. 
Bu askerlerin tamamının Hanefî mezhebine bağlı olması ve Nakşibendî 
tarikatına mensubiyetleri, burayı aynı zamanda ruhanî bir kale haline 
getirir.  Çelebi, farklı kavimlerden gelen bu özel askeri sınıfın kendine 
has ve gülünç bir lehçe geliştirdiğini de not düşer. Van Kalesi, bu manevi 
miras sayesinde yabancı unsurların sızamadığı, disiplinli ve inançlı bir 
“İslam Seddi” olarak tasvir edilir (Evliya Çelebi, 2010a:260-261). Yavuz 
Sultan Selim’in Şam’ı fethi sırasında, rüyasında Muhyiddin İbnü’l-Ara-
bî’nin ruhaniyetini görür. İbnü’l-Arabî ona Mısır fethini müjdeledikten 
sonra sabah siyah bir ata binmesini ve kendisini çöplükten kurtarıp oraya 
bir imaret yapmasını emreder. Uyandığında rüyadaki işarete uyarak bir 
siyah beygire binen Padişah, hayvanın eşindiği çöplük yığınının altında 
Şeyh’in mezar taşını bulur (Evliya Çelebi, 2011e:590-591). Cafer Efendi, 



138  . Hüseyin BAYARSLAN

Yemen’de Veysel Karani’nin türbesinde kalmak isterken rüyasında biz-
zat Karani’den memleketi Tırhala’ya dönme emrini alır. Bu manevi ihtar 
üzerine rotasını Yemen’den Balkanlar’a çeviren Şeyh, Tırhala’da kurduğu 
zaviye ile bölgenin dini dokusunu şekillendirir (Evliya Çelebi, 2011b:204-
205).

Müjde ve Kehanet

Evliya Çelebi, Gürcü Nebi isyanı ve İstanbul’u tehdit eden Celalî ordu-
suna karşı elde edilen zaferi, hadise öncesinde müşahede edilen müjdeli 
rüyalar vasıtasıyla meşrulaştırır. Yaklaşık 100.000 kişilik Celalî kuvve-
tinin Üsküdar önlerinde hendekler kazarak payitahtı kuşattığı bir kriz 
atmosferinde, Kasımpaşa Mevlevihanesi Şeyhi Halil Efendi’nin gördüğü 
rüyada Aziz Mahmud Hüdayi, Üsküdar’da toplanan mahşerî bir kalaba-
lığa vaaz vererek bölgenin kendi manevi himayesinde olduğunu beyan 
eder ve eşkıyanın Veziriazam Kara Murad Paşa eliyle perişan edileceği-
ni müjdeler. Hüdayi ayrıca Kara Murad Paşa’nın istikbaline dair Hama 
şehrine yerleşip orada evleneceğine yönelik detaylı kehanetlerde bulunur. 
Söz konusu manevi işareti, Murad Paşa’nın benzer bir düşsel tecrübeyi 
itiraf etmesi tahkim eder. Paşa da rüyasında İstanbul’daki ailesinden ay-
rılarak Hama’da saraylar ve camiler inşa ettiğini görmüştür. Netice itiba-
rıyla Gürcü Nebi isyanının bastırılması, bu çift taraflı rüya tecrübesinin 
maddi alemdeki tecellisi olarak sunulur (Evliya Çelebi, 2006a:100-101).

Yedi yıl boyunca kuşatılmasına rağmen fethedilemeyen Akka Kale-
si’nin düşüşü, Melik Tahir Baybars’ın gördüğü bir rüya ve bu rüyanın te-
tiklediği bir kerametle açıklanır. Akka’yı ele geçirmek isteyen Baybars, 
uzun süre beklemiş ancak sonuç alamamıştır. Nihayet bir gece rüyasın-
da, Halep’teki Şeyh Abidin Efendi olmadan bu kalenin fethedilemeye-
ceği kendisine bildirilir.  Bu manevi işaret üzerine Baybars, Halep’e elçi 
göndererek şeyhi yardıma çağırır. Şeyh Abidin, daveti aldığında abdest 
almaktadır. O sırada manevi alemde savaşa dahil olur ve bir gözü orada 
şehit düşer. Şeyh, “İşte bu an kale fetholur” diyerek ayağındaki nalını öf-
keyle havaya fırlatır ve elçiyle birlikte şehit olan göz bebeğini bir hokka 
içinde padişaha gönderir.  Çelebi’nin anlatısına göre, kuşatma altındaki 
askerler o esnada havada uçarak gelen bir nalın görürler. Bu nalın, Akka 
Kalesi’nin surlarına beş kez vurur ve yedi yıl boyunca mancınık taşları-
nın yıkamadığı devasa surlar, şiddetli bir deprem olmuşçasına yerle bir 
olup yıkılır. Elçi padişaha ulaştığında kale çoktan fethedilmiştir. Çelebi, 
Şeyh Abidin’in hokka içindeki gözünü Şam’da gördüğünü belirterek, ke-
rameti somutlaştırmayı hedefler (Evliya Çelebi, 2006a:144-146).

Evliya Çelebi, Sivas’taki Süheyb-i Rûmî (Abdülvehhab Gazi) makamı-
nı anlatırken, onun ilmî ve edebî kudretini, Hz. Peygamber’in huzurunda 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 139

tecrübe edildiği aktarılan bir rüya anlatısı üzerinden temellendirir. Sü-
heyb-i Rûmî’nin rüyasında Peygamber tarafından ağzına yedi kez beyaz 
darı konulması, onun hikmet ve ilmî istidatla donatılacağının sembolik 
bir işareti olarak yorumlanır ve rüyanın bizzat Peygamber’e arz edilme-
siyle müfessirlik ve muhaddislik vasfına erişeceği müjdelenir. Anlatıda 
Süheyb-i Rûmî’nin İmam-ı Âzam ile ilmî müzakere edebilecek bir sevi-
yeye ulaştığı, hatta abdest ve namazın bazı sünnetlerine dair bilgilerin 
İmam-ı Âzam tarafından ondan öğrenildiği belirtilir. Anlatı ilerleyen 
bölümünde, makamın siyasî iktidar üzerindeki tesirine yönelir. Bağdat 
seferi öncesinde türbeyi ziyaret eden Sultan IV. Murad’ın burada aldığı 
manevî işaretle Irak’ın fethine dair bir tarih düşürdüğü, havada süzülen 
bir kartalı mızrakla vurmasını ise Şeyh Süheyb’e atfedilen bir müjde ola-
rak yorumladığı aktarılır. Çelebi, mızrağın düştüğü yere dikilen ve okçu-
ların erişemediği nişangâh taşının hâlen mevcut olduğunu belirterek bu 
anlatıyı somut bir unsurla destekler (Evliya Çelebi, 2006a:285-287).

Evliya Çelebi, Melek Ahmed Paşa’nın Van Valiliği’ne atanması süre-
cinde ortaya çıkan gerilimi, rüya ile fiilî hadiselerin iç içe geçtiği bir an-
latı üzerinden kurar. Paşa, rüyasında merhum Sultan IV. Murad’ı görür. 
Padişah ona beyaz bir ekmek verir, ancak ekmek kanlıdır. Sultan Murad, 
bu ekmeğin bir parçasının Kaya Sultan’a, bir parçasının Bitlis Hanı’na 
verilmesini, kalanının ise paşa tarafından yenmesini emreder. Melek 
Ahmed Paşa bu rüyayı, Van eyaletinin kendisine tevcih edileceği fakat 
bu görevin hem kendisi hem eşi hem de Bitlis Hanı açısından kanlı ve 
ağır sonuçlar doğuracağı şeklinde yorumlar. Rüyanın ertesi sabahı, İp-
şir Paşa’nın emriyle Van’a atandığını öğrenir (Evliya Çelebi, 2006b:671). 
Ancak rüyadaki “kan” imgesi, yolculuk başlamadan önce trajik biçimde 
tecelli eder. Paşa’nın hayatının tehlikede olduğunu düşünen yedi aylık 
hamile eşi Kaya Sultan, büyük bir korkuya kapılarak çocuğunu düşü-
rür. Çelebi, paşanın henüz doğmamış evladını gözyaşlarıyla dostlarına 
gösterdiği sahneyi aktararak bu kaybı rüyanın ilk gerçekleşmesi olarak 
sunar, kendisi ise paşayı, daha büyük bir musibetin bu yolla defedildiği 
düşüncesiyle teselli etmeye çalışır. Ardından Melek Ahmed Paşa’nın Sul-
tan IV. Mehmed ve Sadrazam İpşir Paşa huzurunda Van eyaletinin idari 
ve mali güçlüklerini dile getirmesi, sert bir tartışmaya rağmen padişahın 
güvenini kazanmasıyla sonuçlanır. Paşa, gördüğü rüyanın bir kader ilamı 
olduğunu bilerek, hüzünlü bir vedanın ardından Van’a doğru yola çıkar. 
(Evliya Çelebi, 2006b:669-679).

Söğüt yakınlarındaki Ahmed Bey Çeşmesi’nde yaşanan baskın, savaş 
öncesinde hissedilen manevî gerilim ve ölümü haber veren bir rüya an-
latısı üzerinden kurgulanır. Veli adlı savaşçının şehitlik arzusunu dile 
getiren manilerle uyanmasının ardından arkadaşı Ali’nin rüyasında ya-
nan mumun söndürülmesi ve başına darbe indirilmesi, yaklaşan akıbetin 



140  . Hüseyin BAYARSLAN

sembolik işaretleri olarak sunulur. Baskın sırasında her iki savaşçının da 
şehit düşmesi rüyanın gerçeklik kazanması olarak sunulur (Evliya Çelebi, 
2006a:361-367). Evliya Çelebi, Bitlis seferi öncesinde Melek Ahmed Pa-
şa’nın gördüğü rüyayı ve bu rüyanın farklı yorumlarını aktarır. Paşa rü-
yasında, bir orduyu andıran kara karıncaların ayağına üşüştüğünü, ancak 
kendisine asıl acıyı veren ve baldırını ısıranın zayıf bir karınca olduğunu 
görür. Paşa can havliyle bacağını sığayınca karıncaların çoğu ölür. Ha-
yatta kalanlardan on altısını Evliya Çelebi’ye, bir kısmını Van Ağası’na 
emanet eder. Isıran zayıf karıncayı ise Yusuf Kethüda’ya iyileştirmesi için 
verir. En sonunda ölüler arasındaki diri kalan elli altmış karıncayı ise 
pabucuyla ezerek tamamen yok eder. Rüyanın yorumlanması aşamasın-
da iki farklı bakış açısı öne çıkar. Molla Mehmed Hakkâri, rüyayı dip-
lomatik bir dille yorumlayarak karıncaların ölmesini “han ile yapılacak 
barışa” ve fitnenin sönmesine yorar. Evliya Çelebi ise rüyadaki karıncala-
rı savaşın sonuçlarıyla ilişkilendirir. Kendisine bağışlanan karıncaların, 
zafer sonrası ganimet olarak alacağı “karınca belli ve kara gözlü köleler” 
olduğunu söyler. Paşa her iki yorumu da tebessümle karşılar. Rüyadan 
sonra Bitlis’in ileri gelenleri ve alimleri paşanın ayağına kapanıp büyük 
paralar teklif ederek Han’ın affını dileseler de Melek Ahmed Paşa karar-
lılığından ödün vermez. Paşa, rüyasındaki karıncaları ezen hamlelerine 
paralel olarak, barış tekliflerini reddeder ve ordusuna nihai saldırı emri-
ni verir (Evliya Çelebi, 2010a:305-306). Kalenin düşmesiyle birlikte paşa, 
rüyasında kendisini ısıran “zayıf kara karınca”nın kalede son ana kadar 
direnen eski seyisi Kara Ali Ağa olduğunu idrak eder ve cellat önünde 
diz çöken Kara Ali, Çelebi’nin rüyadaki “azat edilen karınca” yorumunu 
hatırlatmasıyla ölümden kurtulur. Çelebi, rüyada işaret edilen payını ha-
tırlatarak paşadan esirlerin bağışlanmasını talep eder. Paşa da rüyadaki 
vaadine sadık kalarak esirlerden bir kısmını bağışlar. Çelebi bu sahneyi 
“Allah elçisinin rüyasını doğru çıkardı” ayetiyle ilişkilendirerek rüyanın 
ilahî tasdike mazhar olduğunu belirtir (Evliya Çelebi, 2010a:317-328).

Evliya Çelebi, Bağdat’ın Osmanlı hâkimiyetine girişini rüya yoluyla 
tecelli eden manevî bir fetih olarak çerçevelendirir. Anlatıya göre Şah 
Tahmasb, Kanuni Sultan Süleyman korkusuyla şehri askerle tahkim et-
miş olsa da onun askerlerinin başta İmam-ı Âzam olmak üzere büyük 
velilerin kabirlerine yönelik saygısızlıkları, fethi kaçınılmaz bir manevî 
sorumluluk hâline getirir. Çelebi, kırk büyük velinin aynı gece Sultan 
Süleyman’ın rüyasına girerek “Bizi Kızılbaş elinden kurtar” nidalarıyla 
onu Bağdat’a davet ettiğini belirtir. Bu ilahî çağrının ardından Süleyman 
Han, Tebriz ve Sultaniye üzerinden ağır kış şartlarında sefere çıkar. Sey-
yah, babasının da katıldığını vurguladığı bu harekât sırasında rüyaların 
karşılıklı biçimde örtüştüğünü vurgular. Zira Bağdat Hanı Tekyelü Meh-
med Han da rüyasında Hz. Peygamber’i görmüş, Peygamber kendisine 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 141

İmam-ı Âzam’ı kurtarmaya gelenin Süleyman olduğunu bildirerek ka-
lenin teslim edilmesini emretmiştir. Bu iki yönlü rüya tecellisi sayesin-
de kale anahtarları savaşsız şekilde Osmanlı’ya geçer ve Kanuni Sultan 
Süleyman 941 (1534) yılında şehre girdiğinde ilk olarak tahrip edilmiş 
İmam-ı Âzam ve Abdülkadir-i Geylânî türbelerini ziyaret edip temizlete-
rek imar ettirir (Evliya Çelebi, 2010b:538-541). Evliya Çelebi, İmadiye’de 
bulunan Seyyid Han Medresesi ve yakınındaki infaz kayalığı çevresinde 
gelişen hadiseyi, rüya olgusunun ilahi adalet vasıtası olarak kullanımı-
na dair bir örnek olarak sunar. Bölgedeki idari uygulamaya göre idamlık 
mahkûmların atıldığı uçurumdan aşağı bırakılan bir kişi, on adet akba-
banın müdahalesiyle havada yakalanarak zarar görmeden Seyyid Murad 
Han’ın huzuruna taşınır. Kurtulan Mahkûm, infaz öncesi rüyasında Hz. 
Yusuf ’u gördüğünü, onun tarafından “mağara arkadaşı” olarak teselli 
edildiğini ve on meleğin yardımıyla kurtarılacağının kendisine müjde-
lendiğini ifade eder. Sonuç olarak Murad Han, rüyanın ve mucizenin 
gerçekliğini onaylayarak mahkûmu sadece serbest bırakmakla kalmaz, 
aynı zamanda 3.000 altın vererek mağduriyetini giderir (Evliya Çelebi, 
2010b:704-705). Mankalya’da bulundukları sırada Melek Ahmed Paşa ile 
Evliya Çelebi arasında geçen sohbet, Köprülü Mehmed Paşa ile ilişkilerin 
nasıl yürütülmesi gerektiği meselesi etrafında şekillenir. Bu bağlamda 
Melek Ahmed Paşa, Diyarbakır’da gördüğü bir rüyayı hatırlatarak dü-
şüncesini temellendirir. Rüyasında Rumiye Şeyhi Aziz Efendi’yi gören 
Paşa, ondan 1067 yılında Köprülü Mehmed Paşa’nın sadrazam olacağı ve 
Osmanlı devlet düzenine nizam vereceği haberini aldığını belirtir. Anla-
tıda bu haber, ebced hesabıyla desteklenir. “Ka‘b” kelimesinin 92 değeri 
Mehmed adına, “Kelec” kelimesinin 53 değeri ise Köprülüoğlu Ahmed 
Paşa’ya işaret edecek şekilde yorumlanır. Aynı rüya çerçevesinde Fazıl 
Ahmed Paşa’nın Kandiye fethi ve Kara Mustafa Paşa’nın ileride üstlene-
ceği görevler de zikredilir. Melek Ahmed Paşa, bu rüyayı Mankalya’daki 
sohbet sırasında dile getirerek Köprülü Mehmed Paşa’ya karşı takınacağı 
tutumu gerekçelendirir (Evliya Çelebi, 2010c:138–141).

Evliya Çelebi, Varna seferi sırasında yaşanan askerî gelişmeleri Me-
lek Ahmed Paşa’nın gördüğü bir rüya etrafında anlamlandırır. Anlatıya 
göre Paşa, rüyasında Evliya Çelebi ile bazı arkadaşlarının Kazak kanını 
yaladıklarını görür. Kısa bir süre sonra Varna önlerinde Kazaklarla şid-
detli bir çatışma meydana gelir ve bu çarpışmada Evliya Çelebi ile birlikte 
Rıdvan Halife ve Çerkez Ali Ağa yaralanır (Evliya Çelebi, 2010c:126-131). 
Melek Ahmed Paşa’nın “garip ve salih” olarak nitelenen rüyası, yaklaşan 
askerî tehlikeyi sembolik bir dil üzerinden haber verir. Paşa rüyasında 
Özü Kalesi üzerine konan binlerce karakuşun kaleye taşlar bıraktığını, 
içeride büyük bir panik yaşandığını, kaçmaya çalışanların kuşlar tara-
fından yakalandığını, ardından kuşların kale kulesi üzerinde yuva kur-



142  . Hüseyin BAYARSLAN

duklarını, ancak kaleden yükselen bir ateşle kanatlarının yanarak yere 
düştüklerini görür. Evliya Çelebi bu rüyayı düşman saldırısına dair bir 
alamet şeklinde yorumlar ve kalenin ilahî yardımla korunacağına işa-
ret eder. Bu yorum üzerine Melek Ahmed Paşa derhal askerî ve lojistik 
tedbirler alır. Çevre sancaklardan asker toplar, mühimmat ve zahire 
sevkiyatını düzenler, gemilerle kısa sürede Özü Kalesi’ne destek ulaştı-
rır ve kalenin tahkimine başlanmasını sağlar. (Evliya Çelebi, 2010c:241-
243). Rüyadan kısa süre sonra düşman kuvvetlerinin kaleye saldırması 
ve Osmanlı savunmasının şiddetli top ateşiyle onları geri püskürtmesi, 
rüyanın doğruluğunu teyit eden gelişmeler olarak sunulur (Evliya Çele-
bi, 2010c:275-277). Kalenin rüya ve rüyaya bağlı olarak alınan tedbirler 
sonucunda düşmandan kurtulması üzerine düzenlenen büyük törende 
Çelebi, Ahmed Paşa’nın vekili sıfatıyla gazilere hil’atler, gümüş çelenkler 
ve paralar dağıtarak rüya ile başlayan sürecin resmî bir zaferle taçlandı-
ğını kaydeder (Evliya Çelebi, 2010c:281). Melek Ahmed Paşa rüyasında, 
kendisinden önceki Bosna valisi Seydî Ahmed Paşa’nın inşa ettiği bir na-
mazgâhta hutbe okuduğunu, bu sırada zırhlar içindeki Seydî Paşa’nın ge-
lerek Köprülü Mehmed Paşa’dan korktuğunu ve yardım istediğini görür. 
Rüyada Seydî Paşa minberden düşüp ölürken, Porolok Dağı’ndan inen 
zincirli domuzlar ve bir ayı cemaate saldırır. Evliya Çelebi ise rüyada bu 
ayıyı öldürerek cemaati kurtarır. Bu sembolik anlatı, Çelebi tarafından 
doğrudan bir düşman baskını ve Seydî Paşa’nın sonu olarak yorumlanır. 
Paşa rüyasını anlattığı sırada, Porolok Dağı’ndan gelen yaralı bir haber-
ci, kâfirin pusu kurduğunu ve İslâm askerine saldırdığını bildirir. Paşa, 
rüyadaki domuz ve ayı saldırısını bu gerçek baskınla birleştirerek asker-
lerini pusu bölgesine sevk eder (Evliya Çelebi, 2010d:613-615). Kazanı-
lan zaferin ardından esirler ve ganimetler tasnif edilirken, sınır gazileri 
tehlikeli esirlerin İstanbul’a gönderilmeyip hemen idam edilmesini talep 
ederler. Bu sırada, Ayı lakabıyla tanınan ve yıllardır bölgeyi harap eden 
Vasil, zincirlerinden kurtulur ancak Evliya Çelebi onu yakalayıp yere se-
rer ve Ahmed Paşa’nın emriyle Evliya’nın kölesi tarafından kılıçla idam 
edilir. Rüyadaki domuzlar, gaziler tarafından kılıçtan geçirilen yaklaşık 
iki yüz diğer haramiyle özdeşleştirilir (Evliya Çelebi, 2010d:619–620). Ev-
liya Çelebi, rüyasında orta boylu, Habeşî bir adam olarak gördüğü Hindî 
Baba’nın kendisine gazaya gideceğini, sağ salim döneceğini ancak bu sü-
reçte bir kölesini ve dört atını düşmana kaptıracağını bildirdiğini akta-
rır. Hindî Baba aynı zamanda Çelebi’ye Alman diyarlarında uzun süre 
seyahat edeceğini de bildirir. Çelebi, Hindî Baba’nın Kanuni Sultan Sü-
leyman’a Mohaç Zaferi’ni ve Macar Kralı’nın ölümünü 70 gün önceden 
bildiren bir “keramet sahibi” olduğunu vurgular. Çelebi rüya karşısında 
“takdir edilen olur” diyerek kurban keser ve tekkedeki fukaralara dağıtır 
(Evliya Çelebi, 2010e:227). Baba Miftah, Budin’in fethinden önce Kanuni 
Sultan Süleyman’ın rüyasına girerek ona sembolik olarak kale anahtar-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 143

larını teslim etmiş, fetihten sonra padişahı tebrik etmek için huzuruna 
çıkmış ve can vermiştir (Evliya Çelebi, 2010e:326). 

Ciğerdelen Kalesi dizdarının hanesinde rüyasında babasını gören Ev-
liya Çelebi, Kur›an tilavetine devam etmesi yönünde telkin almış; kale-
nin akıbetine dair ise ebced hesabı üzerinden bir işaretle karşılaşmıştır. 
Bu işarete göre, Sultan III. Mehmed döneminde kâfirlere “ganimet” olan 
kalenin, Sultan IV. Mehmed devrinde de aynı kelimenin delalet ettiği bir 
vakitte tekrar elden çıkacağı beyan edilmiştir. Ancak bu süreçte Evliya 
Çelebi’nin şahsına bir zarar gelmeyeceği Kur’an-ı Kerim’den bir ayetle 
müjdelenmiştir.  Bu rüya üzerine tedbir alan müellif, kıymetli eşyalarını 
ve kölelerini dizdara emanet ederek bölge coğrafyasını ve Tuna Nehri’nin 
stratejik durumunu incelemeye koyulmuştur. O esnada sadrazam tara-
fından Tuna üzerinde kurulan köprü, nehrin taşmasıyla hasar görmüş, 
bu durum lojistik aksamalara sebebiyet vermiştir. Sadrazamın emriyle 
İbrahim Paşa, karşı kıyıdaki İslam ordusunun güvenliğini sağlamak üze-
re gece boyu sürecek bir keşif ve koruma göreviyle görevlendirilmiştir.  
Ciğerdelen Ovası’ndaki büyük savaşın zeminini hazırlayan asıl gelişme 
ise bir ihanetle vuku bulmuştur. İbrahim Paşa’nın maiyetinden biri Ma-
car diğeri Türk olan iki kişi, din değiştirerek düşman tarafına sığınmış 
ve Uyvar Kalesi hâkimi Fargaçi’ye asılsız istihbarat taşımıştır. Türk or-
dusunun köprü inşasında başarısız olduğu, açlık ve firarların başladığı 
yönündeki bu yanıltıcı bilgiler, düşman kuvvetlerini harekete geçirmiştir. 
Bu ihbar üzerine düşman ordusu, Türk kuvvetlerini köprü başında bas-
kına uğratmak ve nehrin öte yakasına geçişi engellemek amacıyla taarruz 
hazırlıklarına başlamıştır (Evliya Çelebi, 2010e:379-381). Savaştan önce 
Hindî Baba Tekkesi’nde gördüğü rüyada zafer ve ganimet müjdesi aldı-
ğını belirten Çelebi, bu vaadin Sadrazam Fazıl Ahmed Paşa’nın bizzat 
verdiği elli kuruş, yirmi altın ve gümüş çelenkle gerçekleştiğini vurgular. 
Ele geçirdiği Macar atı ve Alman esiri de rüyadaki ganimetin karşılığıdır. 
Seyyah, esir ifadelerine dayanarak Alman, Çek, İsveç ve Leh askerlerin-
den oluşan yaklaşık 37 bin kişilik müttefik ordunun büyük ölçüde imha 
edildiğini, ordugâh önünde otuz bin kelle sayıldığını aktarır ve bu zaferi 
Mohaç ile Haçova ile kıyaslayarak Fazıl Ahmed Paşa devrinin en parlak 
askerî başarısı olarak niteler (Evliya Çelebi, 6.2, 406-407). Evliya Çelebi, 
sefere çıkmadan önce rüyasında gördüğü Hindî Baba’nın kendisine ver-
diği “zafer ve ganimetle döneceksin” müjdesinin gerçekleşmesi üzerine, 
sefer dönüşü Vulkovar’daki türbeyi ziyaret eder. Türbede kurban keser 
ve yoksullara adaklar dağıtır (Evliya Çelebi, 2010f:521).

Evliya Çelebi, Kandiye’nin fethinden tam yirmi beş yıl önce gördüğü 
rüyanın, kalenin düşmesiyle birlikte surlar üzerinde kılıcıyla ezan oku-
yarak nasıl gerçekleştiğini anlatır. Bu manevi işaret, Hanya fatihi Yusuf 
Paşa zamanında kendisine gösterilmiş ve çeyrek asır sonra yerini bul-



144  . Hüseyin BAYARSLAN

muştur. Metinde ayrıca “Söylemez” lakaplı Ali Dede’nin, otuz iki dişine 
atıfla kalenin otuz iki ayda fethedileceğine dair manevi öngörüsü ve ve-
fatıyla gerçekleşen mucizeler, bu fetih atmosferini tamamlar (Evliya Çe-
lebi, 2011c:448-449). Evliya Çelebi, Toyran’da Halis ve Şüca Efendi gibi 
zatları ziyaret ettikten sonra rüya ile gerçekliğin iç içe geçtiği bir tecrübe 
yaşar. Gece rüyasında kendisini uyandıran nurani bir ihtiyarı, gözlerini 
açtığında yatağının başında otururken bulur. Bu zat ona tehlikeli dağ-
larda gezmeyi bırakıp Gümülcine’ye dönmesini, orada kayıp kölesini ve 
mallarını bulacağını haber verir. Ayrıca Çelebi’ye Girit seferine katılıp 
Kandiye’nin fethinde bulunacağını ve ömrünün sonuna kadar Hicaz’da 
seyahat edeceğini müjdeler. Yanındaki kölesinin de kilitli kapılar ardında 
bu gizemli ziyaretçiyi gördüğü yönündeki bilgiyle Evliya Çelebi, anlatı-
sını destekler (Evliya Çelebi, 2011b:105). Evliya Çelebi, Azak Denizi ya-
kınlarındaki Gölkofiur’da, “Altı Su” denilen bereketli ovalarda devasa bir 
yaban atını büyük bir mücadeleyle avlar. Bu olay, seyyahın tam kırk yedi 
yıl önce çocukken gördüğü bir rüyayı bizzat yaşamasını sağlamıştır. Zira 
rüyasında da tıpkı bu yeşil bozkırlarda tazılarıyla bir yaban atı vurduğu-
nu görmüştür (Evliya Çelebi, 2011b:6).

Şifa ve Vefat Habercisi

Evliya Çelebi, Malazgirt’te bulunduğu sırada gördüğü rüyayı “sâlih 
rüya” çerçevesinde aktararak bu rüyanın sonraki gelişmeler üzerinde-
ki etkisini vurgular. Anlatıya göre rüyasında İstanbul’da bulunduğunu 
gören Evliya, Süleymaniye’de Siyavuş Paşa’nın annesi ile Defterdarzâde 
Mehmed Paşa’nın annelerinin birlikte ağladıklarına tanık olur; kadın-
lar, oğullarının İstanbul denizinde boğulduklarını söyleyerek bu haberi 
Erzurum’da bulunan Melek Ahmed Paşa’ya iletmesini ve onların dertle-
rine çare olunmasını isterler. Uyanır uyanmaz abdest alarak Paşa’nın hu-
zuruna çıkan Evliya, rüyasını ayrıntılarıyla aktarır; Melek Ahmed Paşa 
ise kendisinin de benzer bir rüya gördüğünü belirterek bu anlatıyı hayra 
yorar ve boğulma imgesini dünya malına gark olma şeklinde tevil eder, 
ölenlerin ruhları için yapılacak hayır ve hasenatla manevî bir diriliğin 
sağlanacağını ifade eder (Evliya Çelebi, 2010c:66-67). Siyavuş Paşa’nın 
vefatı ve Defterdarzâde Mehmed Paşa’nın sarayda idam edilip naaşının 
Demirkapı önüne bırakıldığını haberinin kendileriyne ulaşmasıyla rüya 
doğrulanmış olur. (Evliya Çelebi, 2010c:71-75). Evliya Çelebi’nin vurgu-
ladığı başka bir nokta, paşanın Çelebi’nin de şaşkınlıkla karşıladığı bir 
şekilde rüyadaki sembolleri henüz haber gelmeden doğru analiz ederek 
kendi rotasını buna göre çizmesidir (Evliya Çelebi, 2010c:79).

Kaya Sultan’ın gördüğü iki sâlih rüya etrafında şekillenen anlatıda 
rüyaların doğum, ölüm ve sadaka anlayışıyla nasıl ilişkilendirildiğini 
ortaya konulur. İlk rüyada Kaya Sultan, cennet bağlarında dedesi Sul-



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 145

tan Ahmed’i görür. Sultan Ahmed, Yeni Cami’nin inşasında gösterdiği 
tevazu ve hizmet karşılığında kendisine cennet nimetlerinin verildiğini 
anlatır, ardından Kaya Sultan’ın dünyada muradını almasını diler. Rü-
yanın sonunda Sultan Ahmed’in elinin kanlı olması ve bu kanın Kaya 
Sultan’ın eline bulaşması, Melek Ahmed Paşa tarafından hayra yorula-
rak, doğum ve soyun devamı ile ilişkilendirilir. Ancak paşa bu yorumun 
ardında Kaya Sultan’ın doğum sırasında öleceğine dair gizli bir endişe ta-
şır. İkinci rüyada ise Kaya Sultan, Eyüp’ten Sarayburnu’na uzanan büyük 
bir kalabalığın, “kanlı” olduğu söylenen bir imamın eşini beyaz bir çuval 
içinde kayıklarla götürdüğünü görür. Yapılan bağış teklifleri reddedilir 
ve kadının akıbeti ilahî adalete bırakılır. Melek Ahmed Paşa bu rüyayı 
Girit seferi ve Kandiye’nin fethiyle ilişkilendirerek yorumlar, beyaz çuvalı 
ve toplu hareketi fetih ve zafer alameti olarak açıklar. Buna rağmen Kaya 
Sultan rüyayı bir felaket işareti olarak algılar, büyük miktarda sadaka 
dağıtır, mallarını vakfeder ve kısa süre sonra ölüm hazırlıklarına girişir. 
(Evliya Çelebi, 2010c:342-346).

Evliya Çelebi, Melek Ahmed Paşa’nın Kaya Sultan’ın hamileliği sü-
recinde gördüğü rüyayı aktararak, rüyanın bir kader bilgisi olarak nasıl 
yorumlandığını gösterir. Paşa rüyasında Kaya Sultan ile şiddetli bir ayrı-
lık tartışması yaşar. Kaya Sultan, ondan boşanmak istediğini, karnındaki 
çocuğun bir kız olduğunu ve bu kızdan sonra Paşa ile bağının kopacağı-
nı ısrarla dile getirir. Ardından sultan, dedeleri Sultan Ahmed ve Sultan 
Mustafa’nın huzuruna çıkar. Her iki padişah da ilahî emir gereği bu bo-
şanmanın gerçekleşmesi gerektiğini bildirir. Ayasofya’da şeyhülislâm ve 
ulemânın huzurunda geçen sahnede paşa istemeden “boş” sözünü söyler 
ve hemen ardından Kaya Sultan’ın beyaz bir örtüyle dört kişi tarafından 
götürüldüğünü görür. Paşa bu örtüyü kefen, dört kişiyi tabut taşıyıcıları, 
Ayasofya’daki namazı da Kaya Sultan’ın cenaze namazına işaret olarak 
yorumlar. Beyaz şalın başına değil omzuna örtülmesi ise kendisinin bir 
süre daha yaşayacağına, fakat eşinin yaklaşan doğumda öleceğine dair 
bir alamet kabul edilir. Rüyayı hayra yoran açıklamalara rağmen Ahmed 
Paşa kendi yorumunda ısrar eder ve rüyayı Kaya Sultan’ın bu doğumda 
vefat edeceğinin açık bir işareti olarak görür (Evliya Çelebi, 2010c:346-
350).

Kaya Sultan’ın vefatı onu teyit eder. Doğum sancıları başladığında 
bir kız çocuk dünyaya getiren sultan, plasentanın rahimde kalması ne-
deniyle acımasız yöntemlere maruz kalır. Evliya Çelebi’ye göre Kaya Sul-
tan, halılara sarılıp çalkalanmış, baş aşağı asılmış ve hatta bal fıçısına 
konulmuştur. En sonunda ebelerin yaptığı sert fiziksel müdahale sonucu 
iç organları zarar görerek dördüncü günde hayatını kaybetmiştir. Evliya 
Çelebi, geçmişte müneccimlerin Kaya Sultan’ı “Melek’ten bir kız doğu-
rurken öleceği” konusunda uyardığını hatırlatarak, bu vefatın bir kaderin 



146  . Hüseyin BAYARSLAN

tamamlanması olduğunu vurgular. Ölümün hemen ardından Köprülü 
Mehmed Paşa’nın sarayı mühürleyip tüm mallara el koyması, hatta Me-
lek Ahmed Paşa’nın, eşinin kaybının yanı sıra maddi bir yıkımla da karşı 
karşıya kalmasına yol açar. Ancak padişahın araya girmesiyle mallarının 
bir kısmı iade edilir ve kederini dağıtması için Bosna valiliğine atanır. 
Paşa’nın, Ayasofya avlusundaki türbede eşinin kabri başında “Benden ci-
han cihan talâk boşandın” diyerek ağlaması, rüyasındaki şer›î boşanma-
nın aslında ölümle gelen ebedi bir ayrılık olduğunu anlamasının ifadesi 
olarak sunulur (Evliya Çelebi, 2010c:350-356).

Melek Ahmed Paşa’nın boynundaki ağır hastalık ve şişlik nedeniyle 
ölüm döşeğinde olduğu bir sırada, Çelebi’nin gördüğü rüya tüm sürecin 
seyrini değiştirir. Çelebi rüyasında Paşa’yı Mısır’da bir sultan, vücudunu 
ise yıkılmak üzere olan Süleymaniye Camii olarak görür. Rüyada beli-
ren babası, bu caminin kurtuluşu için kıble duvarının arkasında derin 
bir hendek kazılmasını ve cami hizmetçilerine yemek verilmesini öne-
rir. Metne göre paşa, rüyayı “vücudumun şehri” diyerek doğrudan kendi 
bedeni üzerinden yorumlar. Caminin şişen duvarını kendi boynundaki 
yaraya, hendek kazılmasını ise cerrahi müdahaleye yorar. Çelebi, rüya 
üzerinden alınan bu riskli kararın paşanın ölümüne yol açmasından ve 
suçlanmaktan büyük bir korku duysa da Ahmed Paşa’nın isteğiyle uygu-
lanan tedavi sonucunda yaradan cerahat boşaltılarak paşa iyileşir (Evliya 
Çelebi, 2010c:141-146).

Evliya Çelebi, Sofya’da tanık olduğu bir ilahî adalet sahnesini ve bunu 
izleyen veba salgını sırasında Melek Ahmed Paşa’nın hastalığıyla bağlan-
tılı rüya tecrübesini sembolik bir bütünlük içinde aktarır. Anlatı, bir ser-
serinin leylek yumurtalarını değiştirmesi sonucu kuşlar arasındaki yıkıcı 
sahneyle başlar. Failin kısa süre sonra benzer bir akıbetle ölmesi, Çelebi 
tarafından adaletin tecellisi olarak yorumlanır. Bu hadisenin ardından 
kentte patlak veren veba salgını paşayı ölümcül bir hastalığa sürüklerken, 
Çelebi, rüyasında İstanbul Bahçekapısı’nda karaya oturmuş dev bir kal-
yon görür ve bu rüyayı paşaya aktarması tembihlenir. Rüyada geminin 
kurtuluşu için direğin kesilmesi, altına yağ sürülmesi ve kurban kesilme-
si gerektiği söylenir. Fırtına sırasında direk kesilince gemi selamete çıkar. 
Paşa rüyadaki gemiyi kendi bedeniyle, şişkin başı hastalığın ağırlığıyla, 
yağ sürülmesini tedaviyle ve direğin kesilmesini ise yakın bir dostun ölü-
müyle ilişkilendirir. Üç gün sonra sırdaşı Gınayî Efendi’nin vefatı, rüya-
daki sembolün gerçekleşmesi olarak değerlendirilir ve bu kaybın ardın-
dan paşanın iyileşmesi, rüyayı şifa getiren bir ilahî işarete dönüştürmüş 
olur (Evliya Çelebi, 2006b:531-538). Molla Defterdar Ebü’l-fazl, rüyasında 
Hz. Peygamber’in “Şam’a git, vaktin yakındır” uyarısını bir ölüm haberi 
olarak alır ve şehre ulaştığı an vefat eder. Molla Fevrî Çelebi ise İbnü’l-A-
rabi’nin rüyadaki “Bize iman ile gel” davetiyle İslam’a geçip ömrünü 



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 147

Şam’da ilimle tamamlar (Evliya Çelebi, 2011e:611-612). Evliya Çelebi’nin 
Enderey ve Dağıstan tarihini anlattığı bölümde, Emevî Halifesi Mervan-ı 
Hımar’ın trajik sonunu bir rüya üzerinden kurgular. Mısır’daki Busir kö-
yünde kaçak haldeyken uykusunda atası Yezid’i ve kendisini öldürmeye 
gelenleri gören Mervan, uyandığında bu rüyayı bir sadakat işareti sana-
rak katillerini sevinçle karşılar. Ancak gördüğü bu rüya, bir bağlılık müj-
desi değil, Ebû Müslim’in intikam kılıcıyla gelecek olan ölümün habercisi 
olmuştur (Evliya Çelebi, 2011a:674-675).

Siyasi Meşruiyet Kaynağı

II. Osman’ın tahttan indirilmesiyle başlayan idari istikrarsızlık, devlet 
hazinesinin tükenmiş olması ve askerî zümrelerin tahakkümü, IV. Mu-
rad’ın saltanatının başında büyük bir yapısal krizle karşılaşmasına yol 
açar. Bu dönemde, boş hazine karşısında duyduğu derin teessür ve ettiği 
dualar sonucunda padişah, rüyasında adalet timsali Hz. Ömer ile karşıla-
şır. Hz. Ömer, padişaha “Ey Murad korkma” diyerek kendi kılıcını onun 
beline kuşatır ve kınından çıkarıp teslim eder. Bu rüya anlatısı, IV. Mu-
rad’ın “adil hükümdar” kimliği ile iktidarının tasdik edilmesini ve son-
rasında gerçekleşen eylemlere meşruiyet zemini kazandırmayı hedefler. 
Uykusundan uyanan padişah, ertesi gün amcası Mustafa Han’ı saraydan 
uzaklaştırarak idari kontrolü ele alır ve tütün, kahvehane ile meyhane ya-
sakları gibi sert uygulamalarla devlet otoritesini tesis etmeye başlar. (Ev-
liya Çelebi, 2003a:185-187). Seyahatnâme, Kanije Kalesi’nin savunmasını 
hem fiziksel hem de manevi bir çerçevede aktarır. Kışın göl donduğunda 
düşman baskınını önlemek için halkın buzları kesmesi gibi önlemler alın-
sa da kalenin asıl gücü rüyalarda ön plana çıkar. Pek çok “salih kimsenin” 
rüyasında kalenin Hazret-i Ali’nin himayesinde olduğunu görmesi, bura-
nın manevi bir kalkanla korunduğu inancını güçlendirir (Evliya Çelebi, 
2010f:696). Evliya Çelebi, Safevi hanedanının alameti olan “Acem tacı” ile 
askeri mûsikî enstrümanlarının menşeini, Şeyh İbrahim’in tecrübe ettiği 
bir rüyaya dayandırır. Anlatıya göre Şeyh İbrahim, rüyasında bir merke-
bin saldırısına uğradığını ve bu birleşme neticesinde yetmiş parmaklı bir 
çocuğun doğduğunu görür. Şeyh Safî tarafından “İran tahtına cülûs ve 
soyundan yetmiş neslin hüküm süreceği” şeklinde tabir edilen bu rüya 
üzerine İbrahim, iktidara gelmesi halinde merkebin uzvunu başına taç 
edineceğine ve hayvanın sesini mûsikî enstrümanlarının tınısına esas 
alacağına dair ahd eder. Osmanlı handanının iktidarını meşrulaştırmak 
için kullanılan rüyalar rakip siyasi otoritenin hanedan tacını ve devlet 
simgelerini tahkir etme aracına dönüşür (Evliya Çelebi, 2008a:281). Ev-
liya Çelebi’ye göre bu manevi işaretin ardından Şeyh İbrahim, hanedan 
üyeleri arasında ilk kez kendi adına sikke bastırıp hutbe okutarak resmen 
hükümdarlık makamına geçer. Evliya Çelebi, hanedanın kurucu isimleri 



148  . Hüseyin BAYARSLAN

olan Şeyh Safî ve Şeyh Haydar’ın böyle bir siyasi güce sahip olmadığını, 
mutlak iktidarın ancak bu rüyadan sonra Şeyh İbrahim ile başladığını 
ileri sürer (Evliya Çelebi, 2008a:314-315).

SONUÇ

Seyahatnâme’de rüyalar, Evliya Çelebi’nin hem kişisel yolculuklarını 
hem de çevresinde gelişen olayları anlamlandırmasında merkezi bir rol 
üstlenir. İstanbul’daki Ahi Çelebi Camii’nde gördüğü rüyada Peygamber 
ve sahabelerle birlikte birçok evliya ile Kerbelâ şehidinin görünmesi, ona 
İslam coğrafyasını gezip kayda geçirme görevi yükler. Benzer biçimde ba-
bası Derviş Mehmed Zıllî ile rüya yoluyla iletişime geçmesi ve babasının 
ölümünden sonra da oğlunun yolculuğunu onaylaması, seyahat olgusu-
na süreklilik kazandırır.  Rüyalar, çoğu zaman uyarı niteliği taşır. Hafız 
Ahmed Paşa’nın rüyasında Fatih Sultan Mehmet tarafından azarlanması 
ve kısa süre sonra vefat etmesi, rüyaların günlük yaşamda ciddiyetle kar-
şılanması gereken işaretler sunabileceğine dikkat çekmek için kurgulan-
mıştır. Ankara’da “Er Sultan” ile karşılaşması ve rüya aracılığıyla paşaya 
iletilen mesaj sayesinde bir isyanın önlenmesi, rüyaların toplumsal ve 
siyasi gelişmeleri doğrudan etkileyebildiğini gösterme amacı taşır. Rüya-
ların mimari ve şehirleşme süreçlerinde de belirleyici bir rolü vardır. Seli-
miye Camii’nin inşası veya Bağdat’ın fethi gibi önemli hadiselerin rüyalar 
aracılığıyla önceden bildirilmesi ya da manevi onaya mazhar kılınması, 
devlet otoritesi ile ilahi irade arasındaki bağın altını çizer. Bu örnekler, 
Evliya Çelebi’nin rüyaları, toplumsal düzeni, şehirlerin fiziksel ve kültü-
rel dokusunu ve tarihî olayların yorumlanmasını şekillendiren bir araç 
olarak kullandığını gösterir. Seyahatnâme’de rüyalar, gerçek ile manevi 
dünyanın kesişim noktası hâline gelir ve Osmanlı toplumunun inanç an-
layışını, sosyal düzenini ve günlük yaşam pratiklerini çözümlemek için 
bir bakış açısı sunar.



Yeniçağ Tarihi Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar 149

KAYNAKÇA
Evliya Çelebi. (2003a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 

İstanbul, (Cilt 1, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2003b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
İstanbul, (Cilt 1, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2008a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Bursa - Bolu - Trabzon - Erzurum -Azerbaycan - Kafkasya - Kırım - Girit, 
(Cilt 2, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları.

Evliya Çelebi. (2008b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Bursa - Bolu - Trabzon - Erzurum -Azerbaycan - Kafkasya - Kırım - Girit, 
(Cilt 2, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları.

Evliya Çelebi. (2006a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Konya - Kayseri - Antakya - Şam - Urfa - Maraş - Sivas - Gazze - Sofya 
– Edirne, (Cilt 3, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2006b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Konya - Kayseri - Antakya - Şam - Urfa - Maraş - Sivas - Gazze - Sofya 
– Edirne, (Cilt 3, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: 
Konya - Kayseri - Antakya - Şam - Urfa - Maraş - Sivas - Gazze - Sofya - 
Edirne, Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2010a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Bağdad - Basra - Bitlis - Diyarbakır - Isfahan - Malatya - Mardin - Musul 
- Tebriz - Van, (Cilt 4, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), 
İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2010b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Bağdad - Basra - Bitlis - Diyarbakır - Isfahan - Malatya - Mardin - Musul 
- Tebriz - Van, (Cilt 4, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman & Y. Dağlı,), 
İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2010c). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Akkirman - Belgrad - Gelibolu - Manastır - Özü - Saraybosna - Slovenya 
- Tokat - Üsküp, (Cilt 5, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2010d). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Akkirman - Belgrad - Gelibolu - Manastır - Özü - Saraybosna - Slovenya 
- Tokat - Üsküp, (Cilt 5, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2010e). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Podgoriçe - İştib - Vidin - Peçoy - Budin - Üstürgon [Estergon] - Ciğerdelen 
- Macaristan - Öziçe - Taşlıca - Dobra-Venedik - Mostar - Kanije, (Cilt 6, 
Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman,), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.



150  . Hüseyin BAYARSLAN

Evliya Çelebi. (2010f). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Podgoriçe - İştib - Vidin - Peçoy - Budin - Üstürgon [Estergon] - Ciğerdelen 
- Macaristan - Öziçe - Taşlıca - Dobra-Venedik - Mostar - Kanije, (Cilt 6, 
Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2011a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: Eğri 
- Hatvan - Yanık - Viyana - Çanad - Eflak - Boğdan - Bükreş - Ukrayna 
- Kırım - Bahçesaray - Çerkezistan - Dağıstan - Ejderhan - Kalmukistan - 
Saray - Moskova, (Cilt 7, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı 
Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2011b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Gümülcine - Kavala - Selanik - Tırhala - Atina - Mora - Navarin - Girit 
Adası - Hanya - Kandiye - Elbasan - Ohri - Tekirdağı, (Cilt 8, Kitap 1), 
(Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2011c). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Gümülcine - Kavala - Selanik - Tırhala - Atina - Mora - Navarin - Girit 
Adası - Hanya - Kandiye - Elbasan - Ohri - Tekirdağı, (Cilt 8, Kitap 2), 
(Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2011d). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Kütahya - Manisa - İzmir - Antalya - Karaman - Adana - Halep - Şam - 
Kudüs - Mekke - Medine, (Cilt 9, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.

Evliya Çelebi. (2011e). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnâmesi: 
Kütahya - Manisa - İzmir - Antalya - Karaman - Adana - Halep - Şam 
- Kudüs - Mekke - Medine, (Cilt 9, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman), 
İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Güven, Mustafa Salim (2012). “Azîz Mahmûd Hüdâyî’nin Mektupları Üzerine 
Bir Değerlendirme”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, 2012, Cilt: X, Sayı: 19.

Hatiboğlu, İbrahim (2008). “Sa‘d b. Ebû Vakkās.”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. 35/372-374. İstanbul: TDV Yayınları.

Saricaoğlu, Fikret (2004). “Melek Ahmed Paşa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. 29/42-44. İstanbul: TDV Yayınları.


