


Genel Yayın Yönetmeni / Editor in Chief • C. Cansın Selin Temana 

Kapak & İç Tasarım / Cover & Interior Design • Serüven Yayınevi

Birinci Basım / First Edition • © Ankara 2025

ISBN • 978-625-8559-83-5

© copyright 
Bu kitabın yayın hakkı Serüven Yayınevi’ne aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. The 
right to publish this book belongs to Serüven Publishing. Citation can not be shown 
without the source, reproduced in any way without permission.

Serüven Yayınevi / Serüven Publishing 
Türkiye Adres / Turkey Address: Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA 
Telefon / Phone: 05437675765 
web: www.seruvenyayinevi.com 
e-mail: seruvenyayinevi@gmail.com

Baskı & Cilt / Printing & Volume 
Sertifika / Certificate No: 47083



 . 3Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

TARIH ALANINDA 
ULUSLARARASI 

DERLEME, ARAŞTIRMA 
VE ÇALIŞMALAR

EDITÖR

DOÇ. DR. NESLIHAN BOLAT BOZASLAN



4  . ﻿& ﻿ & ﻿ & ﻿



 . 5Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

İÇINDEKILER

SIYASAL LIBERALIZM BAĞLAMINDA HÜRRIYET PARTISI’NIN 
KURULUŞU, PROGRAM VE İDEOLOJISI......................................................7

 Alpaslan ÖZTÜRKCİ

27 MAYIS 1960 ASKERÎ DARBESİNE GİDEN SÜREÇ...............................21

Bahattin Demirtaş 

2................................................................................................................... 21

OSMANLI DÖNEMİNDE TAHRİR KAYITLARINA GÖRE KÜTAHYA 
SANCAĞI ALTINTAŞ NAHİYESİ....................................................................39

Lokman AYDIN 

ASKERÎ VE DIPLOMATIK İLIŞKILER BAĞLAMINDA ESKI 
TÜRKLERDE HABERLEŞME...........................................................................55

Mehmet Mandaloğlu

TARIHSEL SÜREÇTEN STRATEJIK MÜTTEFIKLIĞE: TÜRKIYE-
AZERBAYCAN İLIŞKILERINDE KÜLTÜREL DIPLOMASI.....................69

Oğuz Kağan BAYRAKDAR

OSMANLI DEVLETI’NDE BAKIR PARANIN TEDAVÜLDE OLDUĞU 
DÖNEMDE GÜMÜŞ VE ALTIN PARALARIN DURUMU (1686-1693)	��87

Sevda DANIK

7

OSMANLI DEVLETİ’NDE ÖĞRETMEN YETİŞTİRMEYE YÖNELİK İLK 
ADIM: DARÜLMUALLİMÎN’İN KURULUŞU (1848-1869).......................117

Turgut SUBAŞI

7.................................................................................................................. 117



6  . Turgut Subaşi& ﻿ & ﻿ & ﻿



Bölüm
1

SIYASAL LIBERALIZM BAĞLAMINDA HÜRRIYET 
PARTISI’NIN KURULUŞU, PROGRAM VE İDEOLOJISI

 Alpaslan ÖZTÜRKCİ1

1 Doç. Dr. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İİBF, Uluslararası İlişkiler Bölümü,  
alpaslanozturkci@yyu.edu.tr, Orcid: 0000-0003-2877-8415, Tlf:05072341799.



8  .  Alpaslan Öztürkci

Giriş

Liberalizm, ilk defa siyasal bir doktrin olarak ortaya çıkmış; monarşiye 
ve feodal ayrıcalıklara karşı bir siyasal pozisyon almıştır. Sanayi Devrimi’n-
den sonra ise endüstrileşmiş orta sınıfın arzularını yansıtmaya başlamış ve 
kapitalizmle iç içe geçmeye başlamıştır. Süreçte Heywood’un deyimiyle “me-
ta-ideolojiye” dönüşen liberalizm; endüstrileşmiş Batı’nın ideolojisi olması, 
geniş bir teorik ve ilke demetine sahip olması, diğer inanç-ideolojileri etki-
leme-kuşatma kapasitesiyle son iki yüzyıllık kesitte dünyada büyük oranda 
belirleyici ideoloji olmuştur (Heywood,2022: 67). Tarihsel süreç içinde siyasal 
ve sosyo-ekonomik gelişim ve dönüşümler karşısında farklı yapılara uyum 
sağlamayı başarmış ve kendini yeniden tanımlamıştır. Başlangıçta “Klasik 
Liberalizm” olarak ortaya çıkan versiyonunda bireyciliğin aşırı yönünü be-
nimsemiş; insanları tamamen kendi çıkarları doğrultusunda hareket eden ve 
sadece kendine dayanan varlıklar olarak ele almıştır (Sevinç ve Öztürk,135). 
Bu anlayışta devlet doğası gereği kötüdür; sadece düzen ve güvenliğin sağ-
lanması bireylerin birbirlerine saldırılarının önüne geçilmesi, yani toplumsal 
sözleşmelerin uygulanması noktasında gereklidir. Klasik liberalistler Thomas 
Jefforson’ın ifadesiyle “En iyi devlet, en az yöneten devlettir” anlayışına sahip-
tir (Roskin v.d,2013: 62). Bu yaklaşıma göre ekonomide devletin müdahalesi 
serbest piyasanın doğasını, dolayısıyla da “liassez-faire” (bırakınız yapsınlar) 
kapitalizmini bozar; bireysel özgürlüklerin, refahın ve bireyin kendi yetenek-
lerine uygun gelişiminin önüne geçer. 

Klasik liberalizmin aşırılıklarını frenlemek amacıyla ortaya çıkan ve T. 
H, Green, J.A. Hobson, L.T Hobhouse gibi “yeni liberaller” tarafından teo-
rileştirilen modern liberalizm (sosyal liberalizm) ise devlet müdahalesine 
daha esnek bir yaklaşım geliştirmiştir. Bir başka şekilde ifade edersek Klasik 
Liberalizm’in kovduğu devleti, modern liberalizm geri getirmiştir (Roskin 
v.d,2013:62). Keynesçi bir yaklaşımla, “bırakınız yapsınlar” anlayışına karşı 
mesafelidirler ancak devlete verdikleri destekte şartlıdır. Modern liberaller de 
bireyin önceliğini içeren bir paradigmaya sahiptirler ancak liberal ilkelerin 
yeniden dağıtım, refah devleti ve sosyal devlet bağlamında yeniden tanım-
lanması görüşündedirler. Klasik ve modern liberalizmin ortak noktası; bire-
yin biricikliği ile ifade ve basın özgürlüğüdür (Heywood,2019:70-71; Roskin 
v.d.,2013:63).

Tam bir evrensel ideolojik akım olan liberalizm; Türkiye’de Tanıl Bo-
ra’nın deyimiyle “fazla heyecansız ve serin bir yönelim” olarak görülmüş ve 
çoğunlukla belli bir mesafeyle karşılanmıştır (Bora, 2018:519). Meşrutiyet 
Dönemi’nden başlayarak Türkiye’ye Batıcılığın bir parçası olarak girmiştir. 
Aşırı ferdiyetçilik olarak görülmüş ve tek başına liberal ideolojiden beslenen 
güçlü bir hareket, siyasi arenada belirleyici bir role sahip olamamıştır. Er-
ken Cumhuriyet yıllarında özellikle aydınlar tarafından yer yer Batılı büyük 
milletlerin sistemi olarak görülerek gıpta edilse de emperyalizmle de özdeş-



 . 9Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

leştirilmiştir. Türkiye, İzmir İktisat Kongresi ile tercihini kesin şekilde Batı 
kapitalist sisteminden yana yapmış olsa da liberalizm; istilacı ve sömürgeci 
emperyalizmin parçası olarak görülmeye devam etmiştir. Tek Parti Döne-
mi’nde dört başı mamur bir liberal akımdan söz etmek zaten olası değildir. 
Sadece siyasal özgürlüklerin kısıtlanmasına karşı çıkan cılız bazı tepkiler söz 
konusudur (Bora,2018:520-522).  II. Dünya Savaşı sonunda Sovyet Birliği’nin 
yayılmacı politikaları karşısında liberal-Batı sistemi Türk dış politika yapı-
cıları tarafından “güvenli liman” olarak görülmüş ve Cumhurbaşkanı İnönü 
liderliğinde kontrollü olarak liberal etkiye izin verilmiştir. Demokrat Parti-
nin kurulmasıyla çoğulcu-demokratik sisteme geçiş yönünde kritik bir adım 
atılmış ve Batı’ya gerekli mesaj verilmiştir. Batı güvenlik mimarisinin bir par-
çası olma adına ve Türkiye’nin iç yapısının sosyo-ekonomik zorlamalarıyla 
liberal-Batı değerlerine uygun, dürüst ve çoğulcu ilkelerle yapılan 14 Mayıs 
1950 Genel Seçimleri ile Demokrat Parti iktidara gelmiştir. Siyasal liberaliz-
min değerleriyle yüklü ideolojisine karşın Demokrat Parti’nin iktidar yılları, 
otoriterleşmeye evrilen bir seyir izleyecektir. Buna karşı da liberal parti içi 
muhalefet basın özgürlüğünü kısıtlayan ispat hakkı Kanunu’nun önüne geç-
mek amacıyla harekete geçecektir. 

Bu çalışmayla Demokrat Parti’nin siyasal liberalizmden uzaklaşan para-
digması karşısında parti içi muhalefetin reaksiyonu ve sonrasında parti dı-
şında örgütlenerek Hürriyet Partisini kurduğu süreç değerlendirilmektedir. 
Hürriyet Partisinin programı ve ideolojisinin liberalizm bağlamında analiz 
edilmesi de çalışmanın diğer ana tartışma başlığıdır. Çalışmada doküman 
analizi yöntemi kullanılmıştır. Demokrat Parti Meclis Grubu Müzakere Za-
bıtları (DPMGMZ), Resmi Gazete ve Yüksek Seçim Kurumu kayıtları gibi 
birincil kaynaklar yanında ilgili modern literatürle etkileşime girilmiştir. 
Yapılan kaynak taraması sonrasında analizlerle bulgulara ulaşılmıştır. Daha 
sonra elde edilen bulgular tartışılmış ve çıkarımlara gidilmiştir. 

İspat Kanunu ve Hürriyet Partisinin Kuruluş Süreci

Demokrat Parti, 1950 Genel Seçimleri’nde 487 Milletvekilinin 416’sını 
kazanarak TBMM’de çoğunluğu sağladı. Başbakan Menderes tarafından ku-
rulan I. Demokrat Parti Hükümeti, Mecliste güvenoyu alarak görevine baş-
ladı (ysk.gov.tr.Yeni iktidar, yoğun bir siyasal demokrasi söylemiyle iktidara 
gelmişti. Dolayısıyla da kendisinden demokratikleşme ve bireysel hak özgür-
lükler yolunda politikalar geliştirmesi konusunda yoğun beklentiler söz ko-
nusuydu.  TBMM’deki ezici çoğunluğuna karşın hükümete verilen güvenoyu 
282’ydi. Başka bir ifadeyle 134 Demokrat Parti milletvekili, hükümetin güven 
oylamasında çeşitli sebeplerle olumlu oy kullanmamıştı. Bu sonuç; Demokrat 
Partinin farklı ideolojik kümelerin ve toplumun farklı sınıflarının koalisyonu 
olmasıyla ilintiliydi. Partinin iç yapısındaki türdeşlik eksikliği, sonraki dö-
nemde parti disiplinini zorlaştıracak ve Başbakan Menderes’i iktidar yılların-
da muhalefet kadar parti içi çalkantılarla da uğraşmak zorunda bırakacaktır. 



10  .  Alpaslan Öztürkci

Demokrat Partinin heteredoks yapısı ile program ve tüzüğünün sağla-
dığı hukuki zorunlulukların yarattığı milletvekili aritmetiği parti disipli-
nini zorlaştıran başat faktördü.  Demokrat Parti; Cumhuriyet Halk Partisi 
karşıtlığını siyasal ilke olarak benimseyen “ideolojiler koalisyonuydu. Parti 
içinde liberal, milliyetçi, muhafazakâr-İslamcı kanatlar söz konusuydu. Libe-
ral kanat, partinin I. devre iktidarında çok görünür ve parti politikalarında 
etkili olamamıştır. Dolayısıyla bu dönem, Menderes hükümetlerinin siyasal 
liberalizmde ciddi aşınmalar yaratan politikalarına karşı örgütlü bir parti 
içi muhalefet sergileyememiştir. Ancak 1954 seçimlerinden sonra Demokrat 
Partinin otoriterleşmede vites artırması anlamına da gelen Kırşehir Kanunu, 
Tasfiye Kanunu ve Seçim Kanunu’nda çeşitli değişiklikler içeren bazı yasaları 
Meclisten geçirmesi; liberal kanatta hareketlenmelere yol açmıştır. Parti için-
de hükümet politikalarına yönelik çeşitli eleştiriler yapılmaya başlanmıştır. 
Küçük bir topluluk olmaları sebebiyle klik olarak tanımlanabilecek liberal-
lerin işini; bazı bakanlar hakkındaki yolsuzluk iddiaları, enflasyon ve temel 
ürünlerin bulunmasında yaşanan zorluklar kolaylaştırmaktaydı. Nitekim 
parti içinde liberal kanadın ilk organize eylemi olarak da değerlendirilebi-
lecek politik hareket, 2 Mayıs 1954’te TBMM’ye verilen “ispat hakkı” kanun 
teklifiyle ortaya çıktı. Liberal demokrasinin temel ilkelerinden biri olan basın 
hürriyetine yönelik ağır bir ihlal anlamı taşıyan ve kamuoyunda ispat hakkı 
kanunu olarak bilinen yasaya karşı liberal milletvekilleri harekete geçmişti. 

İspat hakkı tartışmaları, Türkiye’nin gündemine ilk defa meşhur 
Öner-Yücel davası vesilesiyle gelmişti. 1946 Genel Seçimlerinde Demokrat 
Partiden İstanbul milletvekili seçilen Mareşal Fevzi Çakmak, eski milli eği-
tim bakanlarından birini komünistlikle suçladı. Hasan Âli Yücel de bu ismin 
kendisi olup olmadığını Mareşal’e sordu. Bu sırada devreye giren DP İstan-
bul İl Başkanı Kenan Öner, bu ismin Hasan Âli Yücel olduğunu ve bunu is-
pat edeceğini açıkladı. Bunun üzerine Yücel, Öner’i mahkemeye verdi. Öner, 
mahkemede yaptığı etkili savunmayla beraat etti. Bunun üzerine dönemin 
iktidarı CHP’nin de telkinleriyle Yargıtay, 16 Mart 1949 tarihinde aldığı iç-
tihat kararıyla bakanlar hakkında ispat hakkını yasaklayan bir karar aldı 
(Toker,1966:74). Demokrat Parti iktidarında, 9 Mart 1954 tarih ve 6334 sayılı 
“Yayın Yolu veya Radyo ile İşlenecek Bazı Suçlar Hakkındaki Yasa” sebebiyle 
konu yeniden gündeme geldi. Kanunla basın-yayın yoluyla namus, şeref hay-
siyete tecavüz edilmesi veya hakarette bulunulması; itibar şöhret ve servete 
zarar verecek yayınlar ve hususi-ailevi ahvalin teşhiri yasaklanıyordu. Ka-
nunun bu hükümlerine uymayanlara 1000-10.000 lira arası para cezası ve 3 
aydan 3 yıla kadar hapis cezası öngörülüyordu. Yine bu yasaya göre devletin 
siyasi ve ekonomik itibarını sarsacak, kamuyu heyecana ve telaşa sürükleye-
cek haberlere; bir yıldan üç yıla kadar hapis cezası ve 2.500 liradan aşağı ol-
mamak şartıyla para cezası öngörülüyordu (Resmî Gazete, Sayı 8660,17 Mart 
1954). İktidar bu yasayla aynı gün basın yasasında değişikliğe giderek ağır 



 . 11Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

cezayı gerektiren basın suçlarının da Ağır Ceza Mahkemeleri’nde görülmesi-
ni sağladı (Albayrak, 2004: 277).

Bu kanunla Basının başına “Demokles’in kılıcı” gibi para ve hapis cezası 
tehdidi asıldığı gibi, basına iddialarını ispatlama hakkı da verilmiyordu. Bu 
durum; liberal demokrasinin temel ilkelerinden olan basın ve ifade özgürlü-
ğüne vurulmuş ağır bir darbeydi. Doğal olarak Demokrat Parti içinde libe-
ral kanadı oluşturan grubun reaksiyonuyla karşılandı. Muhalif grupta; eski 
bakanlardan Fethi Çelikbaş, Enver Güreli ve Seyfi Kurtbek ile beraber mil-
letvekilleri Turan Güneş, Kasım Küfrevi, Kâmil Mengü, Raif Aybar, Ekrem 
Alican, İbrahim Öktem, Muhlis Bayramoğlu ve Mustafa Ekinci yer almak-
taydı. Fethi Çelikbaş liderliğindeki grup, Nisan ayı sonunda TBMM’ye daha 
sonra kendilerinin “İspatçılar” ya da on bir kişi olmaları dolayısıyla “11’ler” 
olarak anılmalarına vesile olacak kanun teklifini verdiler. TBMM Başkanlı-
ğına verilen teklifte; TCK’nin 481. Maddesine 16 Mart 1945 tarihinde giren 
“Tevhid-i İçtihad” kararının kaldırılmasını sağlayacak bir hüküm eklenmesi 
isteniyordu. Kanun gerekçesi şöyleydi:

“…nüfuz ve salahiyetlerini suiistimal edenlerin adalet yoluyla tefrik ve 
temyizini ve binnetice, muazzam tarihi vazife ve mesuliyetleri yüklenmiş 
bulunan iktidarımızın maruz kalması melhuz her türlü şayibeden tenzihini 
emin bir sisteme bağlamak için alınacak ıslahat tedbirlerinin başında, ispat 
hakkının tanınmasının lazım geldiğine kani bulunuyoruz (Albayrak, 2004: 
277).

Kanun teklifinde, partiye içerden yapılan eleştirinin izlerini görmekte-
yiz. Vazifesini suistimal edenlerin adalet çerçevesinde tespit edilmesinin ve 
ayrılmasının, “tarihi” bir sorumluluk yüklenmiş olan Demokrat Partiyi şa-
ibeden kurtaracağı ve bunun da ispat hakkıyla sağlanabileceğine yer veril-
mekteydi.  Yine de kanun teklifi; Menderes tarafından açık bir başkaldırı ve 
meydan okuma olarak görüldü. Üstelik teklifi verenler arasında Fethi Çelik-
baş ve Kasım Küfrevi gibi parti içinde oldukça nüfuzlu isimler de vardı.

Basında ortaya atılan “ispatçıların” yeni bir parti kuracağına yönelik id-
dialarla birlikte Adnan Menderes; parti içindeki liberal-özgürlükçü tepkiye 
karşı, başta uzlaşma stratejisi olarak değerlendirilebilecek bir yaklaşımı gün-
demine aldı. Öncelikle konuyu, 10 Mayıs 1955 tarihli Demokrat Parti Meclis 
Grubunda gündeme getirdi. Menderes konuşmasında, genel seçimlerin yeni 
bittiğini ve amacın Demokrat Partililerin “kuyularını kazmak” olduğunu be-
lirttikten sonra şunları ifade etti:

Dışardan bakan hizip varmış, şu varmış bu varmış kavga ediyorlar kan 
gövdeyi götürüyor… Gazeteler bunu istismar ediyor. Bunu sabah akşam 
manşetler halinde yazıyorlar… Sabah akşam Fethi Çelikbaş için şöyledir böy-
ledir diyorlar. Çok sevdiklerinden değil, Vallahi billahi sevdiklerinden değil; 
akıncıdır, hürriyetçidir falan. Bunlar şeytan gibidir, düşünü aldırırlar suyunu 



12  .  Alpaslan Öztürkci

kızdırmazlar. Onun için dikkatli olmak lazım gelir ağır bir mesuliyet altında-
yız (DPMGMZ, D. 10, C. 154, 10 Mayıs 1955, s.  43-46; Albayrak, 2004: 278). 

Bu konuşmada ilk öne çıkan nokta; genel seçimlerde ezici bir çoğunlukla 
iktidara gelen bir parti liderinin hissettiği “tehdit algısıdır.” Partinin prog-
ramı ve ideolojisiyle de oldukça uyumlu görünen bir kanun teklifine karşı 
Başbakan’ın aşırı reaksiyonu düşündürücüdür. Anlaşılan Başbakan, liberal 
muhalefetin kanun teklifini gizlice yürütülen bir hizip hamlesi olarak gör-
mekteydi. Menderes; teklifi verenlerden Fethi Çelikbaş’ın Büyük Kongre’den 
sonra partinin en yüksek yönetim organı olan Genel İdare Kurulu üyesi oldu-
ğunu ve bu konuyu hiç gündeme getirmediğini dile getirmekteydi. Benzer şe-
kilde Kasım Küfrevi’nin de partinin Grup İdare Kurulunda olduğunu onun-
da ispat hakkı konusunu dile getirmediğini ifade etmekteydi. Başbakan; ispat 
hakkının sorumsuz gazeteciler elinde “tezvir ve şantaj” aracına dönüşeceği, 
bunun da muhalefete yarayacağı ve hükümetin işini zorlaştıracağı görüşün-
deydi (Burçak,1998:328-329).

Menderes, ispatçılarla ile görüşerek tekliflerini geri almalarını istedi. 
Görüşme oldukça gerilimli bir ortamda geçti ve sert tartışmalar yaşandı. İs-
patçılar, bu hakkın verilmesi halinde muhalefetin elindeki önemli bir argü-
manın boşa çıkarılacağını savunurken Menderes; ispat kanununun çıkması 
halinde ispatçılar dahil herkesin şeref ve haysiyetinin tehdit altında olacağını 
ve ispatçıların muhalefetin “oyuncağı” haline geldiğini öne sürüyordu (To-
ker,1966:77; Albayrak, 2004: 279).

 Menderes; grup toplantılarında yaptığı konuşmalarla ya da “İspatçılar”la 
toplu olarak görüşerek ikna çalışmalarından bir sonuç alamayacağını anla-
yınca, bire bir görüşerek kanun teklifinden imzalarını çekmelerini sağlamaya 
çalıştı. Partinin Meclis Grup İdare Heyeti üyelerinden Kasım Küfreviyle gö-
rüştü; onu imzasını geri alma konusunda ikna edemedi ama teklifin Kasım 
ayında meclisin açılmasına kadar erteleyebileceklerini öğrendi. İspatçılardan 
Seyfi Kurtbek ile görüşmesi olumlu geçti ve onu imzasını geri alması konu-
sunda ikna etti. Böylece “11’ler”in sayısı 10 kişiye düşmüş oldu; ancak “11’ler” 
olarak anılmaya devam etti.

Süreçte Genel İdare Kurulu da devreye girdi ve kanun teklifini geri al-
dırmaya çalıştı. Ancak tam bu sırada Demokrat Parti Milletvekilleri, F. Lütfi 
Karaosmanoğlu, E. Hayri Üstündağ ve Sabahattin Çırakoğlu’da İspatçılara 
katıldıklarını açıkladılar. Özellikle Karaosmanoğlu’nun yaklaşımı, kendisi-
nin de hâlen üyesi olduğu Genel İdare Kuruluna açık bir meydan okumaydı. 
Hemen kurula çağrılarak kendisinden izahat istenmesine karar verildi. Men-
deres’in Karaosmanoğlu ile karşılaşmak istememesi dolayısıyla katılmadığı 
kurulda sorgulanan Karaosmanoğlu; konunun kendisi için bir prensip mese-
lesi olduğunu ve hareketinde serbest olduğunu belirtti (Burçak, 1998: 332).  Bu 
yaklaşımın Karaosmanoğlu’nun liberal siyasal çizgisiyle tutarlılık arz ettiğini 



 . 13Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

tespit etmek gerekir. Karaosmanoğlu; Yeni mecmua, Dergâh, Resimli Gazete 
ve çoğu Son Telgraf gazetesinde yayınlanan ve dönemin iktidarına eleştiriler 
içeren yazılarından dolayı Takrir-i Sükûn Kanunu kapsamında Elazığ İstiklal 
Mahkemesi tarafından tutuklandı. Sonrasında Manisa il sınırları dışına çıkışı 
yasaklandı. CHP ile ilerleyen yıllarda yıldızı barışan Karaosmanoğlu, millet-
vekili oldu. Demokrat Parti kurulunca bu partinin Genel İdare Kuruluna se-
çildi; partinin Manisa başta olmak üzere Ege teşkilatlanmasında etkili bir rol 
oynadı. Bu süreçte baskılar karşısında yılmayan ve demokrat duruşuyla parti 
içinde büyük saygınlık kazandı. Demokrat Parti’nin 14 Mayıs 1950 Genel Se-
çimleriyle iktidara gelmesinden sonra parti başkanlığı için ismi öne çıkan 
isimlerdendi. Özellikle 1954 seçimlerinden sonra Demokrat Parti’nin otori-
terleşme eğilimleriyle beraber “Bir adamı, bir zümreyi yerlerinden kaldırıp o 
yerleri işgal etmek için mi bu mücadeleyi verdik?” benzeri söylemlerle parti 
yönetimine liberal perspektiften yoğun eleştiriler getirmeye başladı. Sonunda 
da ispat hakkı tartışmalarıyla partiden ayrıldı (Demirel, 2019:349-350).

       Demokrat Parti Genel İdare Kurulu, Karaosmanoğlu’nun savunması-
nı yeterli görmedi ve Menderes’in imzasıyla kendisine parti içinde “tesanüdü” 
bozan hareketleri sebebiyle kurul dışı bırakıldığını içeren bir mektup gönder-
di. Buna cevaben Karaosmanoğlu, Genel İdare Kuruluna bazı gazetelere de 
verdiği mektubunda kurulun ekseriyetin “hicabaver” sükutuna katılmadığı 
için kendisini “cebir ve zorla” dışarıya atmak istediğini belirtiyordu  (Bur-
çak,1998:334). Karaosmanoğlu’nun açıklaması, Kurul’u suçlayıcı bir üslupla 
kaleme alınmıştı. Kurulun tutumunu “utanma ve sıkılma da içeren bir ses-
sizlik” olarak değerlendirmektedir.  Kendisinin bu yaklaşımı benimsemediği 
için kuruldan çıkarıldığını iddia etmektedir. Kurul ise yukarıdaki açıklama-
ların basına verilmesini kendisine karşı yapılan bir hakaret olarak algılamış 
ve yine Menderes’in imzasıyla, içinde oldukça objektif gerekçelerin de bulun-
duğu, aşağıda bir bölümüne yer verilen mektubu göndermiştir.

“Evvela şurasını tebarüz ettirelim ki, kurulumuzda tesanüdü bozan ikiniz 
hariç (Burada kast edilen  diğer isim Fethi Çelikbaş’tır), ekseriyet değil, tam 
bir ittifak mevcuttur. Üçüncü büyük kongreden sonra işbaşına gelen genel ku-
rulumuzun 9 Temmuz 1955 tarihine kadar 240 içtimada ittihaz olunan bütün 
kararlara bizzat iştirak ve imza ederken tek bir muhalefette bulunmamış bir 
kimsenin aynı kurula karşı (hicabaver sükut) isnadında bulunması külliyen 
merdut ve menfur bir hareket olduğunda asla şüphe yoktur (Burçak, 1998:334-
335).

Genel İdare Kurulu, İspatçılar arasında yer alan diğer üyesi Fethi Çe-
likbaş’ın da ifadesini almıştır. Çelikbaş; başından beri konunun bu derece 
“gürültü” çıkaracağını tahmin etmediklerini, çok “makul” bir kanun teklifi 
verdiklerini ayrıca ispat hakkının Demokrat Partiyi güçlendireceğine inan-
dıklarını belirtti. Menderes ve parti yönetimi; baştan beri kanun teklifini ve-
renler ile buna sonradan iltihak edenler arasındaki ayrımı burada da yapmış 



14  .  Alpaslan Öztürkci

ve Çelikbaş’ı Genel İdare Kurulu üyeliğinden çıkarmamıştır. Demokrat Parti 
yönetimi, kanun teklifini verenlere karşı daha makuldü; onların belli bir iyi 
niyetine inanıyordu. Ayrıca kanun teklifi veren milletvekillerinin partiden 
çıkarılması Meclise yapılmış bir saygısızlık olarak görülebilir, bu da dışardan 
olumsuz görünecek bir siyasal tutum olarak algılanabilirdi. Ancak sonradan 
İspatçılara katılanlar ise “fırsatçı” olarak görülmekte ekonomik zorluklar 
ve 6-7 Eylül olayları sebebiyle zor günler geçiren partiye karşı girişilmiş bir 
komplonun parçası olarak görülmekteydi.

Parti içinde bu gelişmeler yaşanırken Genel İdare Kurulu, 13 Ağustos 
1955 tarihinde aldığı kararla Demokrat Parti IV. Büyük Kongresi’nin 15 Ekim 
1955’te yapılmasına karar verdi. Parti tüzüğüne göre büyük kongrelerin iki 
yılda bir yapılması gerekiyordu. 1946 yılında kurulan Demokrat Parti; I. Bü-
yük Kongresi’ni tüzüğünde yer alan geçici madde gereği 1947’de, II. Büyük 
Kongresi’ni ise 1949 yılında tüzüğüne uygun olarak gerçekleştirmişti. Ancak 
III. Büyük Kongresi’ni bir yıl gecikmeyle yapıyordu (Yücel, 2001:113; Koral-
tan,2013:141; Cumhuriyet, 07 Ocak 1947). Siyasi parti büyük kongreleri; par-
tilerin yetkili kurullarının bütün faaliyetlerinin değerlendirildiği, partiyle 
ilgili makro planlamaların yapıldığı, parti tüzüğü ve programının kabul edil-
diği ya da değiştirildiği görüşmelerdir (Tuncay,2000:188; Karpat,1996:182). 
Bu açıdan değerlendirildiğinde IV. Büyük kongre oldukça kritik bir kesitte 
toplanıyordu. Kongre’den önce, 12 Ekim 1955 tarihinde Refik Koraltan; 6 
milletvekilinin daha İspatçılara katıldığını açıkladı. Bu isimler; Zeyyat Ebüz-
ziya, Behçet Kayaalp, Muzaffer Timur, İsmail Hakkı Akyüz, Safaeddin Ka-
ranakçı ve Ragıp Karaosmanoğlu’ndan oluşmaktaydı.  Böylece ispat hakkına 
destek verenlerin sayısı 19’a ulaştı ve bu grup “19’lar” olarak anılmaya başla-
dılar (Burçak,1998:335).

Bu aşamadan sonra parti yönetimi, partiden daha büyük kopmaları ön-
lemek amacıyla; Yusuf Azizoğlu, Rıfat Öçten, Halit Zarbun, Mustafa Akçalı, 
Hamdi Başak, Nurettin Ertürk, Esat Budakoğlu, Himmet Ölçmen ve Mu-
ammer Obuz’dan oluşan ve parti içinde “şefaatçiler” olarak tanımlanan ara-
bulucuları devreye soktu. Ancak bu girişimden de sonuç alınamadı. Bunun 
üzerine Demokrat Parti Haysiyet Divanı; Fevzi Lütfü Karaosmanoğlu, Zey-
yat Ebüzziya, Ekrem Hayri Üstündağ, Sabahattin Çıracıoğlu, İsmail Hakkı 
Akyüz,  Behçet Kayaalp, Muzaffer Timur, Ragıp Karaosmanoğlu ve Safaed-
din Karanakçı’yı partiden ihraç etti. Haysiyet Divanı kararında dikkat çeken 
nokta; ispat kanunu teklifini verenlerin değil de buna sonradan katılanların 
ihraç edilmesidir. Anlaşılan Divan da Genel İdare Kuruluna paralel şekilde, 
teklifi verenlerin eylemini siyasal anlamda daha makul ve iyi niyetli olarak 
karşılamaktaydı. Ancak bunun İspatçılar açısından bir anlam taşımadığı, 
kongrenin ilk günü partiden istifa etmeleriyle anlaşıldı. Fethi Çelikbaş duru-
mu daha sonra şöyle anlatacaktır: “Arkadaşlar üzüldü, üzülmeyin dedik biz de 
istifa ettik” (Birand v.d.,1991:118). Partiden daha önce ihraç edilen Şanlıurfa 



 . 15Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Milletvekili Feridun Ergin ve Hatay Milletvekili Şekip İnal’ın katılımıyla İs-
patçıların sayısı 21’e yükseldi ve “21’ler” olarak tanımlanmaya başladılar (Al-
bayrak,2008:353; Burçak,1998:337). Demokrat Partiden ihraç edilen ve istifa 
eden milletvekilleri, yeni bir siyasal parti kurmak amacıyla hemen harekete 
geçtiler. 

          Hürriyet Partisi’nin Program ve İdeolojisi

Hürriyet Partisinin kuruluşu öncesinde basında, partinin isminin ne ola-
cağına dair çeşitli tartışmalar yapılmaktaydı. Nihayet eski Demokrat Partili 
milletvekilleri; 19 Kasım 1955’te Ankara Milletvekili Şeref Kâmil Mengü’nün 
evine davet ettikleri basın mensuplarına, kurmayı düşündükleri yeni parti-
nin adını “Hürriyet Partisi” olarak açıkladılar (Albayrak,2008:355). Böylece 
Demokrat Parti; kuruluşundan 1955 yılına kadar geçen yaklaşık dokuz yılda, 
bünyesinden üç siyasal parti çıkarmış oluyordu.  Partinin muhalefet yılların-
da Mareşal Fevzi Çakmak, Kenan Öner, General Sadık Aldoğan gibi isimlerin 
liderlik ettiği grup, 1948 yılında Demokrat Partiden ayrılarak Millet Partisini 
kurmuşlardı. Partinin 1. İktidar devresinde partiden ayrılanlar, 1952 yılında 
Türkiye Köylü Partisini kurmuşlardır. Demokrat Parti’nin 2. İktidar döne-
minde ise F. Lütfi Karaosmanoğlu, Fethi Çelikbaş ve E. Hayri Üstündağ gibi 
Mükerrem Sarol tarafından partinin “bayrak” isimlerinin öncülüğünde Hür-
riyet Partisi kuruldu (Sarol,1983:483). 

Sayıları 32 kişiyi bulan Hürriyet Partisi Kurucuları şu isimlerden oluş-
maktaydı: F. Lütfü Karaosmanoğlu, Fethi Çelikbaş, Enver Adakan, Muammer 
Alakant, İsmail Hakkı Akyüz, Raif Aybar, Ekrem Alican, Yusuf Azizoğlu, 
Muhlis Bayramoğlu, Sabahattin Çıracıoğlu, Nihat Reşat Belger, Zeyyad Ebuz-
ziya, Feridun Ergin, Yusuf Adil Egeli, Turan Güneş, Mustafa Ekinci, Muhlis 
Efe, Enver Güreli, Şekip İnal, Safaeddin Karanakçı, Hasan Reşit Kangal, Şe-
ref Kâmil Mengü, Emrullah Nutku, Ragıp Karaosmanoğlu, Behçet Kayaalp, 
Ekrem Ocaklı, Asım Okur, İbrahim Öktem,  Emin Paksüt, Emrullah Nutku, 
İhsan Hamit Tigrel, Muzaffer Timur (Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve 
Programı 1956:61-62).  

Partinin Genel Başkanlığı için önce Ekrem Hayri Üstündağ düşünüldü; 
ancak sağlık sorunları bu görevi yürütmesine engel olunca genel başkanlı-
ğa Fevzi Lütfi Karaosmanoğlu getirildi. Partinin amblemi; “alevi bir zincirin 
halkalarını eritmekte olan bir meşale ve onun altında ay-yıldız” olarak be-
lirlenmişti (Albayrak,2008:355-356). Amblem; Demokrat Partinin, özellikle 
1954 seçimlerinden sonra iyice otoriterleşen politikaları karşısında yeni par-
tinin siyasal yelpazede kendini konumlandırdığı yer ile yakından ilintili gibi 
görünmektedir.  Demir halkalar baskıcı iktidarı, meşale ise Hürriyet Parti-
sinin liberal-özgürlükçü duruşunu sembolize etmek için tasarlanmıştı.  Par-
tinin kurucularının genel merkezde Bursa Milletvekili Raif Aybar imzasıyla 
yayımladıkları bildiride yer alan şu ifadeler bu çıkarımı doğrulamaktadır: 



16  .  Alpaslan Öztürkci

“Hürriyet Partisi, demokratik rejimin bütün unsur ve müesseseleriyle 
kurulup işlemesine iktidarın engel olduğuna ve rejim buhranının memleket-
ten silinip, temizlenmesinin şart olduğuna inanmış bulunanların partisidir. 
Hürriyet Partisi, iktisadi ve içtimai rahatsızlıklarımızın hürriyetten ve de-
mokrasiden uzaklaşmış murakabesiz, şahsi ve keyfi bir iktidar gidişinin ne-
ticeleri olduğu hakikatini kavramış olanların partisidir.” (Burçak, 1998:339).

Hürriyet Partisine en çok umut bağlayanlar arasında ana muhalefet par-
tisi Cumhuriyet Halk Partisi ve onun lideri İsmet İnönü de yer almaktaydı. 
Muhalefet; ispat hakkı tartışmalarını, iktidarın “dikta rejimine” gidişi olarak 
yansıtmıştı (Bayar,1986:156). Bu süreçte CHP, Demokrat Parti içindeki libe-
ral tepkileri tahrik etmiştir. Menderes’in de “Her sabah sırtımda bir ihanet 
hançerinin derime değdiğini hissederek uyanmak istemiyorum.” şeklindeki 
sözleri, partisi içindeki bu kaostan oldukça etkilendiğini göstermektedir. So-
nunda Demokrat Parti içinde yakılan ateş ancak “parti dışında” söndürüle-
bilmiştir (Sarol,1986:482-483). 

Hürriyet Partisinin kuruluşuyla muhalefet, hem kendisine yakın bir 
müttefik bulmuş hem de aslında Demokrat Parti programında yer verilen si-
yasal demokrasi değerlerini savunan, ideolojik olarak iktidara yakın ve onu 
parçalama potansiyeli bulunan bir siyasal oluşum ortaya çıkmıştı. Başbakan 
Menderes’in 5 Ocak 1956 tarihinde Burdur’da yaptığı konuşma, yukarıda yer 
verilen değerlendirmeyle paralellik taşımaktadır.

“Hasımlarımız, rakiplerimiz, muhterisler ve küskünler bizi her ne pa-
hasına olursa olsun yıkmak gayreti içindedirler. Bizi birbirimizi düşürmek, 
bizi parçalamak ve dağıtmak istiyorlar… İçimizden ayrılanlar bizi asla zaafa 
düşürmüş değillerdir. Aksine olarak, senelerden beri menfi ve bozguncu ha-
reketlerin partimiz içinde türlü aksaklıklara sebebiyet vermiş olduğu şimdi 
daha iyi anlaşılmış bulunmaktadır. Garazlı ve maksatlı olanların, küskün-
lerin bütün menfi hal ve hareketleriyle içimizde bulunmaktansa karşımızda 
olmaları, şüphe yok ki, daha hayırlı olmuştur (Burçak, 1998: 340).

Türk siyasetinde parti içi muhalefet; siyasal açıdan muhalefetin işbir-
likçiliği ve hainlikle kolaylıkla mahkûm edilen, aşırı tepkisellikle karşılanır. 
Menderes’in yukarda yer verilen konuşmasında da bu yaklaşımın izleri açık-
tır. Konuşmada; yıllarca Demokrat Partiye büyük katkıda bulunmuş, muha-
lefet yıllarında çilesini çekmiş, iktidara gelmesinde rol oynamış isimlerin de 
içerisinde yer aldığı parti içi muhalefet; partiden ayrıldıktan sonra “hasım, 
muhteris, bizi her ne pahasına olursa olsun yıkmak gayreti içinde olanlar, 
bizi parçalamak ve dağıtmak isteyenler, senelerden beri menfi ve bozguncu, 
garazlı” olarak tanımlanmaktadır. 

Parti içi muhalefet; özellikle partinin ilkeleri ve ideolojisiyle paralellik 
taşıdığında, siyasal partiler açısından güçlendirici sonuçlar doğurma potan-
siyeli taşır. Bu bağlamda Başbakan’ın, partisinden yeni kopmaları önleme 



 . 17Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

çabası siyasal anlamda anlaşılabilir bir yaklaşım olarak değerlendirilebilir; 
ancak kullanılan siyasal dil, nezaket kurallarını oldukça zorlayan vurgularla 
doludur. Demokrat Partinin kuruluş ilkeleri arasında da yer alan ve progra-
mının omurgasını oluşturan liberal-demokratik ilkeler çerçevesinde “basın 
özgürlüğü” talebinde bulunan parti içi muhalefet; hem partiden ihraç edilmiş 
hem de başka bir siyasal oluşum adı altında örgütlenince ağır ithamlara uğ-
ramıştır. Oldukça makul siyasal taleplerle ortaya çıkan birkaç milletvekilinin 
kanun teklifi, Demokrat Parti içinde iyi yönetilemeyince siyasal bir çığa dö-
nüşmüş ve Hürriyet Partisinin doğuşuyla sonuçlanmıştır.  

Hürriyet Partisi programı, yoğun liberal-demokrasi öğeleriyle yüklüydü. 
Hürriyet Partisine üye olabilmek için “Fikrî ve Siyasî çalışmalarıyla anti-de-
mokratik temayüllere sahip oldukları muteberiz hale gelmemiş bulunmak” ge-
rekmekteydi (Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve Programı 1956:4).  Prog-
ramın birinci maddesinde 

“Memleketimizi muasır medeniyetin ileri merhalesine götürmenin ve va-
tandaşın huzur, emniyet ve refahını sağlamanın yolunu demokratik rejimi yur-
dumuzda hakikî mânasiyle ve bütün icaplarıyla gerçekleştirmekte gören parti-
miz bu rejimi en kısa zamanda tesis etmeği hayatî bir dâva sayar.” ifadeleri yer 
almaktaydı (Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve Programı 1956:67). 

Anlaşılan Hürriyet Partisi; demokrasiyi ülkenin kurtuluşu ve kendi var-
lığı açısından hayati değerde görmektedir. Parti programının ikinci madde-
sinde yer verilen şu ifadeler parti programının liberal ideolojiye dönük yö-
nünü güçlendirmektedir: “Demokrasi, hareket noktasında, ferdin bizatihi bir 
kıymet olduğunu kabul eder. Bu itibarla, insan hak ve hürriyetleri rejimin te-
melini teşkil eder.” (Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve Programı 195:67-
68).

Hürriyet Partisi Programı, burada demokrasi-liberalizm ilişkisini başa-
rıyla kurmakta; bu sistemin temeline bireyi, onun hak ve hürriyetlerini koya-
rak tutarlı bir yaklaşım sergilemektedir. Programın ilerleyen bölümlerinde, 
İnsan Hakları Beyannamesi’ne referansla yine kişi hak ve özgürlüklerini en 
geniş şekilde yorumlanması gerektiğine yer verilmektedir. Antidemokratik 
mevzuatın kaldırılması, hukuk devleti vurgusu, ordunun vazifesini “vatan 
müdafaası” olarak sınırlaması, nispi temsil seçim sistemine yer vermesi, seç-
men yaşının 18’e indirilmesi, cumhurbaşkanının tarafsızlığı ve iki defa seçi-
lebilmesi gibi ilkeler; programın siyasal demokrasiye dönük yönünü yansıt-
maktadır (Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve Programı 1956:69-75).

Programın liberal demokrasi bağlamında sınırlı yanlarını ise basın öz-
gürlüğü ve temsili demokrasi noktalarında öne çıkmaktadır.  Basın özgür-
lüğü programda; “Basın, her türlü tesir ve tazyikin dışında olmalıdır. Basının 
idarî mercilerle münasebetlerinde hür basın teşekkülleri muhatap tutulmalı-
dır” şeklinde yer almaktaydı ((Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve Progra-



18  .  Alpaslan Öztürkci

mı 1956:71). Parti içinde basın özgürlüğünü sınırlayan bir yasa gerekçesiyle 
isyan eden bir siyasal hareketin, programında bu konuya yalnızca iki cümle-
lik yer ayırması dikkat çekicidir. Hürriyet Partisinin programının 117 mad-
delik geniş hacmi düşünüldüğünde, bu durum daha çarpıcı hale gelmektedir. 
Anlaşılan Hürriyet Partisi kurucuları; Demokrat Parti içinde sadece basın 
özgürlüğü ihlallerinin yanında diğer birçok alanda liberal demokrasiden 
kopuştan rahatsızdı. Yine programda; 40 bin nüfus yerine 60 bin nüfus için 
bir milletvekili seçilmesi yaklaşımı esas alınmaktaydı (Hürriyet Partisi Ana 
Nizamnamesi ve Programı 1956: 69). Bu durum, siyasal katılım bağlamında 
sınırlayıcı bir hüviyet taşımakta ve liberal demokrasiye yönelik sınırlayıcı bir 
bakış açısını ifade etmektedir. 

Programın ekonomik liberalizm boyutuna bakıldığında ise bu konuda 
da yoğun bir muhteva olduğu görülmektedir. Zaten Hürriyet Partisi kurucu-
larının yaklaşımına göre parti programı; “devletçiliğe yer veren, sosyal libe-
ralizm” anlayışına dayanmaktaydı. Programda yoğun bir şekilde yer verilen 
ve öne çıkarılan “sosyal devlet” vurgusu da bu bakışı doğrulamaktadır. Prog-
ram; özel teşebbüse ağırlık veren ancak devletçiliği de dışlamayan bir muh-
tevaya sahipti. (Albayrak, 2008: 360-361). Söz konusu yaklaşım programda 
şöyle ifade edilmektedir: 

“Hususî mülkiyete dayanan, ferdin iktisadî hürriyetlerini koruyan, hu-
susî teşebbüsü esas tutan, Devletin rehberliğini tanıyan ve içtimaî adaleti gaye 
edinen bir nizamı şart koyar. Devlet tesis ve işletmeciliği, hususî teşebbüsün 
ele alamadığı işlere hasredilmelidir” (Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve 
Programı 1956:85). 

Hürriyet Partisi programı, modern liberalizme yatkın görünmektedir. 
Özel teşebbüsü esas almaktadır; ancak “bırakınız yapsınlar” anlayışı sınır-
landırılmakta ve bu noktada klasik liberalizmden uzaklaşmaktadır. Devlete 
“rehberlik” rolü biçilmesi ise Türkiye’nin sosyo-ekonomik yapısıyla ilintili-
dir. Sosyal adalet bağlamında; programda yer verilen iktisaden zayıf durum-
da olanların himayesi, “vatandaşların sefalet ve fakrü zaruret korkusundan 
masun, olarak yaşamaları” vurgusu dikkate değerdir. (Hürriyet Partisi Ana 
Nizamnamesi ve Programı 1956:103). Hürriyet Partisi özellikle teşkilatlan-
madaki başarısızlığı sebebiyle halkla bütünleşememiş, giderek bir aydın par-
tisi görüntüsü vermiştir. 1957 seçimlerinde aldığı % 3.84’lük oy oranıyla sa-
dece 4 milletvekili çıkarabilmiştir (tbmm.gov.tr.; ysk.gov.tr). Türk siyasetinde 
uzun süre kalıcı olamamış, Büyük Kongresinde aldığı kararla Cumhuriyet 
Halk Partisine katılarak siyasal hayattan çekilmiştir. 

Sonuç

Demokrat Parti; siyasal yelpazenin merkezinde yer alan ve bu yönüyle 
farklı ideolojik kümeleri ve hizipleri bünyesinde barındıran bir siyasal hare-
ketti. Otoriter politikaların, ekonomik zorlukların ve 6-7 Eylül Olaylarının 



 . 19Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

hükümeti oldukça zorladığı 1955 yılı sonlarında, Demokrat Parti’den ayrılan 
bir grup milletvekili tarafından Hürriyet Partisi kuruldu. Parti, modern li-
beralizmin değerlerini öne çıkaran bir siyasal oluşumun sonucuydu. Basına 
iddialarını ispatlama hakkı tanıyan kanun teklifinin reddedilmesine tepki 
olarak başlayan yaklaşık bir buçuk yıl süren bir mücadele sonunda siyasal 
hayatına başladı.

Hürriyet Partisi, 1950’ler Türkiye’sinde savunduğu liberal değerlerle si-
yasal yelpazede belirleyici bir aktör olma potansiyeline sahipti. Liberal-mu-
hafazakâr değerlerin temsilcisi olarak görülen iktidar partisinin liberal bo-
yutunun iyice aşındığı bir konjonktürde, bir ara ana muhalefet partisi haline 
de gelen Hürriyet Partisi; teşkilatlanmada başarısızlıklar yaşamış ve bir süre 
sonra halktan kopuk bir görüntü sergilemeye başlamıştır. 

İspat Hakkı Kanunu, Demokrat Parti içinde liberal muhalefetin ilk orga-
nize, parti içi muhalefetidir. Parti içindeki tartışmalar ve Hürriyet Partisinin 
programında basın özgürlüğüne iki cümlelik kısa bir yer ayrılması beraber 
değerlendirildiğinde; liberal değerlerden uzaklaşmadan köklü bir rahatsız-
lık olduğu çıkarsamasına imkân tanımaktadır. Konu; basın özgürlüğü gibi 
meşru, kamuoyunun gündeminde kolaylıkla kalabilecek bir başlık üzerinden 
siyasal dile deşifre edilmiştir. Bunun yanında basına iddialarını ispat hakkı 
tanınması tartışmaları, muhalefet ile basını yakınlaştıran stratejik bir faktör 
olmuştur. 

Hürriyet Partisi ideolojisi ve programı, modern liberalizm değere yakın-
dır. Programın siyasal liberalizm boyutunda, demokrasi ve liberal değerler 
başarıyla harmanlanmıştır. Bireyin biricikliği ve özgürlüğü, demokratik de-
ğerlerle özdeşleştirilmiştir. Parti programı; ekonomik liberalizm boyutuyla 
da klasik liberalizmle arasına açıkça mesafe koymakta ve sosyal devlet vur-
gusuyla “sosyal liberalizme” yaklaşmaktadır. Parti, ekonomide özel teşebbüse 
dayanmaktadır; ancak bu, klasik liberalizmin “bırakınız yapsınlar” anlayı-
şından uzak bir yaklaşımdır. Devlete “rehberlik” rolü ve özel teşebbüsün gire-
mediği alanlarda faaliyet imkânı tanınmaktadır. Ayrıca “bırakınız yapsınlar” 
anlayışı, sosyal devletle sınırlandırılmıştır. 



20  .  Alpaslan Öztürkci

Kaynakça
Albayrak,  M.  (2004), Türk Siyasi Tarihinde Demokrat Parti (1946-1960), Ankara:  

Phoenix Yayınevi.

Albayrak, M. (2008). “Hürriyet Partisi’nin Türk Siyasi Tarihindeki Yeri ve Önemi”. Ata-
türk Araştırma Merkezi Dergisi, 24 (71), 341-380.

Bayar, C. (1986), Başvekilim Menderes, (Der. İsmet Bozdağ), İstanbul: Tercüman Aile 
ve Kültür Kitaplığı Yayınları.

Bora, T. (2018). , Cerayanlar  (Türkiye’de Siyasi İdeolojiler). İstanbul: İletişim Yayınları.

Cumhuriyet (1947 Ocak 7) “D.P. kongresi Bugün Toplanıyor”.

DPMGMZ, D. 10, C. 154, 10 Mayıs 1955.

Heywood, A. (2021). Siyaset. Çev. Nasuh Uslu, Ankara: Felix kitap

Hürriyet Partisi Ana Nizamnamesi ve Programı 1956, Ankara: Örnek Matbaası.

Karpat, K. (1996). Türk Demokrasi Tarihi Sosyal,  Kültürel,  Ekonomik Temeller. İstan-
bul: Afa Yayıncılık. 

Koraltan, R. (2013). Tek Parti Devrinden 27 Mayıs İhtilaline Demokratlar DP’nin Kuru-
cusu Anlatıyor. (Yay. Haz. K. Maman). İstanbul: Timaş Yayınları. 

Resmî Gazete, Sayı 8660,17 Mart 1954.

Roskin, M.G., Cord, R.L., Medeiros, J.A ve Jones, W.S. (2013). Siyaset Bilimi. (Çev. A. 
Yayla), Ankara: Adres Yayınları. 

Sarol, M.(1983). Bilinmeyen Menderes. İstanbul: Kervan Yayınları.   

Sevinç, H, Öztürk Ş. (2022). Liberalizm: ideolojik bir değerlendirme. ASES Ulusal Sos-
yal Bilimler Dergisi, 2(1), 131-149.

tbmm.gov.tr/develop/owa/secim_sorgu.secimdeki_partiler?p_secim_yili=1957, Eri-
şim Tarihi:21.12.2025)

Toker,  M. (1966),  İsmet Paşayla 10 Yıl (1954-1957), Ankara: Akis Yayınları.

Tuncay, S.(2000). Parti İçi Demokrasi ve Türkiye. Ankara: Gündoğan Yayınları. 

ysk.gov.tr/doc/dosyalar/docs/1950MilletvekiliSecimi/1950_Secim_Sonuclari.pdf, Eri-
şim Tarihi:21.12.2025)

ysk.gov.tr/doc/dosyalar/docs/1957MilletvekiliSecimi/1957_Secim_Sonuclari.pdf, Eri-
şim Tarihi:21.12.2025) 

Yücel, S. (2001). Demokrat Parti. İstanbul: Ülke Kitapları.



Bölüm
2

27 MAYIS 1960 ASKERÎ DARBESİNE GİDEN SÜREÇ 

Bahattin Demirtaş1 

1 1  Prof. Dr. , Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, PFEF, Tarih Bölümü, Ankara, ORCID: 
000-0001-8452-0019



22  . Bahattin Demirtaş 

Giriş

DP iktidarının son genel seçimi olacak olan 1957 seçimleri 27 Ekim’de 
yapılmıştır (Yeni Sabah, 28 Ekim 1957 ; Akşam, 28 Ekim 1957). Bu seçimde 
DP oy kaybedip ilk defa yüzde 50’nin altına düşmekle birlikte geçerli oyla-
rın yüzde 47’sini alarak 419 milletvekili çıkarmıştır. CHP ise oyların yüzde 
40,6’sını alarak meclise 173 kişilik bir grupla gelmiştir. CMP yüzde 7 ile 4 
milletvekili, HP de yüzde 3,8 oy ile 4 milletvekili çıkarmıştır (Özdağ, 2004, 
s. 95). Seçim sonuçlarının açıklanmasının ardından, bazı illerde esas olarak 
CHP ile DP arasında kavgalar yaşanmıştır. Kastamonu, Kayseri, Çanakkale, 
Samsun ve Giresun illerindeki kargaşalar üzerine hükümet, Cumhurbaşkanı 
Celal Bayar’ın başkanlığında olağanüstü toplanmış ve yeni şiddet eylemleri-
nin önlenmesi amacıyla, ordunun kullanımı dâhil bir dizi sert önlem almak 
zorunda kalmıştır (Karpat, 2007, s. 144-145).

Seçim gerginliğinin biraz da olsa azalmasından sonra DP Grubu’nun it-
tifakla verdiği karar ile Bayar, devlet başkanlığı için tekrar aday gösterilmiştir 
(Zafer, 1 Kasım 1957). Böylece 1 Kasım 1957 tarihinde sadece Demokrat Par-
tililerin iştirakiyle yapılan seçim sonunda Celal Bayar üçüncü defa cumhur-
başkanlığına seçilmiştir (TBMM ZC,  Devre: XI, Cilt:1, s. 9-10 ; Yeni Sabah, 
Kasım 1957). Adnan Menderes, cumhurbaşkanı seçimi sonrasında Bayar ta-
rafından kabinenin kurulmasına memur edilmiştir (Cumhurbaşkanlığı Celal 
Bayar Arşivi, Yer No:3/8-24 Fihrist No:4709). Ancak bu sefer bir önceki hü-
kümetin kurulmasından çok daha derin bir krizle karşılaşılmıştır. 25 gün sü-
ren bu hükümet krizi Cumhurbaşkanı Bayar’ın devlet başkanı tarafsızlığına 
uymayacak ölçüde olaya müdahalesi ile çözülebilmiştir. Başbakan ise bir süre 
kenara çekilerek kendisine rakip olarak ileriye sürülen kişilerin hükümeti 
yürütemeyeceklerinin anlaşılması ve gerçeklerin daha da olgunlaşmasından 
sonra huzur içinde görevine devam etmek istediği için sürece yeterince dâhil 
olmamıştır. Ancak cumhurbaşkanı Menderessiz bir liste düşünmemiş ve baş-
bakanı ikna etmeyi başarmıştır (Sarol, 1983, s. 602).

Adnan Menderes’in kurmuş olduğu son hükümetin mecliste güvenoyu 
almasına rağmen (BCA 030.01/ 54.328.6 ; TBMM ZC,  Devre: XI, Cilt:1, s. 57) 
Aydemir’e göre, “partisi içindeki mecalsizlik, hatta sarsıntı göze çarpıyor, güç-
lenmek istidadında olan bir muhalefetin belirdiği seziliyordu. Eğer devlet reisi, 
bu muhalefet vesilesini de değerlendirerek başvekillikte bir nöbet değişikliğine 
gitseydi iktidar, kendisini çok az yenileyebilirdi.” (Aydemir, 2000, s. 273-276). 
Aslında Cumhurbaşkanı Celal Bayar’da zaman zaman başbakanın tavırla-
rından dolayı rahatsız olmuştur. Bunun bir örneği de Kasım 1957’de tekel 
maddelerine zam yapıldığında, cumhurbaşkanının bu işe müdahale etmesi 
üzerine Menderes’in istifa teşebbüsü ile kendini göstermiştir. Celal Bayar bu 
istifayı da kabul etmemiştir. Nihat Erim’in yazdıklarına göre Emin Kalafat, 
ara bulmak için Bayar’a gitmiştir. Bayar demiştir ki: “Adnan şimdiye kadar 
beş kabine kurdu. Fakat onbeş istifa gönderdi. Başvekil yapacak başka adamım 



 . 23Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

yok. Menderes pek çok meziyetleri olan insan. Fakat böyle istifalarla, içtüzük 
tadilatı ile bu iş yürümez.” Nihayetinde Kalafat istifa mektubunu geri almış; 
Menderes’e getirmiş, onun huzurunda yırtmış ve bu kriz de atlatılmıştır 
(Erim, 2005, s. 642-643).

Adnan Menderes zaman zaman her ne kadar bu türlü istifa çıkışları yapsa 
da cumhurbaşkanına canı gönülden inanmaktadır. Onun cumhurbaşkanına 
yönelik sevgi ve saygısı 31 Aralık 1957 tarihinde Bayar’a gönderdiği yılba-
şı tebrikinde görülebilir. “Çok Sayın Cumhurbaşkanımıza, yeni yıla girmekte 
olduğumuz şu anda zatı devletlerine tebrikatta bulunurken, ilk gençlik çağı-
nızdan itibaren deruhte buyurmuş olduğunuz mühim ve mesuliyetli vatan ve 
devlet hizmetlerini derhatır etmekteyim. Bu engin tecrübelerin zatı devletlerini 
mütehalli kıldığı basiret ve dirayet vasıflarının yanında memleket ve millete 
karşı beslediğiniz pek derin ve samimi muhabbetin muhalefette olduğumuz za-
manlarda olduğu gibi yedi seneyi geçen iktidar devremizde de vatanımızın la-
yık olduğu istikbale emin adımlarla yürüyebilmesi hususunda ne dereceye ka-
dar tesirli olduğunu mülahaza ederek devlet reisliği yüksek makamında daha 
uzun seneler millet ve memleket hizmetinde hepimize rehberlik etmek imkânını 
Cenabı Hakkın müyesser kılmasını dilemekteyim. Başvekil Adnan Menderes.” 
(BCA 030.01/41.245.1). Cumhurbaşkanının bu yılbaşı mesajına verdiği cevap 
ise Adnan Menderes’in başbakanlığına olan güveni yansıtmaktadır. Bayar’ın 
tebrik mesajı şöyledir: “Sayın Adnan Menderes-Başvekil: Yılbaşı mesajınızı en 
derin muhabbetle okudum. Muhteviyatından fevkalade mütehassıs olduğumu 
kaydetmeliyim. Zatı devletlerini tanıdığım andan itibaren memleketimize ve 
milletimize çok mesut hizmetler ifa edeceğiniz kanaati değişmez suretle bende 
hâsıl olmuştu. Bu gün bu kanaatımın müsbet tecelliyatına şahit olmakla bahti-
yarım. Muvakkatiyetiniz temadi edecektir ve memleketimiz mesut ve müreffeh 
olacaktır. Biz de bu neticeyi uzun seneler görmekle bahtiyar olacağız. Yeni yı-
lınızı bu duygularımla tebrik eder gözlerinizden öperim. Celal Bayar. Gölcük.” 
(BCA 030.01/41.245.1).   

1. Dokuz Subay Olayı

DP iktidarı döneminde bağımsızlık yanlısı eğilimin en önemli örneği 
1957 seçimlerinden sonra ortaya çıkan “Dokuz Subay Olayı” olmuştur. 1957 
seçimi öncesinde kurulan üç ihtilâl teşkilâtından ikisi 1957’de birleşmiştir. 
Üçüncü komite olan, Sadi Koçaş’ın başkanı bulunduğu grupla yapılan bir-
leşme teşebbüsü ise sonuç vermemiştir. Birleşen iki grup, başkanlığa Faruk 
Güventürk’ü getirmiştir. Bu arada ihtilâl komitesi gelişmeye çalışırken, Sa-
met Kuşçu adında bir subayla temasa geçilmiş, ama onun komiteye alınma-
ması kararlaştırılmıştır. Bunun üzerine kendine oyun oynandığını zanneden 
Kuşçu, 16 Ocak 1958’de örgütü ihbar etmiş ve komite başkanı Faruk Güven-
türk’ün de içinde bulunduğu dokuz subay tutuklanmıştır (Apuhan, 2010, s. 
134-135).



24  . Bahattin Demirtaş 

Bu gelişmelerin cumhurbaşkanına intikal ettirilmesi üzerine Bayar, Baş-
bakan Menderes’i, özel olarak Çankaya’ya davet etmiş ve konuyu görüşmüş-
tür. İttihat ve Terakki döneminden itibaren ülkedeki ordu içi yapılanmaları 
iyi tanıyan cumhurbaşkanı, hükümeti ikaz etmiş ve ciddi önlemler almasını 
tavsiye etmiştir. Bayar’a göre daha sakin ve hassas ruhlu olan başbakan, Türk 
Ordusu’ndan bu tür subayların çıkmayacağını söylemiştir (Arcayürek, 2007, 
s. 114). İsmet Bozdağ’a göre de başbakan, “olayın gereğinden fazla büyütül-
müş” olduğunu düşünmektedir:  “Bir iktidar için kendi ordusundan korkuya 
düşmek kadar yanlış bir hareket düşünülemezdi.”. Bu sebeple başbakan, mah-
keme kararından önce harekete geçmeyi doğru bulmamıştır. Eğer devlet baş-
kanı, bu politikasını tasvip etmiyorsa başbakanlıktan çekilmeye hazır oldu-
ğunu da söylemiştir (Bozdağ, 2009, s. 156-161). Cumhurbaşkanı ve başbakan 
arasındaki ikili görüşmeden sonra Milli Savunma Bakanı Şemi Ergin’den 
Binbaşı Samet Kuşçu hakkında bilgi alınmıştır. İçişleri Bakanı Namık Ge-
dik’in de katıldığı bir başka toplantıda Bayar, Menderes ve Ergin; ihbarı ve 
ihbardan sonra karşı karşıya kaldıkları durumu sert tedbirler almak pahasına 
değerlendirmeye başlamıştır (Özdağ, 2004, s. 98-99).

Cumhurbaşkanı bir hafta sonra Ankara’da hükümet üyelerinin de katılı-
mı ile devam eden olağanüstü görüşmede bakanları ikaz etmiş ve demişti ki: 
“Basit bir hadise değildir bu. Üzerinde ehemmiyetle durmak lâzımdır. Ehem-
miyet vermeyenlerin, başında Semi Ergin vardı. Adnan Bey de haizi ehemmiyet 
olmayan bazı değişikliklerle yetindi. Yani meselenin ehemmiyeti nisbetinde bir 
harekette, bulunulmadı.” (Öymen, 1987, s. 190-191 ; Bozdağ, 2006, s. 57-59).

Görüldüğü gibi Bayar, iki ateş arasında kalmıştır. Başbakanını inandıra-
mıyor, onu ve hükümeti harekete geçiremiyordu. Bu takdirde düşündükleri 
gerçekleşirse meşru bir iktidar, maceraya sürükleniyordu. Menderes’in fik-
rine katılıp her şeyi oluruna terk edecek olursa, bu sefer hem ülkeyi tehlike-
ye maruz bırakmış oluyor hem de görevini yapmamış oluyordu. Özellikle, 
Askerî Mahkeme sonuçlanmadan başbakanın istifası ve yeni bir hükümetin 
kurulması, içte ve dışta büyük yankılar yapacak; herhalde bu zararlı olacaktı. 
İster istemez işi oluruna bıraktı ve Askerî Mahkeme sanıkları beraat ettirip 
muhbiri mahkûm edince yapacak bir şey kalmıyordu (Bozdağ, 2009, s. 160-
161).

Bayar darbeden yıllar sonra, gerçekten dokuz subay olayında iyi bir de-
ğerlendirme yapılabilseydi 27 Mayıs’ın olmayacağı görüşünü savunmuştur. 
Vaziyetin ciddiliğine hâkim olan cumhurbaşkanının ihtilalci gruplarla ilişki 
kuranların ayıklanması yönündeki talebi aslında bazı komitacı subaylarda 
tedirginlikte oluşturmaya yetmiştir. Nitekim onların o andaki psikolojik du-
rumlarını Orhan Erkanlı şöyle kaleme almıştır: “Bu olay, bizi paniğe uğrattı. 
Her an tutuklanmak tehdidi altında yaşıyorduk. Örgütün çalışmalarına ara 
vermek ve bir süre toplanmamak, dağılmak kararı verdik. Herkes bir köşeye 
çekildi ve sustu. Ben de Amerikan Harp Akademisi’nde okumak üzere Ameri-



 . 25Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ka’ya gittim. Dokuz ay kaldım. Her şey olup bittikten sonra hikâye anlatmak 
kolay ve zevkli bir iştir. Ancak gizli bir ihtilâl örgütünün üyesi olarak ve hele bu 
örgütün bir kısmı yakalandıktan sonra yaşamak; insan ruhunu, benliğini ke-
miren, sinirlerini bozan, verimliliğini düşüren bir yaşantıdır...” (Öymen, 1987, 
s. 190-191). İhtilalden sonra bu tür itirafların gelmesi başbakanın gelişmeler 
karşısındaki hamlelerinin yetersizliğini göstermiş ve 27 Mayıs’ta ağır bir fa-
turayı beraberinde getirmiştir.  

2. Cumhurbaşkanının Kriz Yönetimi 

 1957 seçimlerinin üzerinden daha altı ay bile geçmemişken önce dokuz 
subay olayı yaşanmış arkasından da muhalefetin güç birliği içerisinde iktida-
ra gittikçe yüklenmesi ile birlikte başbakan ve cumhurbaşkanının sitem ve 
savunma dolu konuşmaları artmaya başlamıştır. Başbakan ilk olarak 1958’in 
Şubat ayında Bursa’da şunları söylemek zorunda kalmıştır: “Muhalefetin zor-
laya zorlaya bizi bazı tedbirler almağa mecbur etmeleri, demokrasiye uygun 
neticeler değildir. Eğer onlar zorlamasalardı, bugün beğenmedikleri birçok ka-
nunun çıkmasına imkân yoktu. Sizin üstünüze yürünürse müdafaa tedbirleri 
alırsınız.” (Bayar, 1986, s. 168). 

Başbakandan sonra devlet başkanı Celal Bayar 1 Kasım 1958 günü, Bü-
yük Millet Meclisini açış nutkunda, muhalefete yüklenmiştir. Bu nutukta 
muhalefet, ifratçı olarak gösterilmiş ve yeni bazı tedbirlerin alınması lüzumu-
na dikkatler çekilmiştir. Bunun üzerine CHP parti meclisi üyesi Vedat Dicleli 
3 Kasım 1958 tarihinde iktisadi konularda Bayar’ın meclis konuşmasına ce-
vap vermiştir. İktisadi kalkınma politikalarını bir çabalama veya gayret ola-
rak vasıflandıran Dicleli demiştir ki: “Bir iktisadi kalkınma politikası olsaydı, 
Türk köylüsü bin bir emekle yetiştirdiği iki kilo buğdayını bir kilo gübre elde 
etmek için feda etmezdi. Sayın cumhurbaşkanı son aylarda alınan tedbirlerin 
hükümetin seçimlerden sonra Büyük Meclis’e arz ve takdim ettiği ve tatbiki için 
de gerekli hazırlıklara giriştiği kararlardan ma’dut olduğunu bildiriyor. Bu ted-
birlerin hükümet programında olduğu halde bugüne kadar tatbik edilmeyip de 
dış istikrazlar temin etme yolundaki gayretlerle muvazi olarak Amerikan Hari-
ciye Vekâleti tebliğiyle neşredilmiş olması bu tedbirlerin bir istikraz temin etme 
şartı olması endişesini doğuruyor.” (Milliyet, 3 Kasım 1958). Vedat Dicleli’nin 
cumhurbaşkanı ve iktidarı eleştirdiği aynı gün bakanlar kurulu, biri öğleden 
evvel diğeri de öğleden sonra olmak üzere iki uzun toplantı yapmıştır. Her iki 
toplantıda görüşülen mevzuların temelini muhalefetin tutumuna karşı alın-
ması düşünülen yeni tedbirler teşkil etmiştir.

Dicleli’den sonra İsmet İnönü, 5 Kasım’da Cumhurbaşkanı Celal Ba-
yar’ın meclis açış nutku münasebetiyle bir makale yayınlamıştır. Bu makale-
nin başlıca kısımları şöyledir: “Sayın cumhurbaşkanı bir işaret vermiştir. Bu 
işaret: DP Genel Başkanının ithamlarını ve tasavvurlarını açıktan desteklemek 
olmuştur. Anlaşılmıştır ki, 1954’ten beri DP Genel Başkanı tarafından kurulan 



26  . Bahattin Demirtaş 

ve daha arkası tasavvurda olan rejimin başlıca ilhamcısı Sayın cumhurbaşka-
nıdır. Denilebilir ki nutkun iktisadi meseleler, müdafaa ve dış politika durum-
ları hakkında beyanları, iç politika hakkındaki hükümlerin ve tasavvurların 
mukaddimesi, mesnedi ve gerekçesi olarak irad edilmiştir.” (Yeni Sabah, 5 Ka-
sım 1958 ; Milliyet, 5 Kasım 1958). CHP Genel Başkanının bu tavrı karşısında 
bakanlar kurulu yeniden cumhurbaşkanı başkanlığında bir toplantı gerçek-
leştirmek ve iktidar çevrelerince memlekette huzur ve sükûnu temin edeceği 
söylenen tedbirler üzerinde durmak zorunda kalmıştır (Yeni Sabah, 5 Kasım 
1958 ; Milliyet, 5 Kasım 1958).

Bütçe komisyonun 23 Aralık 1958 tarihli toplantısında cumhurbaşkanlı-
ğı bütçesi görüşmelerinde Bayar’a yönelik tenkitler artmıştır. Nakil vasıtaları 
masraflarının müzakeresinde söz alan Hürrem Müftügil şunları söylemiştir: 
“Reisicumhurun seyahatleri zaruri tabii olabilir. Ancak reisicumhur sıfatıyla 
memlekette dolaşırken elindeki DP asasını yerinde görmemekteyim. Bu ken-
dilerinin Teşkilat-ı Esasiye kanunu ile tayin edilmiş olan muhterem mevkiinin 
hazmedemeyeceği bir harekettir.” Bu sözler üzerine komisyon sözcüsü Beh-
zat bilgin durumu saygısızlık olarak vasıflandırmış, Hürrem Müftigil ise bu 
müdahaleyi esefle karşıladığını açıklamıştır. Müftigil, “Teşkilatı Esasiye’nin 
gayri mesul mevkie koyduğu reisicumhur bir partinin değil devletin temsilci-
sidir. Ona lüzumlu olan hürmeti göstermekle mükellef olduğumuz gibi ondan 
tarafsız surette hareket etmesini beklemekte hakkımızdır.” demiştir. Rıza Te-
keli ise cumhurbaşkanlığı köşkü için döşeme masrafı olarak istenilen 100 bin 
liranın bir liraya indirilmesini istemiştir. Osman Alişiroğlu ise “1954 ten bu 
yana Riyaseticumhur köşkü için döşeme masrafı olarak sarfedilecek para 600 
bin liraya yaklaşmaktadır. Ben bunu lüks ve israf telakki ediyorum.” Demiştir 
(Akşam, 24 Aralık 1958).

Başta Başbakan Menderes olmak üzere, iktidarın oluşturduğu ve muha-
lefetin de giderek arttırdığı siyasi gerginlik, CHP ve HP arasında bir defa daha 
“Milli Muhalefet Cephesi” kurulması yolundaki girişimlerin canlanmasına 
neden olmuştur. Buna karşılık DP, 1924 anayasasına, kuvvetli hükümet fel-
sefesine bağlı olup koalisyon iktidarına razı olmamıştır. Bu nedenle CHP’nin 
diğer muhaliflerle birleşip kurmak istediği “Güç Birliği”ne karşı Menderes 
“Vatan Cephesi” seferberliği ile karşı çıkmıştır (Aydemir, 2000, s. 281-284). 
Aksiyon ve reaksiyonun yaşandığı bu günlerde DP içinde bu oluşuma karşı 
cılız bir ses yükseldiyse de Celal Bayar’ın da devreye girmesiyle Vatan Cephe-
si’ne hız verilmiştir (Yücel, 2002, s. 39).

Şimdi söz sırası devlet başkanındadır. Zira Cumhurbaşkanı Celal Bayar, 
1 Kasım konuşmasından yirmi sekiz gün sonra Çorlu’da, bulunduğu konu-
mun hassasiyetini unutarak muhalefete cephe aldığını ifade edecektir. Ce-
lal Bayar Çorlu’da: “...Kıskançlar, dış yardımı istemeyenler, millî kalkınmayı 
istemeyenlerdir... Millî kalkınmaya mâni olmak isteyenler, millî irade karşı-
sında, karınca gibi ezileceklerdir…” sözleri ile muhalefete ve özellikle Cum-



 . 27Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

huriyet Halk Partisine hitap etmiştir. Böylece 1958 Türkiyesinde Demokrat 
Parti iktidarı, yeni politikasının ilk izlenimini vermiştir. Bu durum karşı-
sında ana muhalefet partisi lideri İsmet İnönü bir yurt içi gezisi programını 
gündemine almıştır. Amaç iktidarı halka şikâyet etmektir (Eroğul, 1990, s. 
222). Nitekim 30 Kasım günü beraberinde Burdur Hür Parti milletvekilleri 
ve CHP mebusları olduğu halde Isparta’ya gelen İnönü, il kongresinde sert 
bir konuşma yapmış ve Cumhurbaşkanı Celal Bayar’ın Çorlu nutkuna şöyle 
cevap vermiştir: “Cumhurbaşkanının ilzam ettiği politika yüzünden millî kal-
kınmaya mani olan hükümettir.” (Albayrak, 2004, s. 522-523 ; Milliyet, 30 Ka-
sım 1958). İnönü’nün cumhurbaşkanına yönelik eleştirileri 6 Aralık’ta CHP 
Hatay il kongresinde de artarak devam etmiştir (Erer, 1963, s. 352-354).

1957 seçimlerinin hırçın havasının sürdüğü o günlerde Cumhurbaşkanı 
Celal Bayar’ın, idarede partizan zihniyetin giderilmesi için harekete geçerek 
“yeni bir 12 Temmuz havası oluşturması”, zaman zaman tansiyonun düşmesi 
için duruma müdahalede bulunması, olaylara açıklık ve uzlaşma imkânları 
vermesi kaçınılmaz bir vazife olarak görülmeye başlamıştır. Nitekim DP’nin 
muhalefette olduğu yıllarda Bayar, idare cihazının tarafsız hareket etmeye 
mecbur olduğunu, aksi halde vahim neticelerle karşılaşılacağını çok defa tek-
rarlamıştır. Bayar, cumhurbaşkanlığının arefesinde ve bu makama gelmesi-
nin tamamen kesinleştiği bir anda bile, millete tarafsız idare taahhüdünde 
bulunmuştur (Vatan, 25 Ocak 1959).

Bayar duruma neden müdahale etmiyor? Başbakanını ve ana muhale-
fet lideri eski arkadaşı İsmet Paşa’yı neden bir araya getirip buluşturmuyor? 
sorularının sıkça sorulduğu buhranlı günlerde Kıbrıs görüşmeleri için Baş-
bakan Adnan Menderes’in başkanlığında Londra’ya giden Türk heyeti uçak 
kazası geçirmiştir (Zafer, 14 Şubat 1959 ; Yeni İstanbul, 18 Şubat 1959). Baş-
bakanın sağ kurtulduğu bu kaza sonrasında Cumhurbaşkanı Celal Bayar, 
Adnan Menderes ile sık sık telefon konuşması yapmış ve oğlu Turgut Bayar’ı 
ziyaret için Londra’ya göndermiştir (Zafer, 23 Şubat 1959). İddiaya göre, Bayar 
CHP’ye karşı sert politika sürdürmekten yanaydı ve Menderes’in 3-4 ay yurt 
dışında dinlenmesini önermiş, hatta Menderes’in başbakanlığı bırakmasını 
istemiştir. Bu tür haberlerin kamuoyunu meşgul ettiği günlerde Menderes, 
Londra’dan İstanbul’a gelmiş, Eyüp Sultan’ı ziyaret ettikten sonra Ankara’ya 
gitmiştir (Milliyet, 28 Şubat 1959). Menderes’i Ankara’da karşılayanların ba-
şında İsmet İnönü ve Celal Bayar da yer almıştır. İnönü, başbakanı istasyon-
da kucaklayıp, “Geçmiş olsun Adnan Bey” demiş, bu olaydan sonra mecliste 
bir süre kavga olmamıştır. Yeni ortamın adına “bahar havası” denilmiş ve bu 
hava içinde meclis kürsüsüne çıkan İnönü, Menderes’ten “Dirayetli Başba-
kan” ifadesiyle söz etmiştir. Menderes de İnönü için “Büyük devlet adamı” 
sözünü kullanmıştır. Ancak, Cumhurbaşkanı Celal Bayar, Menderes’le İnönü 
arasında bir yumuşama sağlama niyetini hiç göstermemiştir (Bostancı, 1987, 
s. 18-19). Aksine Menderes’e “İnönü’ye bir nezaket ziyaretinde bulunmanız 



28  . Bahattin Demirtaş 

faydalı olacaktır” telkinlerinin yapıldığını gören Celal Bayar “CHP’ye güven 
olmaz” gerekçesiyle bu ziyareti ve uzlaşı ortamını önlemiş, başbakanı manevi 
baskı altında tutmuştur (Sarol, 1983, s. 871-873).

Normal şartlarda başbakan ve muhalefet partileri arasında mücadelenin 
demokratik sınırları aşması veya siyasi gerginliğin halka yansıması halinde 
cumhurbaşkanına konumu nedeniyle tansiyonu düşürmesi için müdahalede 
bulunması, iktidar ve muhalefeti uyarması beklenmektedir. Ancak Bayar ve 
İnönü arasındaki yaşanan hadiselerin sıcaklığını koruyor olması buna engel 
olan en önemli etken olmuştur. Üstelik Menderes de kendini bu çatışmanın 
tam ortasında bulmuş, Bayar’ın uzlaştırıcı rolü bir yana sertlik yanlısı bir si-
yaset benimsemesi sakin ruhlu ve duygusal özellikleri ağır basan başbakanı 
zor durumda bırakmıştır. 

 3. İktidar-Muhalefet Çatışmasının Artması 

Uçak kazasının oluşturduğu heyecan dağıldıkça husumet havası yine 
hızla ortaya çıkmıştır. Bizzat CHP’lilerin “büyük taarruz” diye adlandırdık-
ları propaganda seferi, 29 Nisan 1959’da başlamıştır. İlk hedef olarak, simge-
sel bir biçimde, İnönü’nün Yunan Generali Trikopis’i esir ettiği Uşak seçil-
miştir. Ancak İnönü’nün kafilesi bu şehirde saldırıya uğramıştır. Uşak’tan 
Manisa’ya geçen İnönü, saldırıların Cumhurbaşkanı Bayar ile Başbakan 
Menderes tarafından hazırlandığını ima ederek şunları söylemiştir: “Uşak’ta 
himaye altında istasyonda toplanan mütecavizler, benim hayatıma kastetmek 
için harekete geçmişlerdir. Muhalefet aleyhine Ehli Salip isnadı ve muhalefeti 
karınca gibi ezmek tavsiyesi, gece sabaha kadar Ankara’da tertiplenerek tatbi-
kata konmuştu. Azınlıkta olan iktidar, nihayet kaba kuvvetle bir dehşet idare-
si kurarak vatandaşları insan haklarından mahrum yaşatmaya karar vermiş 
görünüyor.” (Vatan, 30 Nisan 1959).

İnönü, İzmir’den sonra 4 Mayıs’ta İstanbul’a gelmiş ve arabayla Yeşil-
köy’den şehre hareket etmiştir. Fakat araba Topkapı civarına gelince, aniden 
bir grup insan kendisine saldırmıştır. Orada bulunan bir binbaşının, yanın-
daki askerlerle olaya müdahale etmesiyle İnönü’nün arabasına yol açılabil-
miştir Uşak’ta İnönü’nün tren istasyonunda taşlanması olayı ve Topkapı olayı 
sıcaklığını korurken, 5 Mayıs’ta yapılan bakanlar kurulu toplantısında Celal 
Bayar, İsmet İnönü’yü kastederek: “Bir adam çıkıp hükümeti kanunları bir 
tarafa bırakıp, “tek kuvvet benim” diyor. Adam “yıkacağım” diyor.” ifadesini 
kullanmıştır. Toplantı tutanaklarına göre Menderes ise şöyle demiştir: “Geri 
değil, ileri gitmek safhasındayız. Bir futbol maçında hakem daima yanlış dü-
dük çalarsa oyuncular dövüşür. Gazeteciler yanlış hakemlik yapıyor. Onlar iki 
partiyi dövüştürüp parsayı toplamak istiyorlar. Halkı hakem yapmalıyız. Onu 
harekete geçireceğiz. O nasıl, seçim kazandığımız halde bizi ekalliyette göster-
mek için halkı yer yer toplanmaya çalışıyorsa ben de aynı şeyi yapacağım. Sı-
fatların tesiri olur. Suçludur…” (Yıldız, 2001, s. 100-101).



 . 29Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Cumhurbaşkanı ve başbakanın muhalefete yönelik tavrı ortadayken, 
Şemsettin Günaltay CHP XIII. Kurultay Başkanı olarak, Bayar’ın partiler 
arasında ara bulmasını ve seçim kanunu değiştiren tasarıyı veto etmesini 
talep edecektir (Weıker, 1967, s. 44-46). Hatırlanacağı üzere benzer başvuru 
İsmet İnönü’nün cumhurbaşkanlığı döneminde muhalefette bulunan DP’li-
lerce cumhurbaşkanına yapılmıştır. Ancak Cumhurbaşkanı Bayar, bu talebi 
görmezlikten gelmiş ve mevcut o dönemki seçim kanununu onaylamıştır. 

Eylül 1959’da Çanakkale Gedikli olaylarından sonra DP Genel İda-
re Kurulu 3 Ekim’de toplanmış ve devam eden çalışmalara Cumhurbaşka-
nı Celal Bayar da katılmıştır (Milliyet, 4 Ekim 1959). Toplantıda iç politika 
meseleleri gözden geçirilmiş ve parti teşkilatı içindeki hizipleşme hareketle-
ri üzerinde durulmuştur. Genel İdare Kurulu ve bakanlar kurulu toplantı-
larından sonra alınan bir karar gereğince bakanlar ve DP mebusları seçim 
bölgelerine peyderpey dağılmaya ve tetkiklere başlamıştır (Milliyet, 4 Ekim 
1959). Bu tetkikler sırasında Başbakan Adnan Menderes hükümet faaliyetle-
ri hakkında cumhurbaşkanını da haberdar etmekten geri kalmamıştır (BCA 
030.01/41.245.10). Ancak bir süre sonra iç gelişmelerin artık içinden çıkılmaz 
bir hâl almaya başlamasıyla düşünülen erken seçimden vazgeçilmiştir. Her ne 
kadar cumhurbaşkanı ve başbakan bu kararı birlikte vermiş gibi gözükse de 
Bayar’ın, “Zemin temizlenmeli, olaylar sonuçlanmalı ve bitmeli ve sonra seçi-
me gidilmeliydi.” sözü karar verici mekanizmanın kendisi olduğuna da işaret 
olmuştur (Arcayürek, 2007, s. 112). Menderes’in bu örnekte olduğu gibi olay-
ları değerlendirmede geç kalması, geciktirme politikasını tercih etmesi ve her 
bunalımdan sonra Bayar’ın desteğine ihtiyaç duymaya başlaması Türk siyasi 
hayatının aktörleri tarafından çokça eleştirilecektir. Artık çok daha pasif bir 
konumda olan başbakanın yerine İttihat Terakki’nin eski bir elemanı ön pla-
na çıkmıştır.

Cumhurbaşkanı Celal Bayar olayların durulmasını umut ederek 1960 
yılbaşını İzmir’de geçirmeyi uygun bulmuştur. O zaman Güzelyalı’da bulu-
nan Hava Harp Okulu’nda genç subaylara hitap etmiş, tavsiyelerde bulunmuş, 
“1960’ı nurlu görüyorum.” demiş. Ama iktidarla muhalefet arasındaki gergin-
lik sürekli tırmanmıştır (Bostancı, 1987, s. 11-13). Öyle ki 1959 yılından sonra 
1960 Şubat ayı da hadiseler içinde geçmiştir. Şubat başında İnönü Konya’ya 
gitmiş, kendisini karşılayanlarla polis arasında çatışmalar olmuş, aynı gün-
lerde mecliste yine kavgalar yaşanmıştır. Bu genel asabiyet içinde Kayseri’de 
cereyan eden birtakım olaylar nihayet bardağı taşırmıştır (Weıker, 1967, s. 
44-46). İnönü, hem Yeşilhisar olaylarını incelemek hem de 3 Nisan’ da yapıla-
cak olan Kayseri İI Kongresi’ne katılmak için bizzat Kayseri’ye gitmeye karar 
vermiştir. Ancak Bayar ve Menderes, olayları son derece yakından izlemiş ve 
Kayseri valisine gerekli gördükleri talimatları vermiştir.  Askerin, hükümetin 
emrini dinlememesi ve İnönü’ye yardımcı olması daha büyük olayları önle-
miştir (Eroğul, 1990,  s. 225-233).



30  . Bahattin Demirtaş 

Anayasaya göre devlet başkanı, bilindiği gibi, partileri ve iktidarı temsil 
eden hükümetin de üstündedir. Bu elbette ki, devlet başkanı pasif bir gölge 
temsilcisidir demek değildir. Hele iktidar partisinden gelen bir devlet baş-
kanı, elbette ki iktidarın tutum ve davranışlarını izleyecektir. Onlarla, bir 
hadde kadar ilgilenecektir. Ama hiçbir zaman bir icra adamı olmayacaktır. 
İcra kuvvetine, kaza kuvvetine müessir olacak temas ve müdahaleleri olma-
yacaktır. Çünkü bunlar, kanunlarla belirtilmiştir. Eğer bu esaslar doğruysa, 
yani devlet başkanı, hakikaten icra ve kazanın üstündeyse, Yeşilhisar olayları 
üzerinde, başbakan ve ordu kumandanıyla olan temasları ve başbakanla olan 
yazılı muhaberelerinin, izahı lazım gelecektir. Ve bu izahlar, o zamanki ana-
yasaya göre de, devlet başkanı Celal Bayar’ın, görev ve yetkileriyle fiili davra-
nışlarının izahı, incelenmesi bakımından önem taşır.

4. Üniversite Olayları ve Ordudaki Hareketlilik

Bir taraftan memleketin değişik yerlerinde iktidar ve muhalefet, mey-
danlarda güç gösterisi yapmak isterken diğer taraftan da Muhalefet ve Va-
tan Cepheleri vatandaşlar arasındaki ayrılığı daha da körüklemiştir. Böyle 
bir ortamda 7 Nisan’da DP Meclis Grubu toplanmıştır. Toplantıdan sonra 
bir bildiri yayınlayan DP Meclis Grubu, CHP’yi halkı ve orduyu ayaklanma-
ya kışkırtmakla ve yıkıcı gruplarla işbirliği yapmakla suçlamıştır. Bildiride 
DP Meclis Grubu’nun oybirliği ile bir soruşturma komisyonu kurma kararı 
verdiği açıklanmıştır. Komisyon Başkanı Sarol, Bayar tarafından Köşke çağ-
rılmıştır. Bayar, Sarol’un durum değerlendirmesini dinlemiş ve “Her şeyden 
önce hükümetimizi korumaya, tecavüzleri, saldırıları cezalandırmaya mec-
bursunuz. Ülkeyi ateşe vermek isteyenlere seyirci kalamazsınız. Elde olmayan 
birtakım küçük mevzuları bu önemli mevzulara karıştırmayın!” diye azarla-
mıştır. Çankaya’dan sonra başbakan ile görüşen Sarol, Menderes’den de gelen 
baskı üzerine istifa etmiştir (Nutku, 1979, s. 380-381).

Parti içi muhalefet ile uğraşmak zorunda kalan DP diğer taraftan da mu-
halefete karşı yeni önlemler almak için harekete geçmiştir. Nitekim önce DP 
Meclis Grubunda kurulması tartışılan “Tahkikat Komisyonu” Nisan ayının 
ortasında meclise getirilmiştir. Muhalefet milletvekillerinin meclisi terk et-
mesine rağmen tasarı 27 Nisan 1960’da yasalaşmıştır (Dilipak, 1990, s. 249-
251). Bunun hemen ertesi günü ise İstanbul’da ilk büyük öğrenci gösterisi 
başlamıştır. Olayların büyümesi üzerine hükümet sıkıyönetim ilan etmiş, 
İstanbul Üniversitesi tatil edilmiş ve gece sokağa çıkma yasağı konmuştur. 
İstanbul olaylarından sonra sıra, 29 Nisan’da Ankara’daki büyük çaplı göste-
rilere gelmiştir (Eroğul, 1990, s. 238-240).

Ülkede infiali artıran bu komisyonun kurulmasında görünürde cum-
hurbaşkanı ve başbakan birlikte hareket etmişlerdir. Amaç meydana gelen 
sokak hareketlerini önlemek ve normalize etmektir. Fakat başbakanın kısa 
süre sonra bu komisyondan vazgeçmek istediği yönündeki açıklamaları dik-



 . 31Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

kate alınırsa aslında Menderes alınan bu karardan rahatsızdır. Kargaşa ve 
parti içi-parti dışı muhalefet arasında kaldığından cumhurbaşkanı ile aynı 
düşüncede olmaktan başka çaresi kalmamıştır. Anayasal olarak konumu iti-
barıyla icrai görevi olmayan cumhurbaşkanı ise her şeyi hükümetin sorum-
luluğu altında götürmeyi başararak durumu idare etmektedir. Nitekim geliş-
meler karşısında bazı Bakanların da iştirakiyle, 29 Nisan akşamı Çankaya’da, 
Bayar’ın başkanlığında önemli bir toplantı yapılmıştı. Toplantıda Mende-
res’in davet ettiği ve DP’ye yakın olan Ali Fuat Başgil de bulunmuştur. Başgil, 
Tahkikat Komisyonuna verilen yetkilerin anayasaya aykırı olduğunu, yargı-
ya ait yetkilere tecavüz edildiğini söylemiştir. Başgil, hükümetten Tahkikat 
Komisyonunun yetkilerinin düzenlenmesini, gençliğe karşı sert önlemlere 
başvurulmamasını ve hatta hükümetin istifa ederek muhalefetle bir koalis-
yon oluşturmasını istemiştir. Adnan Menderes’in son derece ılımlı yaklaştığı 
bu tekliflere, Bayar karşı çıkmış: “Böyle bir hareket zaaf işareti olur ve rakiple-
rimizi daha da cesaretlendirmekten başka bir netice de doğurmaz. Bu sıkıntılı 
günlerde kabine değişikliğinden daha anlamsız bir şey olamaz. Tam aksine 
direnmeli, kararlı olmalı ve oldukça sert tedbirlere başvurulmalı…Tenkit za-
manı geçmiştir, şimdi tahrikçileri tenkil zamanıdır.” demiştir. Ali Fuat Başgil 
hatıralarında, 29 Nisan’daki görüşmede cumhurbaşkanı ve hükümetin duru-
munu değerlendiren şu cümleleri yazacaktır: “Acaba hükümet, 29 Nisan ge-
cesi Çankaya’daki beşli görüşme sırasında bakanlar kurulunun muhtemel bir 
istifasını çok kesin ve net olarak reddetmiş olan Celal Bayar’ın etkisi altında mı 
kalıyordu? Fakat başbakanın anlamış olması gerekirdi ki, şayet cumhurbaşkanı 
böyle bir ısrarda bulunduysa, bunun, on dört seneden fazla süren bir dostluğa 
sadakatten, Menderes gibi hâlâ dirayetli ve kabiliyetli bir yol arkadaşını son 
anda terk etmek düşüncesinin doğurduğu samimi bir üzüntüden ileri geldiğini, 
-en azından ben bu kanaatteyim- anlaması gerekirdi. Öte yandan, çok güçlü 
bir karakter yapısına sahip olduğu için, bugün kendisinin ve ekibinin karşısına 
çıkan engelleri, uzun devlet adamlığı boyunca nice zorlukları alt etmiş olduğu 
şekilde belki de yine aşabileceği umudundaydı.” (Başgil, 2008, s. 122-140 ; Bila, 
1999, s. 421).

Bayar, Arcayürekle yaptığı bir röportajda, başbakanın istifasını cum-
hurbaşkanı önledi iddiasını kesinlikle red etmiş, şayet Menderes’in “istifa 
temayülü olsa idi, mitinglere gitmeye lüzum görür müydü?” diyerek Başgil’i 
yalanlamıştır (Arcayürek, 2007, s. 100). Olaya farklı bir bakış açısı getiren Ay-
dın Menderes ise, cumhurbaşkanının yaşanan krizi iyi yönetemediğini, DP 
içinde nedeni, belki Bayar-Menderes anlaşmazlığı gibi sebeplere bağlı olarak, 
adeta duruma seyirci kalındığını söylemiştir. Bu yüzden çözüm, Menderes’in 
Bayar yerine başka bir cumhurbaşkanı bulabileceği veya Bayar’ın belki ken-
di dediklerini yapacak, dinleyecek bir başbakan araması, bulmasıydı (Akyol, 
2011, s. 91-92).

Yine de Bayar, bakanlar kurulu toplantısından sonra olayları yerinde in-



32  . Bahattin Demirtaş 

celemek için İstanbul’a geçmiştir. İstanbul’da Bayar’ın başkanlığında yapılan 
toplantıda Sıkıyönetim Komutanlığı adına bir bildiri yazılmıştır. Görüldüğü 
üzere 1960 yılına kadar genellikle olayların geri planında kalan Bayar, şidde-
tin başlaması ile birlikte kendi inisiyatifi ile ön plana çıkmaya ve hadiselere 
el koyup olayları yönlendirmeye başlamıştır. Başgil ile yapılan toplantıda da 
Bayar, yönetici durumundadır ve herkes onun iradesine tabi durumda gözük-
mektedir (Tuna, 2007, s. 303-312). Üstelik bu olayda cumhurbaşkanı ve baş-
bakanın karakter farklılığı da yeniden kendini göstermiştir. Zira kalabalıklar 
karşısında iyi bir hatip olan Menderes, ikili ilişkilerde tecrübesine inandığı 
cumhurbaşkanının yardımına saygılı yaklaşmakta, çekingen ve aşırı nazik 
tavrı ile Çankaya’nın müdahalelerine kapıyı açık tutmaktadır.

İstanbul olaylarından kısa süre sonra İsmet İnönü’nün Eskişehir’e gi-
derken bindiği tren, Sivrihisar kasabasında Vali tarafından durdurulmuştur. 
Paşa’yı kente sokmamak için emir alan bir Albay ve iki Binbaşı, bu uygulama-
ya başvurmaktansa ordudan ayrılmayı yeğ tutmuşlar, Bayar da bu subayları 
tutuklatmıştır. Cemal Gürsel, yasal olmayan bu tutuklamayı kaldırtmak için 
netice vermeyecek bir çıkış yapmıştır. Hatta Gürsel izin hakkını kullandıktan 
sonra emekli olmayı düşünmüş, 3 Mayıs 1960’ta izne ayrılırken de iki ayrı 
mektup kaleme almıştır. Birisi, en küçük birliklere kadar ulaştırılmak üzere 
bir veda mesajıydı. Öteki de Milli Savunma Bakanı’na yazılmış 13 madde-
lik yumuşak bir muhtıra. “Aziz Vekilim” diye başlayan, mektupta “kötüye 
gidişin baş sorumlusu” olarak Cumhurbaşkanı Bayar gösteriliyordu. Gürsel, 
Bayar’ın yerine cumhurbaşkanlığına Menderes’in getirilmesini öneriyordu. 
Gürsel mektubunu şöyle bitiriyordu: “Sayın Vekilim, maruzatım muhakkak ki 
çok mühim ve hatta çok cüretkâranedir. Fakat memleket için, milletin selameti 
için, hükümet ve hatta partinizin kurtarılması için dikkate alınması lazımdır. 
Ve hatta çok lazımdır.” (Öymen, 1987, s. 212-214).

Yassıada duruşmaları sırasında MBK, ihtilali meşru göstermek için 
Gürsel’in Ethem Menderes’e gönderdiği bu mektubu gündeme getirmiştir. 
Mektup, 12 Temmuz 1960 tarihli Remi Gazete’de yayınlanmıştır. Fakat hem 
Ethem Menderes hem de Adnan Menderes mektubun sansürlenerek yayın-
landığını fark etmiştir. Çünkü mektupta Menderes’i öven, “cumhurbaşkanı 
olmalıdır…” şeklindeki ifadeler Resmi Gazete’deki mektupta yer almamıştır 
(Bostancı, 1987, s. 40-41). Adnan Menderes, mahkemede mektubun Ethem 
Menderes tarafından “özet olarak kendisine” aktarıldığını söylemiştir. An-
cak Menderes’in hayatta kalan arkadaşlarının yazdıklarına bakılırsa Mende-
res mektubun içeriğini bilmektedir. Örneğin Samet Ağaoğlu, Ethem Bey’in 
Gürselin mektubundan Adnan Bey’e sadece bahsettiğine ve başbakanın bu 
mektubu okumamış olduğu sözüne inanmamaktadır (Ağaoğlu, 2003, s. 159-
160). Üstelik Yassıada mahkemeleri başladığında Ethem Menderes, Başbakan 
Menderes’e bu konuda bilgi vermediği için arkadaşları tarafından eleştiril-
miştir. Ethem Menderes, “Gürsel’in mektubunu başbakana okudum. Fakat 



 . 33Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

kimseye bahsetmememi, hatta cumhurbaşkanına bile iletmememi söyledi…” 
diye savunmuştur kendini. Recep Şükrü Apuhan’a göre ise, “Menderes mek-
tubu incelememiştir. Ethem Menderes’e “Ne yazıyor?” diye sormuş o da önemli 
olduğu için tedbirlerin 1. Maddesi ile birkaç maddeyi Menderes’e okumuş ve 
konu böylece kapanmıştır.” (Apuhan, 2010, s. 153-154). Milli Savunma Bakanı 
Ethem Menderes, bu muhtırayı adresine iletmek yerine çekmecesine kitle-
mekle yetinmiştir. Başbakan Menderes böyle istemiştir.

Bayar, Cemal Gürsel’in mektubu ve iktidar günlerindeki bazı uyarıları-
nın dikkate alınmamasından dolayı Yassıada yargılamalarında ve daha sonra 
Kayseri Cezaevindeyken bile Menderes’e kırgın olacaktır. Onun bu kırgınlığı 
hapisten çıkmasından sonra yazdığı “Başvekilim Menderes” kitabı ile geçmiş 
gibi görünmektedir. 

5. Darbe Öncesi Son Uyarılar

27 Mayıs darbesi öncesinde üzerinde durmaya değer dört olay daha var-
dır: Menderes’in Kızılay’da nümayişçilerin arasına girmesi, ihbar mektubu, 
Harbiye öğrencilerinin yürüyüşü ve Çankaya’daki son toplantı. Bunlardan 
ilki 5 Mayıs 1960’da Ankara’da yapılan organize gösteridir. Bu olay öncesin-
de “555K Parolası” (5.ayın, 5.günü, saat öğleden sonra 5’te, Kızılay’da) halk 
arasında yayılmıştır (Eroğul, 1990, s. 238-240). Gösteri günü Cumhurbaşkanı 
Celal Bayar, Meclis Başkanı Refik Koraltan ve Başbakan Menderes, havaala-
nından şehre gelirken bir anda Atatürk Bulvarı’nın Kızılay kavşağına gidiş 
yönünde büyük bir kargaşa çıkmış ve Bayar, Koraltan ve Menderes’in araba-
ları kargaşanın ortasında kalmıştır. Menderes, makam arabasını durdurarak 
inmiş, “İstifa…istifa...” diye bağıranlarla konuşmak istemiş ve halka, “Benden 
ne istiyorsunuz? Beni öldürecek misiniz?” diye sormuştur (Weıker, 1967, s. 28). 
Menderes, kalabalığın arasında kazara sıkışıp kalmış bir gazetecinin otomo-
biline bindirilerek olay yerinden uzaklaştırılmıştır. 

Ümit Özdağ’a göre, olayı uzaktan seyreden Bayar, başbakanlıkta İçişleri 
Bakanı Gedik’e kalabalığın dağıtılmasını, kalabalık dağıtılmaz ise ateş edil-
mesi emrini vermiştir. Ancak Celal Bayar, Gedik’e verdiği emrin ne olduğunu 
yıllar sonra gazeteci Cüneyt Arcayürek’e şöyle açıklamıştır: “Namık Gedik’e 
benim sözüm şu oldu: Bu kabil ahvalde ne yapılacağını ve vazifeyi Türk Ceza 
Kanunu tayin eder, dedim. Bunun yerine getirilmesini istedim Gedik’ten... Evet, 
Namık Bey’den! Ceza kanunu nasıl hareket edileceğini tayin eder, savulun der, 
kanun hükümleri vardır... Namık Gedik’e verdiğim emir, direktif, vazifeni yap-
man lazımdır. Halka ilan edilir, dağılınız diye. Dağılmazsa havaya ateş edilir, 
tabii ateş var, ama kanun hükümleri dâhilinde…” (Öymen, 1987, s. 215-218). 

13 Mayıs’ta ise bir ihbar sonucunda, İnönü’nün demeçlerini teksir ederek 
çoğaltan, rütbeleri yarbay ile binbaşı arasında beş subay Ankara’da İstihbarat 
Okulu’nda tutuklanmıştır. 14 Mayıs’ta Ankara’da Kızılay ile Sıhhiye arasın-
da bildiri dağıtan üç subay daha tutuklanmıştır. Örgüt bu tutuklamalardan 



34  . Bahattin Demirtaş 

rahatsızlık duyarken, Bayar’a bir ihbar mektubu yazılmıştır (Akyaz, 2006, s. 
121-122). “Bir Astsubay” imzası ile Bayar’a gelen bu mektupta: “Sayın Reisi-
cumhurum, bu mektup elinize geçtiğinde, eğer Muhafız Alayı Kumandanınız 
Osman Köksal ile Millî Müdafaa Bakanı’nın yaveri Adnan Çelikoğlu hükümet 
darbesini henüz yapmamış iseler, ellerinizden öperim...” yazmaktadır. Bayar 
tarafından mektup incelenmek üzere Millî Emniyet’e intikal ettirilmiş, Millî 
Emniyet’in ihtilalci unsurları da Cumhurbaşkanlığı Muhafız Alayı Komu-
tanı olan ve darbede etkin rol üstlenecek Osman Köksal’ı haberdar etmiştir. 
Böylece cumhurbaşkanı, Köksal tarafından kolayca oyalanmıştır. Başbakan 
ise bu ihbarı, dokuz subay olayında olduğu gibi, önemsiz görmüş ve ordudan 
hükümete karşı bir davranış gelmeyeceğine dair inancını devam ettirmiştir 
(Gökdemir, 1987, s. 109 ; Öymen, 1987, s. 220-226).

İhtilal hareketleri öncesinde iktidara ihbarların yapılıyor olması doğal 
olmakla birlikte hükümetin bu tür durumlarda çok daha tedbirli veya güç-
lü olması da gerekmektedir. Ancak söz konusu günlerde DP iktidarı önemli 
zaaflar yaşamaktadır. Daha da kötüsü kendisini “komitacı” olarak nitelen-
direbilen Cumhurbaşkanı Bayar’ın ihtilalci adımları dizginleyememesi veya 
yaşanan olayları yanlış yorumlaması iplerin daha da gerilmesine neden ola-
caktır.

Çankaya’ya yapılan son ihbar mektubu ortadayken Harp Okulu, iktidar 
kanadının uygulamalarını protesto amacıyla, 21 Mayıs’ta Orduevi önünden 
Bakanlıklara doğru yürümüştür. Harbiyeliler o gün Menderes’e son bir uya-
rıda bulunmak istemiştir. Yürüyüş devam ederken başbakanlıkta Erdelhun, 
Bayar, Menderes ve Ethem Menderes bir toplantı yapmıştır (Milliyet, 29 Ma-
yıs 1960). Menderes, Harp Okulu’na karşı sert davranılmamasını istemiştir. 
Köşk’te ise o gece bir dizi görüşme yapılmış, bu toplantılara bakanlar, Genel-
kurmay Başkanı, milletvekilleri, Emniyet Genel Müdürü ve Orgeneral Kuyaş 
katılmıştır. Bayar, Menderes ve Erdelhun’un baş başa yaptığı görüşmede Ba-
yar, Erdelhun’a orduyu kontrolü altında tutup-tutmadığını sormuş; Erdelhun, 
Harbiye yürüyüşünün spontane bir hareket olduğunu ve ordunun kontrolü 
altında bulunduğunu ileri sürmüştür. Genelkurmay Başkanı, yetkisinin az 
olduğunu, eğer hükümet kendisine özel yetki verirse olayların üstesinden ge-
leceğini bildirmiştir. Menderes, Erdelhun’a yetkinin yazılı olarak yollanacağı 
sözünü vermiştir (Bozdağ, 1986, s. 133-138). 

23 Mayıs 1960 günü İhtilâl Komitesi, 14 Mayıs Mahallesi’nde, örgüte yeni 
katılan General İrfan Baştuğ’un evinde toplanmıştır. Albay Alparslan Tür-
keş’in de katıldığı toplantıda kesin tarih 25 Mayıs’ı 26’ya bağlayan gece olarak 
saptanmıştır. O sırada Çankaya’da Demokrat Parti Genel Yönetim Kuru-
lu’nun “Yaylacılar” adı verilen muhalefet kanadında bir kıpırdanma olmuş; 
Kâmil Gündeş, Sıtkı Yırcalı, Mustafa Zeren, Rıfkı Salim Burçak gibi imzalar-
la Yönetim Kurulu’nun derhal toplanmasını isteyen önerge Genel Başkanlığa 
verilmiştir (Öymen, 1987, s. 237-238). Bu önerge sonrası, 23 Mayıs’ta, Çanka-



 . 35Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ya’da Bayar’ın da katıldığı bir toplantı yapılmıştır. Bu toplantıda Yırcalı’nın 
alınmasını istediği önlemler şöyle sıralanmıştır: “Derhal seçim yapılacağı söy-
lemeli, Tahkikat Encümeni lağv etmeli, seçimlerin normal şartlar içinde yapa-
cağı ilân edilmeli, bu tedbirleri alacak ve uygulayacak intibaını veren yeni bir 
hükümet iş başına gelmeli.” Menderes, Yırcalı’nın “Başbakan da değişmeli” 
görüşünü aşırı umutsuzluk olarak değerlendirirken, Bayar, “Pekâlâ. Ama tam 
bu şartlar altında bir hükümet değişikliği, dışarda ve içerde itibarımızı zede-
lemez mi? Dere geçilirken, at değiştirilir mi?” diyerek değişikliğin sadece bazı 
bakanlıklarda yapılmasını önermiştir (Arcayürek, 1985, s. 282-294). Ancak 
DP’nin en üst düzey yetkilileri toplantıda bir karara varamamıştır. Menderes 
Eskişehir’e gideceğini, orada Tahkikat Komisyonu’nun çalışmaların bittiğini 
açıklayacağını söylemiş ise de Yırcalı halkın buna inanmayacağını, kendile-
rine lazım olanın halkın inanacağı bir hükümet olduğunu ileri sürmüştür. 
“Dehlizin ucundaki ışığı” göreceklerine inanan Menderes, Çankaya’dan bir 
sonuç alınmadan ayrılmıştır (Arcayürek, 2007, s. 99-108).

Menderes, 26 Mayıs günü Eskişehir’e geldiğinde yine coşkuyla karşı
lanmıştır. Fakat kendisini selamlamak üzere dizilmiş bekleyen subayların se-
lamlarını almak üzere arabasını yavaşlattığında, birden subayların arkalarını 
dönmeleri Menderes’i üzmüştür (Apuhan, 2010, s. 154-155). Üstelik Eskişehir 
mitinginde kabloların kesilmiş olması gece yapılacak darbenin son numune-
leri olmuştur. Çankaya’da oturan Cumhurbaşkanı Celal Bayar ne düşünürse 
düşünsün Menderes, halka yaptığı konuşmada Tahkikat Komisyonu’nun ve 
sıkıyönetimin kaldırılacağını söylemiş ve gece Şeker Fabrikası’nın misafirha-
nesinde istirahata çekilmiştir (Tuna, 2007, s. 319-322).

Acaba, Çankaya Parti Kurulu toplantısında, “seçimlere ve hükümetin 
istifasına karar verilseydi ne olur?” tarzında bir soruya General Madanoğlu 
şöyle cevap vermiştir: “Ne yapacaktık? Yapacak şuydu: Hemen şapkalarımızı 
alıp, evlerimize giderdik! Çünkü bizim de ertesi gün nelerle karşılaşacağımız, 
neler yapacağımız hakkında pek bir fikrimiz, hazırlığımız yoktu ki?...” (Ayde-
mir, 2000, s. 333-336). Yassıada avukatlarından olan Hüsamettin Cindoruk, 
Güneri Civaoğlu’nun yaptığı bir programda Madanoğlu’nun aksine, “Adnan 
Menderes’in seçim tarihi açıklayacağı anlaşıldığı için 27 Mayıs yapılmıştır.” di-
yerek darbenin demokratik adımlar atılsa dahi akla konduğunu anlatmaya 
çalışmıştır (Esin, 2006, s. 366-367).

6. 27 Mayıs Askerî Darbesi ve Siyasal Sonuçları 

İkinci Dünya Savaşı içinde İnönü ve Çakmak’a karşı oluşturulan müda-
hale amaçlı gizli örgütlenmeler, DP’nin 1950’de iktidara gelmesiyle nispeten 
köşesine çekilmiştir. Ne var ki bu türlü örgütlenmeler DP’nin on yıllık ik-
tidarı içinde, özellikle 1954 yılından itibaren artan bir hızla yeniden ortaya 
çıkmış ve 27 Mayıs’ta zirveye ulaşmıştır (Akyaz, a.g.e., s. 76). Nihayetinde 27 
Mayısçılar, “meşruiyetini yitirmiş bir hükümete karşı, ordunun anayasayı sa-



36  . Bahattin Demirtaş 

vunması için konulmuş tüzük maddesi gereğince, “Milletin direnme hakkını 
kullandık.” Diyerek (Hekimoğlu, 1975, s. 25-26) Cumhuriyet Türkiye’sinin 
ilk darbesini yapmıştır. Başbakan Menderes olayı haber aldıktan sonra Kon-
ya’ya gitmek üzere Kütahya’ya doğru yola çıktığı sırada yakalanmış, kendisi 
ve refakatindekiler uçakla Ankara’ya götürülerek Harp Okulu’ndaki tutuklu-
ların arasına konmuştur (Başgil, 27 Mayıs, s. 158-164). Cumhurbaşkanı Celal 
Bayar’ın Çankaya Köşkü’nden götürülmesi ise çok daha zor ve dirençli ol-
muştur. Nitekim öğlen saatlerinde Harp Okuluna gelen Madanoğlu, yanında 
getirdiği Subay ve yüksek rütbeli subaylarla Bayar’ın yanına gitmiş ve ken
disinden cumhurbaşkanlığından istifa etmesini istemiştir. Bayar bu teklifi, 
“halk tarafından seçildiğini ve ancak halk tarafından seçimle görevinden alı-
nabileceğini” söyleyerek reddetmiştir.

Celal Bayar, ihtilâlin Ankara’daki ilk Genel Karargâhı ve aynı zamanda 
siyasilerin de ilk tutukevi olan Harp Okulu’nun tuvaletinde yüzünü yıkarken, 
başbakan ile karşılaşmıştır. Celal Bayar, bu sahneyi Cüneyt Arcayürek’e şöyle 
anlatmıştır: “Tuvalete gittim. Muhafızlarımız içeri girmiyorlardı. İçeri girdim. 
Lavabonun başında birisi elini yüzünü yıkıyordu. Baktım, hayretle gördüm, 
Adnan Bey’di. O. da durdu ve bana baktı. Olan oldu, dedim Menderes’e. Şimdi 
artık metin ve sakin olmak lâzım.”  Adnan Bey sadece: Öyle Efendim, dedi.” 
(Öymen, a.g.e., s. 251-252 ; Kemal, a.g.e., s. 60 ; Bila, CHP, s. 448-450). Harp 
Okulu tuvaletindeki son karşılaşmada Adnan Bey’e “Artık metin olmak lâ-
zım” diyen Celal Bayar’ın kendisi, sadece metin değil, aynı zamanda çetin 
çıkmış, Yassıada’da, Adnan Menderes’e göre daha dirençli bir siyasal lider ol-
duğunu ispatlamıştır (Öymen, a.g.e., s. 252-258 ; Kemal, a.g.e., s. 34-35). Öyle 
ki yargılamalar sırasında Bayar ve Menderes taban tabana zıt görüşte birer 
kişi olarak ortaya çıkmıştır. Eski cumhurbaşkanının savunmasının esasını, 
“Yaptım, yaptığıma da pişman değilim” ifadesi teşkil etmiş, en ağır ithamları 
sükûnet ve vakarla karşılamıştır.1 Menderes de ise hiç kimsenin beklemediği 
ve anlayamadığı bir çöküntü müşahede edilmiştir.2

14 Ekim 1960 günü başlayan asrın yargılaması, aralıksız onbir ay devam 
etmiş ve 15 Eylül 1961 günü saat 15.20’de sona ermiştir. Bu sürede 203 oturum 
yapılmış, 19 dosya ele alınmış, 592 sanık, 1063 tanık dinlenmiştir. Divan ka-
rarlarına göre: 15 kişi ölüm cezasına, 31 kişi müebbet hapis cezasına, 418 kişi 
çeşitli cezalara çarptırılmış; 123 kişi beraat etmiştir. Milli Birlik Komitesi on-
beş ölüm cezasından, dördünü tastik etmiş, Celal Bayar’ın cezasını müebbet 
hapse tahvil ederek, üçünü infaz ettirmiştir. 12 kişinin cezaları da müebbet 
hapse çevrilmiştir. Ölüme mahkûm edilen Fatin Rüştü Zorlu ile Hasan Po-
latkan’ın cezaları 16 Eylül, Menderes’in cezası 17 Eylül günü infaz edilmiştir.

1  Weıker, a.g.e., s. 49.
2  Erkanlı, a.g.e., s. 338-354 ; Güryay, a.g.e., s. 296-301.



 . 37Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

 Kaynaklar
1. Arşiv Belgeleri

TC Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Cumhuriyet Arşivi

TC Cumhurbaşkanlığı Arşivi

2) Resmi Yayınlar

TBMM Zabıt Cerideleri

3) Gazeteler

Akşam

Hürriyet

Milliyet

Vatan

Yeni İstanbul

Yeni Sabah

Zafer

4) Makaleler ve Araştırma Eserleri

Ağaoğlu, S. (2003). İpin gölgesindeki günler, arkadaşım Menderes, Marmara’da bir ada. 
İstanbul: Alkım Yayınevi.

Akyaz, D. (2006). Askeri müdahalelerin orduya etkisi. İstanbul: İletişim Yayınları.

Akyol, T. (2011). Demokrasiden darbeye babam Adnan Menderes. İstanbul: Doğan Ki-
tap.

Albayrak, M. (2004). Türk siyasi tarihinde Demokrat Parti (1946-1960). Ankara: Pho-
enix Yayınevi.

Apuhan, R. Ş. (2010). 27 Mayıs’tan Yassıada Mahkemelerine Menderes. İstanbul: Timaş 
Yayınları.

Arcayürek, C. (1985). Bir iktidar, bir ihtilal (1955-1960). İstanbul: Bilgi Yayınevi.

Arcayürek, C. (2007). Çankaya gelenler gidenler. İstanbul: Detay Yayıncılık.

Aydemir,  Ş. S. (2000). İhtilalin mantığı ve 27 Mayıs İhtilali. İstanbul: Remzi Kitabevi.

Başgil, A. F. (2008). 27 Mayıs İhtilali ve sebepleri görüp yaşadıklarım, Çeviren Cemal 
Aydın, İstanbul.

Bayar, C. (1986). Başvekilim Adnan Menderes. (Der. Bozdağ, İ.). İstanbul: Tercüman 
Gazetesi Yayınları.

Bila, H. (1999). CHP tarihi. İstanbul: Doğan Kitap.

Bostancı, M. Y. (1987). 1960, Acılı günler. İstanbul: Tekin Yayınevi.

Bozdağ, İ. (1986). Celal Bayar. İstanbul: Tercüman Yayınları.



38  . Bahattin Demirtaş 

Bozdağ, İ. (2006). Bir darbenin anatomisi. İstanbul: Emre Yayınları.

Bozdağ, İ. (2009). Daracağında bir başbakan. İstanbul: Truva Yayınları.

Dilipak, A. (1990). Menderes dönemi. İstanbul: Beyan Yayınları.

Erer, T. (1963). On yılın mücadelesi (Türkiye’de Parti Kavgalarının İkinci Cildi). İstan-
bul: Ticaret Postası Matbaası.

Erim, N. (2005). Günlükler. (Haz. Demirel, A.), C II. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Eroğul, C. (1990). Demokrat Parti tarihi ve ideolojisi. Ankara: İmge Kitabevi.

Esin, N. (2006). Devrim ve demokrasi, bir 27 Mayısçının anıları. İstanbul: Doğan Kitap.

Gökdemir, A. (1987). Türklerde askeri müdahaleler. İstanbul: Tercüman Tesisleri.

Karpat, K. (2007). Türkiye’de siyasal sistemin evrimi 1876-1980. (Çev. Soğancılar, E.). 
Ankara: İmge Kitabevi.

Nutku, E. (1979). Demokrat Parti neden çöktü ve politika’da yitirdiğim yıllar (1946-
1958). İstanbul: Fakülteler Matbaası.

Öymen, Ö. (1987). Bir ihtilal daha var. İstanbul: Milliyet Yayınları. 

Sarol, M. (1983). Bilinmeyen Menderes I. İstanbul: Kervan Yayınları. 

Sarol, M. (1983). Bilinmeyen Menderes II. İstanbul: Kervan Kitapçılık.

Tuna, T. (2007). Adnan Menderes’in günlüğü. İstanbul: Şule Yayınları.

Weıker, W. F. (1967). 1960 Türk İhtilali (Çev. Ergin, M.). İstanbul: Cem Yayınevi.

Yıldız, A. (2001). İhtilalin içinden anılar değerlendirmeler. İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Yücel, M. S. (2002). Menderes Dönemi (1950-1960). Genel Türk Tarihi Ansiklopedisi, C 
9, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları.



Bölüm
3

OSMANLI DÖNEMİNDE TAHRİR KAYITLARINA GÖRE 
KÜTAHYA SANCAĞI ALTINTAŞ NAHİYESİ

Lokman AYDIN1 

1Öğretim Görevlisi, Kafkas Üniversitesi Susuz MYO, KARS, ORCID ID: 0000-0002-5871-
9929



40  . Lokman Aydin 

Giriş

Sözlükte yazma, yazılma anlamlarına gelen tahrir kelimesi (Develioğlu, 
2017:1192) Osmanlı Devleti’nde terim olarak, nüfus ve arazi kayıtlarını ifade 
eden bir kavram olarak kullanılmıştır. Yeni ele geçirilen topraklar merkezden 
gönderilen heyetler ile birlikte o yöreyi iyi bilen görevliler tarafından kayıt 
altına alınmıştır. Bu yazım işlemi sırasında başta padişah ve veziri azam, ve-
zirler, beylerbeyiler gibi üst düzey yöneticilerine tahsis edilecek olan haslar ile 
zeamet ve tımar arazisi olarak ayrılacak topraklar belirlenirdi. Ayrıca vakıf 
araziler ya da vakıf hizmetine bırakılacak topraklar ve mülkler belirlenirdi. 
Bu kayıtlar birer tapu senedi niteliğinde olduğu için tapu tahrir defteri olarak 
anılmıştır. Bu işlemler sırasında şehirler, kasabalar ve köyler ayrı ayrı kayıt 
altına alınmış ve vergi mükellefleri tek tek tespit edilerek defterlere kaydedil-
miştir. Defterlerde, vergi mükelleflerinin yanı sıra, vergiden muaf olanların 
muafiyet sebeplerinin de kaydı tutulduğundan o yörede yaşayan insanların 
hangi hizmetleri gördükleri tespit edilebilmektedir (Pakalın,1993: 375). 

Askeri sınıfa mensup olanlar, din hizmeti gören imam, müezzin, hatip 
gibi görevliler, seyitler, tekke ve zaviyelerde görevli olanlar, devlet açısından 
önemli derbent denilen geçitleri koruma görevinde bulunanlar ya da ordu 
adına yol, köprü vb. işlerde çalışanlar muaf olarak kayıtlarda gösterilmekte-
dir. Tuzla ve madenlerde çalışıp vergi muafiyetlerine sahip olanlar vasıtasıyla 
o yörenin yer altı kaynakları hakkında da bu kayıtlardan bilgi sahibi olmak 
mümkündür. Yaşlı ve çalışamayacak derecede hasta olanlar ya da herhangi 
bir fizikî engeli sebebiyle muaf sayılanlar da defterlerde gösterilmiştir. 

Osmanlı Devleti özellikle şeriata ve örfe aykırı olarak ortaya çıkabile-
cek zulüm ve istismarın önüne geçmek adına tahrirlerin titizlikle yapılması 
hususunda görevlileri uyarmış emir ve talimatlara aykırı hareket edenlerin 
cezalandırılacağını bildirmiştir. Özellikle tahrir emini olarak görevli tespit 
ederken malî gelenekten gelen, tecrübeli devlet görevlilerini seçmeye özen 
göstermiştir. Tahrir edilen yöreye ait kayıtlar mufassal yani ayrıntılı ve icmal 
yani özet olarak hazırlanan tahrir defteri adı verilen defterlere kaydedilmiş-
tir. Klasik döneme ait  (15-16. yüzyıllar) tahrir defterlerinin başlangıcında, 
genellikle sayımı yapılan sancağın kaza ve köylerini gösteren bir fihriste yer 
verilmiştir. Kazaların kayıtları nefs olarak anılan merkez kaydı ile başlamış-
tır. Mufassal defterlerde kaza ve köyler ile varsa mezra, çiftlik, değirmen, 
zaviye vb. yerlerde bulunan vergi yükümlüsü reaya ile muaflar yer almıştır. 
İcmal defterlerde ise o yöreyi tasarruf eden dirlik sahipleri ile tasarruf ettik-
leri toprak miktarına yer verilmiştir. Osmanlı Devleti’nde 17. yüzyıldan itiba-
ren ortaya çıkan Celâlî isyanlarının etkisi ile klasik tahrir usulü yerini daha 
önce olağanüstü hallerde alınan ama bu dönemden itibaren olağan hale gelen 
avarız vergisi mükelleflerini tespit amacıyla yapılan avarız sayımlarına bırak-
mıştır. Bu sayımlarda tutulan kayıtlar icmal ve mufassal avarız defterlerine 
kaydedilmiştir. (Öz, 2010: 426,427)



 . 41Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Mufassal defterlerde avarız yükümlüsü olan reaya neferan ve muaflar 
yine merkez kazadan başlayarak kayıt altına alınmıştır. Avarız vergisinde her 
yerleşim biriminde haneler oradan alınacak toplam vergiyi kendi aralarında 
paylaşarak öderlerdi. Bu nedenle mufassal defterlerde vergi ödeyecek her bir 
reaya deftere kaydedildikten sonra defterin sonunda avarız hanesi kaydı yer 
alırdı. Bu kayıt kaç gerçek hanenin bir avarız hanesi kabul edileceği belirlen-
miş olurdu. İcmal avarız defterlerinde ise gerçek hane değil avarız hane kaydı 
yer alırdı (Sahillioğlu, 1991: 108,109). Kütahya sancağına ait 1623 tarihli icmal 
avarız defteri kayıtlarına göre Kütahya merkez kazasında 35 mahallede ka-
yıtlı 271 reayanın avarız hanesi 71 olarak hesaplanmıştı. Buna göre yaklaşık 
4 gerçek hane 1 avarız hanesi olarak vergi ödemekle mükellefti (Aydın, 2022: 
35, 36). 

Klasik dönemden başlayarak tutulmaya başlayan tahrir defterlerinde yer 
alan veriler, kaydı yapılan yörenin idarî, sosyal, ekonomik ve demografik ya-
pısını ortaya koyan önemli bilgileri içermektedir. Bu nedenle araştırmacılar 
tarafından bu defterlerde yer alan veriler hem Osmanlı Devleti’nin geneli ile 
ilgili hem de yerel tarih çalışmalarında yaygın olarak kullanılmaktadır. 

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat dönemi ile birlikte nüfus sayımları farklı 
bakış açısı ile yapılmaya başlandı. Bu dönemde asıl maksat, sadece silahaltına 
alınacak asker sayısını ya da arazi ve vergi miktarını tespit etmek değildi. 
Aynı zamanda ülkenin sosyo-ekonomik yapısı hakkında bilgi toplamaktı. 
Fakat 1831 ve 1844 yıllarında yapılan bu sayımlarda da sadece erkek nüfus 
sayıldı. Önceki tahrirlerden farklı olarak yeni doğan bebeklerden başlayarak 
bütün erkekler sayıma dâhil edildi. 1885 ve 1907 yıllarında yapılan nüfus sa-
yımlarında ise yaş, cinsiyet, meslek, doğum yeri, medeni hal, etnik ve dinî 
yapı gibi pek çok veri tespit edilmeye başlandı (Behar, 2011: XVIII-XIX).

Osmanlı Devleti’nde daha önce farklı isimler altında toplanan vergilerin 
yerine Tanzimat döneminde temettüat adıyla tek bir vergi konulması düşü-
nülmüş ve bu amaçla 1840’lardan itibaren ülke genelinde yapılan sayımlar 
sonucu toplanan veriler temettüat defterlerine kaydedilmeye başlanmıştır. 
Yerel yöneticiler mahalle, nahiye, köy bazında yapılan sayımlar kaydedilirken 
baş tarafta her bir hanenin numarası 1 den başlayarak kaydedilmiş, bunun 
yanına vergi yükümlüsü kişilerin sayısı da yine 1 den başlayarak kaydedil-
miştir. Böylece o mahalle veya köydeki hane sayısı ve toplam vergi mükellef-
leri tespit edilmiştir. Her bir numarada kayıtlı mükelleflerin aile adları, varsa 
meslekleri, sahip oldukları arazileri, hayvanları ve vergiye tabi gelirleri tek tek 
kayıt altına alınmıştır (Kütükoğlu, 1995: 395-399).  Sosyal tarih araştırmaları 
açısından önemli veriler ortaya koyan bu defterler üzerinde de çok sayıda ça-
lışma yapılmıştır. 

Klasik dönemde tutulmaya başlanan tahrir defterlerinden sonra ortaya 
çıkan avarız, nüfus ve temettüat defterlerinde yer alan veriler sosyal ve yerel 



42  . Lokman Aydin 

tarih yazıcılığında sıklıkla başvurulan kaynaklar arasında yer almaktadır. 
Anadolu Beylerbeyliğinin merkezi olarak Osmanlı Devleti’nin idari yapılan-
masında önemli bir yere sahip olan Kütahya sancağına ait tahrir kayıtları da 
bu açıdan önemli bilgiler vermektedir. Bu çalışmada Kütahya sancağına tabi 
olan Altıntaş nahiyesinin tahrir kayıtları ışığında 18. Yüzyıla kadar genel bir 
değerlendirmesi yapılmıştır. 

Osmanlı Döneminde Kütahya Sancağı 

Tarihi antik dönemlere kadar uzanan Kütahya, M.Ö 6. Yüzyılın sonla-
rından itibaren sırasıyla Lidyalılar, Persler, İskender İmparatorluğu, Bitinya 
ve Bergama krallıklarının hâkimiyetleri altında kaldıktan sonra öne Roma 
İmparatorluğu daha sonra da Bizans İmparatorluğu tarafından idare edildi. 
Kutalmışoğlu Süleyman Şah tarafından Anadolu’nun fethi sırasında Selçuk-
luların eline geçti. Bizans ile Selçuklular arasında yaşanan savaşlar sırasında 
zaman zaman el değiştiren şehirde 1234 yılından sonra kesin olarak Türk 
hâkimiyeti sağlandı. 

Kütahya I. Murad’ın şehzadesi Bayezid’in Germiyanoğlu Süleyman Şa-
hın kızı ile evliliği üzerine Devlet Hatun’ın çeyizi olarak 1381 yılında Os-
manlı Devletine verilmiş ve Şehzade Bayezid buraya sancak beyi olarak gön-
derilmiştir. I. Murad I. Kosova savaşı için Şehzade Bayezid’i çağırınca yerine 
Timurtaş Paşa sancak beyi olarak gönderilmiştir. Birinci Murad’ın Kosova 
savaşında şehit edilmesi üzerine tahta geçen I. Bayezid’in  (Yıldırım) 1402 
yılındaki Ankara Savaşı’nda Timur’a esir düşmesi üzerine yaşanan Fetret 
Devrinde (1402-14013) Kütahya ve çevresi tekrar Germiyanoğulları Beyli-
ği’nin eline geçmiştir. Germiyanoğlu II. Yakup Bey’in bu mücadele sırasında 
Şehzade Çelebi Mehmed’ten yana tavır alması üzerine Karamanoğulları ile 
arası açılmıştır. İki beylik arasındaki 1411 yılında yaşanan mücadele sırasın-
da Kütahya Karamanoğullarının eline geçmiştir. Çelebi Mehmed Osmanlın 
tahtını tek başına ele geçirdikten sonra Karamanoğullarının elinde bulunan 
Germiyan ilini 1414 yılında II. Yakup Bey’e geri vermiştir. (Varlık 1980: 17-
19). Germiyanoğulları Beyliği’nin merkezi olan Kütahya, Germiyanoğlu II 
Yakup Bey’in vasiyeti üzerine, 1429 yılında vefatından sonra Osmanlı Devle-
ti’ne bırakılmıştır.(Varlık, 2002: 580) 

Sultan I. Bayezid döneminde 1393 yılında Ankara merkez olarak kurulan 
Anadolu beylerbeyliğinin merkezi Sultan II. Mehmed tarafından 1451 yılında 
Kütahya’ya nakledildi. Kanuni döneminde şehzadeleri Bayezid ve Selim tara-
fından şehzade sancağı olarak yönetildi. (Varlık, 1991: 143,144). 1833 yılında 
Mısır ordusunun Kütahya’yı istilasından sonra Anadolu eyaleti dağıtılarak 
Kütahya muhassıllar tarafından yönetilmeye başlandı.  1841 yılında Hüda-
vendigar eyaleti kurulunca Kütahya bu eyaletin merkezi olmuştur. Hüdaven-
digar eyaletinin merkezi Bursa’ya nakledildikten sonra Kütahya Cumhuriyet 
dönemine kadar muhassıl, kaymakam ve mutasarrıf olarak adlandırılan yö-



 . 43Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

neticiler tarafından idare edildi (Uzunçarşılı, 2023: 93-95 ) 

Tahrir Kayıtlarına Göre 16. Yüzyılda Kütahya Sancağı Altıntaş Na-
hiyesi 

Osmanlı Devleti’nde Altıntaş nahiyesinin ismi 16. Yüzyıldan önce 1457 
yılına ait olan müsellem defterinde geçmektedir.  1520 tarihli mufassal tahriri 
kayıtlarında Nefs-i Altıntaş olarak nahiye merkezine ait kayıt yer almaktadır. 
Bu dönemde 52 hane, 12 mücerret, 7 kara bulunmaktadır.  Mücerret resmi 
babası ile birlikte yaşayan fakat belli miktarda toprak tasarruf eden yetişkin 
ve sağlıklı bekâr erkeklerin ödediği bir vergiydi. (Tabakoğlu, 2016:432). Kara, 
Yörüklerden hiç koyunu kalmayan ya da 24 koyundan az olanlar için kulla-
nılan bir tabirdi. Bunlardan koyun resmi alınmazdı. Fakat bennak gibi kabul 
edilirlerdi (Varlık 1980:324). Bu dönemde defterde 1 imam, 2 müezzin ve ha-
tip, 5 meremmetçi ve pir, 2 muhassıl olmak 10 muaf vardı. 

Kanuni dönemi veziriazamlarından İbrahim Paşa dönemine ait olan 
ve muhtemelen 1534 yılında yapıldığı düşünülen 438 Numaralı Tapu Tahrir 
Defteri kaydına göre Kütahya sancağının, Kütahya,  Lazkiye (Denizli), Şıhlu, 
Uşak, Eğrigöz-Simav, Honaz, Güre-Selendi, Kula ve Homa olmak üzere 9 ka-
zası vardır. Bu defterde Gediz, Altıntaş, Aslanapa, Tavşanlı, Sazanos, Yalak, 
Çukurca, Kavak, Kalınviran, Yoncalı ve Geriz Kütahya kazasına bağlı nahiye 
olarak kaydedilmiştir. Yine aynı döneme ait padişah ve beylerbeyi hasları-
nın kayıtlı olduğu defterde Altıntaş nahiyesi yer almaktadır. Bu kayda göre 
Altıntaş ve çevresinde bulunan topraklar padişah ve beylerbeyi hassı olarak 
ayrılmıştır. 1534 tarihli kayda göre 45 hane 16 mücerret vardır. 27 muafın 
kaydedildiği defterde muaflar 1 hatip, 1 müezzin, 1 ferraş, 8 meremmetçi, 2 
muhassıl, 5 pir, 3 sahib-i berat, 1 yayabaşı, 1 mazul sipahi, 2 malul, 1 divane 
ve 1 lal olarak gösterilmiştir. Altıntaş nahiyesi 1571 tarihli tahrir kayıtlarında 
da Altıntaş’ta 139 hane 1 mücerret kayıtlıdır (Varlık, 1980: 248). 

Muaflardan imam, müezzin, hatip din hizmetlerini yerine getiren gö-
revlilerdir. Yayabaşı ve sipahi askeri sınıfa mensup olanlardır. Muhassıl ge-
nellikle vergi tahsildarı anlamında kabul gören bir kavram olmasına rağmen 
taşrada idari görevler de üstlenmişlerdir. Muhassıl ilim tahsil eden kişiler için 
de kullanılan bir kavram olmakla birlikte bu durum her bölge için söz konusu 
değildir (Özkaya ve Akyıldız 2020:18).  Sahib-i berat, berat-ı hümayun ile ver-
giden muaf tutulmuş olan görevlilerdir. Pir tarikat kurucusu, mürşitten sonra 
gelen kimse anlamına gelmekle birlikte yalnız hayatını idame ettiremeyecek 
kadar yaşlı kimseler için de pir-i fani denilmektedir. Yani pir aynı zamanda 
yaşı dolayısıyla vergiden muaf gösterilen kimseleri ifade etmektedir. Cami, 
medrese, tekke, zaviye gibi yerlerin temizlik hizmetlerini gören kişiler ferraş, 
tamir işleriyle uğraşanlar ise meremmetçi olarak kaydedilmişlerdir. Malul 
hasta ve illetli kimseler için kullanılırken, divane ise aklı meleklerini yitirmiş 
kişileri ifade etmektedir. Lal ise dili tutulmuş, konuşamayan kimselerdir. 



44  . Lokman Aydin 

Altıntaş’ta bu dönemde genellikle buğday, arpa, yulaf gibi tahıl ürünle-
rinin yetiştirilmektedir. Altıntaş nahiyesinin 16. yüzyılda yapılan tahrirlere 
göre geliri, 1520 yılında 4.989 akçe, 1534 yılında 4.978 akçe ve 1571 yılında 
13.732 akçe olarak gerçekleşmiştir. (Varlık 80: 68-70, 248) Hane, mücerret, 
muaf olarak kaydedilenler ile nahiyenin toplam geliri Tablo 1’de gösterilmiş-
tir.

Tablo 1: Altıntaş Nahiyesi 16. Yüzyıl Hane, Mücerred, Muaf ve Gelirler

Sene Hane Mücerred Kara Muaf Gelir (Akçe)
1520 52 12 7 10 4.989
1534 45 16 - 27 4.978
1571 139 1 - - 13.732

Tahrir Kayıtlarına Göre 17. Yüzyılda Kütahya Sancağı Altıntaş Nahiyesi

Kütahya sancagına ait 17. Yüzyıl avarız sayımları 1623 tarihli icmal ava-
rız defteri 1 ile 1675 tarihli mufassal avarız defterlerine 2 kaydedilmiştir. 1623 
tarihli icmal avarız defterinde Kütahya sancağı merkez kaza ile birlikte Gediz, 
Eğrigöz, Simav, Güre-i Selendi, Selendi, İnay, Eşme, Gököyük, Aydos (Güme-
le), Çarşamba, Ezine, Denizli, Honaz, Şeyhlü, Çal, Baklan, Dazkırı, Homa, 
Geyikler, Kula, Banaz, Sirge, Çakırca, Uşak ve Demirci kazaları kayıtlıdır. 
Kütahya kazasına bağlı Etrafşehir, Armudili, Gümüş, Altıntaş, Yalak, Gireği, 
Virancık, Haymana ve Tavşanlı nahiye olarak kaydedilmiştir (Aydın 2022: 
34)  Osmanlı Devleti taşra teşkilatında eyalet, sancak, kaza ve nahiye askeri 
ve idari birimler için kullanılan kavramlardı. Eyaletlerin başında beylerbeyi 
bulunurdu. Eyaletlere bağlı olarak sancak beyinin idaresi altında sancak veya 
liva olarak anılan idari birimler yer alırdı (İnalcık, 1995: 549,550). Sancaklar-
da bir kadının sorumluluğunda kaza adı verilen idari birimler oluşturulmuş-
tu. Kazalarda çeşitli sayıda köy, mezra ve cemaatten oluşan genellikle nahiye 
olarak anılan idari birimlerden meydana geliyordu (Şahin, 2006:307) . 

Kütahya kazasına bağlı olan Altıntaş nahiyesi 1623 tarihli avarız kaydı-
na göre Nefs-i Altıntaş’ta 2 mahalle ve 33 köyden meydana gelen bir idari 
birimdi. Cami-i Şerif Mahallesi 25,  Seydiler Mahallesi ise 26 olmak üzere 
merkez nahiyede 51 neferan bulunmaktaydı. Her iki mahallenin avarız ha-
nesi dörderden toplamda 8 hane olarak kaydedilmişti. Ortalama her bir ne-
feranın bir anne baba ve 3 çocuk olmak üzere 5 kişilik aile reisi olduğu kabul 
edildiğinde 1623 yılında Altıntaş nahiye merkezinde tahminen 255 kişi yaşı-
yordu. Altıntaş nahiyesine tabi köyler içinde Gecek 28, Zemme 22, Kürtköyü 
ve Üçöyük 18’er, Çavuşlar ve Çakırsaz köyleri 14’er, Çalışlar 13, Çepni 11 ve 
Öyük 10 neferan kaydına sahip köylerdi. Diğer köylerin neferan sayısı 10’dan 
daha azdı. Merkez dışında köylerde toplam 255 neferan bulunmaktaydı. Bu 
1  Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi DMKF.d. 27429
2  Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi MAD 2798



 . 45Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

durumda yine bir aile büyüklüğünü 5 kişi olarak kabul ettiğimizde köylerde 
yaklaşık olarak 1.275 kişi yaşamaktaydı. Nahiyenin köylerle birlikte yaklaşık 
nüfusu ise 1.530 olmalıydı. Köylerin avarız hane toplamı ise 56 olarak kayıt-
lara geçmişti (Aydın 2022: 41,42). Altıntaş nahiyesi ve bağlı olan köylerin 1623 
yılı avarız defteri kaydına göre neferan sayıları ve tahmini nüfus Tablo 2’de 
gösterilmiştir. 

Aynı dönemde Kütahya’da 35 mahallede 271 neferan bulunmaktaydı. 
Kütahya’ya tabi olan nahiyelerden Etrafşehir nahiyesinde yani Kütahya mer-
kez kazaya bağlı 49 köyde 337 neferan vardı. Diğer nahiyelerden Gümüş’e 
bağlı 56 köyde 559, Tavşanlı’ya bağlı 30 köyde 496, Gireği (Aslanapa)’ye bağlı 
45 köyde 425, Virancık’a bağlı 46 köyde 395, Armudiline bağlı 25 köyde 125 
ve Yalak’a bağlı 10 köyde 45 neferan bulunmaktaydı. Haymana nahiyesinde 
10 yörük cemaati kaydedilmişti. Bu cemaatlere ait neferan sayısı 57 olarak 
kayıtlara geçmişti (Aydın 2022: 49). Altıntaş nahiyesinin neferanı Kütahya’ya 
bağlı merkez kaza ve nahiyelerin toplam neferanının %10’nunu oluşturmak-
taydı. Kütahya kazası ve nahiyelerinin neferan sayılarına göre dağılımı Gra-
fik 1.’de gösterilmiştir. 

	

Evliya Çelebi 1672-1673 yıllarında geldiği Kütahya’dan sonra gittiği Al-
tıntaş nahiyesinden, Kasaba-i Altuntaş olarak bahsetmiştir. Altuntaş adının 
Selçuklular döneminde bir kayadan altın madeni çıkması dolayısıyla verildi-
ğini ifade etmektedir. Paşa hassı olduğunu belirttiği bu kasaba uçsuz bucaksız 
uzanan düz bir ovanın kuzeyinde yer almaktadır. Bağlık, bahçelik ve şirin bir 
kasaba olan Altıntaş’ta toprak örtülü 200 hane bulunmaktadır. Büyük ağaç-
ları ve verimli arazilere sahiptir.  Cami, hamam ve küçük bir çarşısı bulun-
maktadır. Evliya Çelebi’nin Altıntaş’ta şer’i mahkemede bir gece konakladığı-
nı ifade etmesi burada bir mahkeme bulunduğuna işaret etmektedir (Evliya 
Çelebi 2011:18).  

Kütahya sancağına ait 1675 tarihli mufassal avarız defterinde 1623 yılın-
daki icmal defterden farklı olarak muaf olanları, tebaanın mesleklerini,  dini 
ve etnik yapısını, âla, evsat, edna olarak belirlenen vergi miktarını tespit et-
mek mümkündür. Bu defterde Kütahya kazasının mahalleri ve kale halkı ile 
Kütahya kazasına bağlı kaza ve nahiyeler kaydedilmiştir. Haymana nahiyesi 
1623 yılında kayıtlarda yer alırken 1675 yılı kayıtlarında yer almamıştır (Ay-
dın 2016: 207-211).  

1675 yılı avarız defteri kayıtlarına göre Kütahya merkezde bulunan 36 
mahalle ile Etrafşehir, Armudili, Gümüş, Altıntaş, Yalak, Gireği (Aslanapa), 



46  . Lokman Aydin 

Virancık ve Tavşanlı nahiyelerinde bulunan toplam 338 köyde 252 muaf, 3.777 
reaya yani vergi veren hane reisi olmak üzere toplam 4.032 neferan kayıtlıdır. 
Her bir neferanın 5 kişilik aile reisi olduğu varsayıldığında 1675 yılında Kü-
tahya ve merkeze bağlı nahiyelerde tahmini 20.160 kişi yaşamaktadır. Kütah-
ya merkez nahiyelerinde kayıt altına alınan köyler ile muaf ve reaya sayıları 
Tablo 2’de gösterilmiştir (MAD d. 2498).

Tablo 2. Kütahya Nahiyeleri Köy, Muaf, Reya ve Toplam Neferan (1675)

İdari Birim Köy Sayısı Muaf Reaya Toplam
Etrafşehir 49 29 323 351
Armudili 25 - 238 238
Gümüş 57 48 566 614
Altıntaş 33 33 240 273
Yalak 10 3 92 95
Gireği (Aslanapa) 47 33 551 584
Virancık 49 25 562 587
Tavşanlı 32 15 568 583
Toplam 302 186 3.140 3.325

Altıntaş nahiyesinde bu dönemde nefs-i Altıntaş ve 32 köy olmak üzere 
toplam 33 yerleşim yeri kayıt altına alınmıştır. Nefs-i Altıntaş’ta 1623 yılın-
da Camii Şerif Mahallesi ve Seydi Mahallesi olmak üzere 2 mahalle kaydı 
yapılmışken 1675 yılında sadece nefs-i Altıntaş olarak kayıt yapılmış Seydi 
Mahallesi ise köy olarak gösterilmiştir. Nefs-i Altıntaş’ta 3 muaf ve 24 reaya 
olmak üzere 27 neferan bulunmaktadır. Zemme 3 muaf 23 reaya olmak üzere 
26 neferana sahiptir. Gecek köyünde 19 reaya kaydedilmiştir. Seydi ve Öyük 
köylerinde muaflar 3, reaya 14 olmak üzere 17’şer neferan vardır. Üçöyük kö-
yünün reaya sayısı 15’dir. Eymür köyünde 2 muaf 10 reaya olmak üzere kayıtlı 
neferan sayısı 12’dir. Akçaköy’deki 11 neferandan 1’i muaf, 10’u reaya olarak 
kaydedilmiştir Kürt köyünde 1 muaf 9 reaya, Hamur’da 2 muaf 8 reya ve 
Kuyucak’ta 1 muaf 9 reaya olmak üzere 10’ar  neferan vardır. Diğer köylerde 
toplam neferan sayısı 10’dan daha azdır. Altıntaş nahiyesinde köyler ile bir-
likte 1675 yılında toplam 33 muaf ve 240 reaya olmak üzere neferan sayısı 273 
olmuştur. Bu dönemde tahmini nüfus 1.365 olarak hesaplanmıştır. Kütahya 
merkez neferan sayısı ile kıyaslandığında Kütahya merkez kaza ile merkeze 
bağlı nahiyelerdeki neferanın yaklaşık %7’si Altıntaş nahiyesinde bulun-
maktadır. Altıntaş nahiyesinde kayıtlı muaf neferanın toplam neferan oranı 
%13’tür. Altıntaş’ta 1623 ve 1675 yıllarına ait avarız defteri kayıtlarına göre 
neferan ve tahmini nüfus Altıntaş’ta 1623 ve 1675 yıllarına ait avarız defteri 
kayıtlarına göre neferan sayıları ve tahmini nüfus Tablo 3’te gösterilmiştir 
(DMKF.d 27429, MAD d. 2498).



 . 47Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Tablo. 3. Altıntaş Nahiyesi Neferan ve Tahmini Nüfusu (1623-1675)

S.No Mahalle/Köy
1623 1675

Neferan
Nüfus
(Neferan*5)

Neferan
Nüfus
(Neferan*5)

1 Camii Şerîf Mahallesi 3 25 125 27 135
2 Seydiler Mahallesi 4 26 130 17 85
3 Gecek 28 140 19 95
4 Zemme 22 110 26 130
5 Üçöyük 18 90 15 75
6 Kürt 18 90 10 50
7 Çakırsaz 14 70 7 35
8 Çavuşlar 14 70 Harap
9 Çalışlar 13 65 Harap
10 Çepni 11 55 9 45
11 Öyük 10 50 17 85
12 Abia-i Karaağaç ve 

Aytemur ve Çavdır 5
8 40

4 20

13 Yapılcan 8 40 6 30
14 Kuyucak 7 35 10 50
15 Eymür 7 35 12 60
16 Beşkarış6 7 35 1 5
17 Tatarmuhad 6 30 9 45
18 Akçaköy 6 30 11 55
19 Yalnızsaray 5 25 9 45
20 Sevdiğin 5 25 7 35
21 Pınarbaşı 5 25 3 15
22 Kanlıcak 5 25 3 15
23 Genişler 5 25 5 25
24 Akviran 5 25 4 20
25 Kırtı 4 20 Hali Harap
26 Kabaağaç 4 20 5 25
27 Hamur 4 20 10 50
28 Abya 4 20 6 30
29 Söğüd ve Karaköy 7 3 15 1 5
30 Pusan 3 15 2 10
31 Eriklü 3 15 3 15
32 Alibey 3 15 7 35
33 Muradhanlar - - 8 40
Toplam 306 1.530 273 1.365

Altıntaş nahiyesinde 1675 yılında muaflar kaydedilirken aynı zamanda 
muafiyet sebepleri belirtildiği için aile reislerinin meslekleri de bilinmekte-

3  1675 Yılında Nefs-i Altıntaş olarak kayıtlıdır. 
4  1675 yılında Seydiköy olarak kayıtlıdır. 
5  1675 yılında Abia-i Karağaç olarak kayıtlıdır. Aytemur ve Çavdır kayıtlarda yoktur. 
6  1675 yılında köyde sadece Altıntaş Nahiyesi Naibine ait muaf olan 1 çiftlik kaydı vardır. 
7  1675 yılında Söğüt olarak kayıtlıdır. Karaköy kayıtlarda yoktur. 



48  . Lokman Aydin 

dir. Buna göre nahiye merkezi ve köylerde imam, müezzin, kayyım, hatip gibi 
din hizmeti görenler ile medreselerde ders veren müderris, nahiyenin idare-
sinden sorumlu nahiye naibi, eğer ve diğer koşum takımlarını yapan meslek 
mensubunun yanında bu işi öğrenen saraç çırağı gibi görevliler bulunduğu 
anlaşılmaktadır. Altıntaş nahiye merkezi ile Zemme köylerinde birer imam 
birer müezzin, Murathanlar köyünde 1 imam vardır. Saraç çırağı olarak kay-
dedilen 1 kişi Eymür köyündedir (MAD d. 2498). 

Avarız defterinde özellikle askeri sınıfa mensup olan ve çiftlik tasarruf 
edenlerin önemli bir bölümü muaf olarak kaydedilmiştir. Bunlar arasında 
doğancı, dergâh-ı âli kapıcısı, mehteran-ı hayme-i hassa, tekaüde ayrılmış si-
pahiyan, saraç çırağı, cündi olarak çiflik tasarruf eden muaflar vardır. Nefs-i 
Altıntaş’ta Dergâh-ı Âlî Kapıcısına ait 1 çiftlik vardır. Seydi köyünde Meh-
terân-ı Hayme-i Hâssa görevlisi 1, Öyük ve Beşkarış köylerinde Altıntaş Nai-
ye Naibi olan Osman Efendi 2 çiftlik tasarruf etmiştir. Öyük’te bulunan diğer 
2 çiftlikten birisi divan çavuşu diğeri emekli sipahi tasarrufundadır.  Genişler 
köyündeki 2 çiftlikten birisi Anadolu çavuşu diğeri emekli sipahinin elinde-
dir. Zemme köyünde bulunan 3 çiftlikten birisi emekli sipahi, Tatarmuhad 
köyündeki 1 çiftliğin tasarrufu müderrise aittir. Akviran köyünde bulunan 
4 çiftlikten 2’si cündi, 1’i yeniçeri tarafından tasarruf edilmiştir. Akçaköy’de 
emekli sipahinin elinde 1 çiftlik vardır. Çepni köyünde bulunan 1 çiftlik cün-
di tarafından tasarruf edilmiştir. Geçek köyünde bulunan ve yeniçeri geçinen 
1 çiftlik sahibinin elinde temessüğü yani belgesi olmadığı ifade edilmiştir. 
Geriye kalan çiftlikler Yapılcan, Kuyucak, Erikli, Kürt, Alibey ve Hamur köy-
lerindedir.   Altıntaş nahiyesinde 1675 yılında 16 ayrı köyde toplam 25 adet 
çiftlikte yaklaşık 1.920 dönüm çiftlik tasarruf edilmektedir (MAD.d. 2498).  

 Kütahya sancağına ait 1675 tarihli avarız defterinde Altıntaş nahiyesi 
kaydının başında yer alan ikişer çift kayd olan a̒ lâdır ve bir çift kayd olan 
evsatdır, ednâda çift kaydı yokdur. Cümlesi minvâl-i meşrûh üzeredir açıkla-
ması ile toplanacak vergi miktarları gösterilmiştir. Köyler deftere yazılırken 
de başında cümlesi çift sâhibleri, a̒ lâlardır, Fakīru’l-hâllerdir, fakīrlerdir, ev-
satü’l-hâllerdir, hâlî ve harâbdır gibi açıklamalara yer verilmiştir. Bu kayıt-
lara göre bazı köyler âlâ yani yüksek seviyeden bazı köyler evsat yani orta 
seviyeden ve bazıları da edna düşük seviyeden vergi ödeyecektir. Bu durum 
köylerin sahip oldukları toprağın verimi ve halkın gelir seviyesi ile alakalıdır. 
Böylece verginin adil dağılımı sağlanmış olacaktır. Defterdeki kayıtlara göre 
Akviran ve Beşkarış köylerinde bulunan çiftliklerin muaf sayılması nedeniy-
le bu köylerde vergi mükellefi yoktur. Kırtı, Çalışlar ve Çavuşlar köylerinin 
halinin harap olduğu kaydedilmiş ve vergi kaydı yapılmamıştır. Bu köylerde 
1623 avarız kaydında kayıtlı reaya bulunması aradan geçen yaklaşık 52 yıllık 
zamanda bölge halkının başka yerlere gitmek durumunda kaldığını göster-
mektedir. Bu durum Tımar siteminde yaşanan bozulmaların sonucu ortaya 
çıkan Celali ayaklanmalarının bu yöreyi etkilediğini göstermektedir. Altın-



 . 49Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

taş nahiyesinin 1675 yılında köylere göre ödeyecekleri vergi oranları Tablo 
4’te gösterilmiştir (MAD d 2498). 

Tablo 4: Altuntaş Nahiyesi ve köyleri 1675 Yılı Vergi Oranları 

S. No Mahalle / Köy adı Âlâ Evsat Edna Reaya Neferan
Nefs-i Altuntaş 6 18 - 24
Muradhanlar 6 1 - 7
Seydi 10 3 1 14
Abya-i Karaağaç 4 - - 4
Yalnızsaray 8 - - 8
Kabaağaç - 5 - 5
Öyük 4 10 - 14
Sevdüğin [Sevdiğin] 7 - - 7
Tatarmuhad 5 3 - 8
Yapılcan 3 2 - 5
Kanlıcak - 3 - 5
Kuyucak - 9 - 9
Çakırsaz 6 1 - 7
Akçaköy - 10 - 10
Eriklü - - 2 2
Söğüd - - 1 1
Çepni 5 2 1 9
Kürt 8 1 - 9
Kırtı -- -- - 0
Alibey 6 - - 6
Zemme 23 - - 23
Hamur - - 8 8
Abya - - 6 6
Üçöyük - 15 - 15
Genişler 3 - - 3
Pınarbaşı - 3 - 3
Eymür 10 - - 10
Gecek 1 18 - 19
Pusan - - 2 2
Toplam 115 104 21 240

Altıntaş ve köylerinde toplam 240 vergi mükellefinden 115’i âlâ, 104’ü ev-
sat, 21’i edna olarak kaydedilmiştir. Âlâ vergi ödeyeceklerin oranı %48, evsat 
%43 evsat ve edna %9’dur. Bu durumda Altıntaş ve köylerinde halkın gelir se-
viyesinin %48’i ortalamanın üzerindedir. Düşük gelir seviyesinde olanlar %9 



50  . Lokman Aydin 

olmuştur. Diğerleri ortalama gelire sahip kabul edilebilir. Muaflar ile birlikte 
kayıtlı 273 neferan içinde muafların oranı %12 olarak hesaplanmıştır.

18. Yüzyıla Kadar Altıntaş’ta Kurulan Vakıf ve Zaviyeler

Kütahya ve çevresi Türk-İslam hâkimiyeti altına alındıktan sonra tekke 
ve zaviyeler ile vakıf kültürü açısından zengin bir bölge haline geldi. Mevle-
viyye, Nakibendiyye, Rifaiyye, Halvetiyye,ve Bektaşiyye tarikatlarına mensup 
olan şeyhler tarafından tekke ve zaviyeler açıldı. Bunların masraflarını kar-
şılamak ve sürekliliğini sağlamak için vakıflar kurulmaya başlandı. Bektaşi 
tarikatının kurucusu Hacı Bektaş Veli’nin halifelerinden Baba Resul, rivayete 
göre Altıntaş’ın Beşkarış köyüne gelerek kerametleri ile burada bulunan kâfir 
beyinin Müslüman olmasını sağlamıştır. Bu köyde vefat eden Resul Baba’nın 
mezarı da burada bulunmaktadır (Aydın ve Aydın, 2022: 44,45)  

Altıntaş’a bağlı Beşkarış  Öyüğü köyünde Şeyh Türkmen zaviyesine ait 
vakfın 19. Yüzyıla kadar varlığını sürdürdüğü görülmektedir. Alibeyköy’de 
Şeyh Müzeyyen ve Şeyh Durdu zaviyelerinin akarları Fatih Sultan Mehmed 
döneminde tımara dâhil edilirken daha sonra tekrar zaviye vakfına tahsis 
edilmiştir. Alibeyköy’de bulunan bir diğer zaviye vakfı Şeyh Süleyman zaviye 
vakfıdır. Gecek köyünde Söylemez Baba; Selkisaray köyünde İbrahim zaviye-
si, Seydi köyünde Aziz ve Şeyh Mezid zaviyesi ve Altıntaş’ta bulunan Seyyid 
Şeyh Sülye zaviyesine ait arşiv kayıtlarına 16-19. Yüzyıllar arasında rastlamak 
mümkündür (Aydın ve Aydın, 2022: 72-76).

Anadolu’da 13. yüzyıldan itibaren ortaya çıkan Ahilik, Osmanlı Devle-
ti’nin kuruluş döneminde dini ve toplumsal bir kurum olarak önemli rol üste-
lenmiştir. Ahiler bir taraftan kurdukları tekke ve zaviyelerle fethedilen bölge-
lerin şenlendirilmesi ve İslam’a kazandırılmasına katkı sağlamışlardır. Diğer 
taraftan esnaf ve zanaatkârlar arasında ilişiklerini düzenleme, mesleki ahlak 
ilkelerini belirleyerek kontrol etme ve ekonomik hayatın düzenli işleyişini 
sağlama amacına hizmet etmişlerdir. Sadece şehirlerde değil etkilerini köyler 
ve en ücra köşelere kadar yaymışlardır (Kazıcı 1988, 40). Kütahya sancağına 
bağlı kaza, nahiye ve köyler de 16 ve 17. yüzyıllarda ahilerin kurduğu onlarca 
tekke ve zaviyeye rastlamak mümkündür. 16. yüzyılda Kütahya sancağında 
32 ahi zaviyesi tespit edilmiştir (Akbulut, 2024: 230). 

Kütahya kazasına bağlı Altıntaş nahiyesi köylerinden Başkarış Öyüğün-
de Ahi Resul Baba zaviyesi, Efted ve Eymür köylerinde Şeyh Ali zaviyesi, Ef-
ted’de Ahi Yusuf zaviyesi, Keçiller köyünde Ahi Eyice zaviyesi,  Kırtı köyünde 
Ahi Hacı Ali zaviyesi,  Yalnızsaray köyünde Ahi Timur zaviyesi, Zemme kö-
yünde Ahi Nasuh ve Ahi Musa zaviyeleri ve Akviran köyünde Ahiler zaviyesi 
bulunmaktadır (Aydın ve Aydın, 2022: 98-100). 

Ahiler yerleştikleri kırsal bölgelerde tarım faaliyetlerine de önem vermiş-
lerdir. Bu nedenle çiftlik adı verilen tarımsal işletmeleri kurdukları zaviye ve 



 . 51Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

vakıflar aracılığıyla işleterek ürünlerini tasarruf etmişlerdir. Kütahya ve çev-
resinde 16. Yüzyılda bu şekilde işletilen 40 zaviye çitliği tespit edilmiştir (Ak-
bulut, 2024: 234,235). Ahi çiftlikleri içerisinde Altıntaş Yalnızsaray köyünde 
bulunan çiftlikte 1572 yılında kayıtlı 12 nefer ve 434 akçe gelir kaydedilmiştir. 
Zemme’de bulunan Ahi Nasuh ve Ahi Musa zaviyelerinin de akarları arasın-
da çiftlikleri bulunduğu görülmektedir.  

Sonuç

Osmanlı Devleti’nde Sultan II. Mahmud döneminde ilk resmi nüfus sayı-
mı yapılana kadar devlet özellikle sahip olduğu toprakları kayıt altına almak 
ve vergi kaybını en aza indirmek aynı zamanda vergiyi adil bir şekilde reayaya 
dağıtmak amacıyla belli aralıklarla tahrir adı verilen sayımlar gerçekleşmiş-
tir. Özellikle tımar sistemine dâhil olan topraklarda klasik dönemde gerçek-
leştirilen bu sayımların kaydedildiği defterler Tapu Tahrir Defteri olarak anıl-
mıştır. Başlangıçla sefere çıkarken duyulan ihtiyaç ya da olağanüstü olayların 
yaşandığı dönemlerde halktan talep edilen avarız vergisinin 17. Yüzyıldan 
itibaren sürekli hale gelmesi ile avarız sayımları daha düzenli halde gerçek-
leştirilerek, Avarız Defteri adı verilen kayıtlar tutulmaya başlanmıştır. Tahrir 
kayıtları ve avarız defterlerinde yer alan veriler Osmanlı Devleti’nde özellikle 
yerel tarih araştırmalarına ışık tutmaktadır. Sayımın yapıldığı yörelerin hem 
etnik, hem ekonomik ve demografik yapısının ortaya konulmasında yaygın 
olarak başvurulan kaynaklar arasındadır. 

Kütahya, Germiyanoğulları tarafından Sultan I. Murad döneminde 
Osmanlı devletine bırakıldıktan sonra eski bir beylik merkezi olduğu için 
şehzade sancağı olarak yönetilmiştir. Fetret devrinde bir süre tekrar Germi-
yanoğullarının eline geçen bölge Sultan II Murad döneminde kalıcı olarak 
Osmanlı hâkimiyeti altına alınmıştır. Fatih dönemi ile birlikte Anadolu bey-
lerbeyliğinin merkezi olan Kütahya’nın idari yapısını ortaya koymada tapu 
tahrir defterleri ve avarız defterleri yol gösterici olmuştur. 

Kütahya kazasına bağlı nahiyelerden birisi olan Altıntaş nahiyesi de ilk 
dönem tahrirlerinden itibaren kayıtlarda yer almaya başlamıştır. Nahiye mer-
kezi olarak bugün Altıntaş ilçesine bağlı Altıntaş köyü nefs-i Altıntaş olarak 
kaydedilmiştir. Altıntaş nahiye merkezi 1919 yılından sonra daha merkezi ko-
numda bulunan Kürk köyüne yani bugünkü bulunduğu yere nakledilmiştir. 
Sahip olduğu mermer yatakları ve yörede bulunan tarihi eserleri havasının 
mutedil, suyunun lezzetli olması gibi etkenler de nahiye merkezinin naklinde 
etkili olmuştur (Aydın ve Aydın 2022.:162)

Günümüzde Kütahya iline bağlı bir ilçe merkezi olan Altıntaş’ta bulunan 
toprakların 16. yüzyılda tahrir kayıtlarına göre padişah ve beyberbeyi hassı 
olarak tasarruf edildiği anlaşılmaktadır. 1534 yılında 45 hane 16 mücerret ve 
27 muaf kaydı bulunan nahiyenin 1571 yılı kayıtlarına göre hane sayısı 139 
mücerret sayısı 1’dir. 1520 yılında 4.989 akçe olan gelirleri 1571’de yaklaşık 



52  . Lokman Aydin 

%175 artarak 13.732 akçeye yükselmiştir. 

	 Avarız defteri kayıtlarına göre 1623 yılı icmal avarız defterinde nefs-i 
Altıntaş olarak kaydedilen Camii-Şerif ve Seydi mahallelerinde 51 hane ka-
yıtlıdır. Aynı dönemde nefsi Altıntaş ile birlikte kayıtlarda yer alan 33 köyde 
toplam neferan sayısı 255’tir.  Her bir aile reisin 1 eş ve 2 çocuk olmak üze-
re 5 kişiden oluştuğu varsayıldığında merkezde 255 ve köylerde 1.275 olmak 
üzere Altıntaş’ın toplam nüfusu yaklaşık 1.530 olarak hesaplanmıştır. 1675 
yılında Nefs-i Altıntaş’ta 3 muaf 24 reaya olmak üzere 27 neferan bulunmak-
tadır. Yaklaşık nüfus 135 olarak hesaplanmıştır. Bir önceki kayıtta mahalle 
olarak kaydedilen Seydi bu dönemde köy olarak kayıt altına alınmıştır. Nefs-i 
Altıntaş ve 33 köyde, 240 reaya 33 muaf olmak üzere 273 neferan kaydedil-
miştir. Altıntaş nahiyesinde 1.365 kişi yaşamaktadır.. Aradan geçen 52 yıllık 
dönemde Deftere kayıtlı 17 köyde yaklaşık nüfus 445 azalırken, 14 köyde 280 
artmıştır. Sonuç olarak nüfus yaklaşık %11 azalmıştır. Bu durumda bölgeden 
başka yerlere gidenler olduğu ya da kayıt dışı sayısında artış olduğu şeklinde 
değerlendirilebilir. 

	 Altıntaş nahiyesinde 1675 yılında reayanın %48’i âlâ, %43’ü evsat ve 
%9’u edna vergi vermektedir. Ağırlıklı olarak arpa, buğday ve yulaf gibi tahıl 
ürünlerinin yetiştiği nahiye ve köylerinde reayanın  %90’dan fazlasının ge-
lir seviyesinin ortalamanın üstünde olduğu görülmektedir. Yörede bulunan 
çiftliklerin önemli bir kısmının askeri ya da zaviye vakıfları tarafından tasar-
ruf edilmesi nedeniyle muaf olduğu dikkate alındığında yörede tarım arazi-
lerinden elde edilen ürünlerin veriminin yüksek olduğu değerlendirilebilir. 

	 Kütahya ve çevresinin Türkleşmesi ve İslamlaşması ile birlikte orta-
ya çıkan zaviyeler ve vakıflarda bölgenin gelişmesine ve şenlenmesine katkı 
sağlamıştır. Altıntaş ve bazı köylerinde de aralarında ahi zaviyelerinin de bu-
lunduğu zaviyelerin ve bunların masraflarını karşılayan zaviye vakıfları ile 
zaviyelerin tasarrufunda olan çiftliklerin bulunduğu görülmektedir. 1675 yılı 
avarız kayıtlarında Kütahya merkezinde bulunan bazı mahallelerde yaşayan 
gayrimüslim reaya olduğu görülmektedir. Fakat Kütahya sancağına tabi Al-
tıntaş’ta ve diğer nahiyelerle Gediz, Simav, Eğrigöz ve Dağardı kazalarında 
gayrimüslim reaya kaydına rastlanmamıştır.  



 . 53Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Kaynakça

Arşiv Belgeleri

T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri, Osmanlı Arşivi, DMKF.d.27429.

T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri, Osmanlı Arşivi MAD.d 2498.

	 Araştırma Eserler

Akbulut B. (2024).  XVI. Yüzyılda Kütahya Sancağında Ahiler ve Ahi Zaviyeleri, Türk 
Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, Yaz-Haziran 2024, Sayı 110, 227-
245

Uzunçarşılı, İ. H. (2023). Kütahya Şehri, Yay.haz. N. Boşdurmaz, Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, Ankara

Aydın, M. (2016). Avarız Defterlerine Göre XVII. Yüzyılda Kütahya, Dumlupınar Üni-
versitesi Sosyal Bilimler Dergisi (48), 199-232.

Aydın, M.  (2022). Anadolu Eyaleti Kütahya Sancağı 1623 Tarihli İcmâl Avarız Defteri, 
Ankara

Aydın, M. Aydın, L. (2022). Osmanlı Dönemi Kütahya Vakıf ve Zaviyeleri, Muhasebe ve 
Müzayede İşlemleri (1832-1863). Efeakademi Yayınları, .İstanbul. 

Ferit, D. (2017). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Sözlük, Aydın Yayınevi, Ankara.

Evliya Çelebi (2005).  Seyahatname, IX. Kitap, Yay. haz. Y. Dağlı, S.A. Kahraman, R. 
Dankoff, Yapı Kredi Yayınları,  İstanbul,

İnalcık, H. (1995). Eyalet, TDV İslâm Ansiklopedisi C.1, İstanbul. 548-550

Kazıcı, Z. (1988), Ahîlik, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.1. İstanbul. 540-542

Kütükoğlu, M. S. (1995). Osmanlı Sosyal ve İktisadi Tarihi Kaynaklarından Temettü 
Defterleri. Belleten, 59, 395-412. doi:10.37879/belleten.1995.395

Öz, M.  (2010). Tahrir, TDV İslam Ansiklopedisi C.39. İstanbul. 425-429

Özkaya, Y.  Akyıldız, A (2020). Muhassıl, TDV İslâm Ansiklopedisi C. 31, Ankara. 18-
20

Pakalın, M. Z. (1993). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü C.3, Milli Eğitim 
Bakanlığı Yayınları, İstanbul

Sahillioğlu, H. (1991). Avarız, TDV İslam Ansiklopedisi C.4, İstanbul. 108,109

Şahin, İ.(2006), Nahiye, TDV İslâm Ansiklopedisi C.32, İstanbul. 306-308

Tabakoğlu, A.(2016). Osmanlı Mali Tarihi, Dergâh Yayınları, İstanbul 

Varlık, M. Ç. (1980). XVI. Yüzyılda Kütahya Sancağı, Yayımlanmamış Doçentlik Tezi, 
Erzurum

Varlık, M. Ç. (1991). Anadolu Eyaleti, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.3, İstanbul. 143-144

Varlık, M. Ç. (2002). Kütahya, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 26, Ankara.  580-584 



54  . Lokman Aydin 



Bölüm
4

ASKERÎ VE DIPLOMATIK İLIŞKILER BAĞLAMINDA 
ESKI TÜRKLERDE HABERLEŞME

Mehmet Mandaloğlu1

1 Doç. Dr., Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Polatlı Fen Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü 
Öğretim Üyesi, Ankara, ORCID: 0000-0001-6406-9013



56  . Mehmet Mandaloğlu

 Giriş

 Türkler, Türkistan topraklarında tarih sahnesine çıkmış ve ana yurt-
larında olduğu gibi göç ederek gittikleri bölgelerde de kendilerine özgü bir 
medeniyet anlayışı oluşturmuşlardır. Yerleştikleri bölgelerde hem iç işlerin-
de hem de dış ilişkilerinde haberleşmeye ihtiyaç duymuşlardır. Bu ihtiyacı 
karşılamak için çeşitli yöntemler geliştiren Türkler, yaşadıkları bölgelerde 
düşmanlarıyla mücadele etmek zorunda kalmıştır. Bu durum askerî açıdan 
haberleşmeyi gerekli kılmıştır. Türkler başta Çin olmak üzere Sâsânî, Bizans, 
Tibet gibi devletlerle gerek diplomatik gerekse de askerî açıdan ilişkiler kur-
muşlardır. Bu durum Türkleri dikkatli davranmaya ve her an bir çatışma 
ortamı olacakmışçasına hazır vaziyette durmaya zorlamıştır. Boylar hâlinde 
yaşamlarını sürdüren Türklerin birbirleriyle haberleşmesi de ayrıca önemli 
bir konudur. Eski Türklerin birbirleriyle ve komşularıyla nerede, nasıl ve ne 
zaman haberleştikleri de önemlidir. 

 Türkistan coğrafyasında konargöçer yaşam biçimini benimseyen Türk-
ler kendilerine özgü bozkır kültürünü geliştirmişlerdir. Bu kültür aynı za-
manda atlı kültür olarak da değerlendirilmektedir. Bu bağlamda Türklerin 
yaşam biçiminde atın varlığı, askerî ve diplomatik ilişkilerde de kullanımını 
sağlamış ve hareketli bir yaşam tarzını meydana getirmiştir. Bu yaşam tarzı 
Türklerin siyasi, sosyal, ekonomik ve kültürel hayatını etkilemiştir. 

1. Haberleşme ile İlgili Kavramlar

 Türkistan’dan farklı bölgelere yayılarak yaşamlarını sürdürmeyi başa-
ran Türklerde haberleşme ile ilgili çeşitli kavramlar kullanılmıştır. Bu kav-
ramlar, Türklerin haberleşmeye önem verdiklerinin somut göstergesidir. 
Ulag sözcüğü ulak, beyin emriyle koşa koşa giden postacının başka bir ata 
erişip bininceye değin bindiği at anlamındadır (Kaşgarlı Mahmud, I, 122). 
Ulag sözcüğünün bu şekilde kullanımı Türklerde ulakların iç haberleşmede 
öne çıkan kimseler olduğunu göstermekte ve haberleşmede insan unsurunu 
öne çıkarmaktadır. Çapar sözcüğü hızlı giden, hızlı yürüyen, çok koşan, ulak 
ya da postacı anlamlarına gelir (Eyuboğlu, 1988, s. 130). Çapar ulak sözcüğü 
ise haberi hızlı iletmek amacıyla her menzilde atı ve binicisi değişen posta 
sistemi, atlı haberci ve atlı elçi anlamında kullanılmıştır (Doğan, Cilt 1, 2020, 
s. 343). Bu tanımdan haberleşmenin belirli bir hat üzerinde gerçekleştiği an-
laşılmaktadır. Bu hattın odak noktasında menziller yer almaktadır. Menzil 
ise kervanların ve posta tatarlarının inip konakladıkları yer anlamındadır 
(Doğan, Cilt 2, 2020, s. 1557). Haberin çabuk ulaştırılabilmesi zorunlulu-
ğundan dolayı menziller arasındaki mesafe kolaylıkla aşılabilecek uzaklıkta 
olmasına dikkat edilmiştir. Tıgrak sözcüğü elçi, haberci, postacı anlamına 
gelmektedir (Kaşgarlı Mahmud, III, 65). Eşkinci sözcüğü koşa koşa giden at 
postası (Kaşgarlı Mahmud, I, 109), çabuk yürüyüşlü at, atlı postası veya yol-
cu anlamındadır. Sözcük aynı zamanda fermanları bir yere ulaştıran kişiler 



 . 57Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

için de kullanılmaktadır (Özcan, 1995, s. 469). Eşkinciler Osmanlı Devleti 
Dönemi’nde önemli bir askerî sınıf olarak faaliyet yürütmüştür. Sefere çıkan 
askerler için de bu sözcük kullanılmıştır. Eski Türklerde kervanlar ticari açı-
dan olduğu kadar haberleşme açısından da oldukça önemlidir. Kervanlar ara-
cılığıyla bir yere ulaştırılmak istenen haberler de taşınmıştır. Türklerde arkış 
sözcüğü kervan ve haberci (Caferoğlu, 2021, s. 20), yurdundan uzak düşmüş 
olan birine gönderilen kimse, elçi, haberci, mektup (Kaşgarlı Mahmud, I, 97) 
anlamlarına gelmektedir. İpek Yolu, kervanların gittiği en uzun güzergâhlar-
dan biridir. Dunhuang Bin Buda Mağaralarındaki duvar tasvirlerinde ker-
vancılara yer verilmiştir (Bozkurt ve Yüksel, 2022, s. 299). Kül Tigin Yazıtı’n-
da arkış sözcüğü “Ötüken yir olurup arkış tirkiş ısar / Ötüken topraklarında 
oturup kervanlar gönderirsen)” biçiminde geçmektedir (Tekin, 2018, s. 36-37). 
Bu ifadeden kervanın Çin’e veya diğer ülkelere gönderildiği anlaşılmaktadır. 
Yazıtta geçen tirkiş sözcüğü de kervan ve haberci anlamındadır (Caferoğlu, 
2021, s. 240). Kervanların sadece ticaret için değil aynı zamanda haberleş-
mede de etkin bir rol oynadığı görülmektedir. Bilge Kağan Yazıtı’nda arkış 
sözcüğü “Yeğirmi yaşıma, Basmıl Iduk Kut uğuşum bodun erti, “Arkış ıdmaz” 
tiyin süledim / Yirmi yaşımda, Basmıl Iduk Kut’u akraba kavmim idi, “Kervan 
göndermiyor” diye sefer ettim.” sözleriyle kervan anlamında geçmektedir (Te-
kin, 2018, s. 64-65). Kervanlara önem veren Türklerde taşımacılık ve haber-
leşme geniş kapsamlı kervan ağı ile sağlanmıştır. Eski Türklerde haberleşme-
de kullanılan tıngçı/tingçi sözcüğü haberci anlamındadır (Caferoğlu, 2021, s. 
237). Çalıg sözcüğü beylerin önemli bir işi çıktığında gelmeleri için köylere, 
obalara gönderdiği haberdir (Kaşgarlı Mahmud, I, 374). Bu haber sayesinde 
devletin merkezi ile taşra olarak değerlendirilebilecek köyler ve obalar arasın-
daki koordinasyon sağlanmıştır. Bu durum toplumsal düzenin güçlendiril-
mesi bakımından da önemlidir. 

2. Devlet Yönetiminde ve Askerî Teşkilatta Haberleşme

 Eski Türklerde haberleşme, askerî ve devlet yönetiminde önemli bir yere 
sahiptir. Türklerin diğer devletlerle yürüttüğü diplomatik ilişkiler ve gerçek-
leştirdiği askerî faaliyetler haberleşmenin kritik rolünü ortaya koymaktadır. 
Hızlı ve güvenilir bir haberleşme ağı, devletin merkezî otoritesinin güçlenme-
sini sağlamış ve ordunun hareket kabiliyetini artırmıştır. Eski Türkler uzun 
mesafelerle bile etkili iletişim kurabilecek bir sistem geliştirmişlerdir. Bu ha-
ber alma sistemi Türk devletlerinde karar alma süreçlerini hızlandırmış ve 
savaş stratejilerinde üstünlük kurmalarını sağlamıştır. Devlet yönetiminde 
diplomatik yollarla geliştirilen ilişkilerde elçiler öne çıkmaktadır. Eski Türk-
ler elçiyi ilçi/elçi sözcüğü ile ifade etmişlerdir (Caferoğlu, 2021, s. 92). Türk-
lerde il sözcüğü devlet, memleket anlamında yaygın olarak kullanılmaktadır. 
İlçi/elçi sözcüğünün devletle ilişkilendirildiği görülmektedir. Elçiler devlet 
yönetimi açısından bir nevi dış haberci statüsündedir. Bundan dolayı elçiler 
casus olarak da görev yapmışlardır (Altungök, 2012, s. 177). Devletler arasın-



58  . Mehmet Mandaloğlu

daki haberleşmede mektuplar önemlidir. Sav/saw sözcüğü söz, haber, mektup, 
şöhret (Kaşgarlı Mahmud, I, 97; II, 20; III, 154; Caferoğlu, 2021, s. 199) savçı/
sawçı sözcüğü ise haberci, elçi anlamına gelmektedir (Kaşgarlı Mahmud, III, 
154, 441; Caferoğlu, 2021, s. 199).  Bu durum eski Türklerde postacılık faali-
yetlerini öne çıkarmaktadır. Bunun yanı sıra elçiler de yanlarında getirdik-
leri mektuplarla iki devlet arasındaki diplomatik ilişkilerin gelişmesine katkı 
sağlamışlardır. Yalafar sözcüğü insanlar arasındaki elçi, hakanın gönderdiği 
elçi anlamına gelmektedir (Kaşgarlı Mahmud, II, 288; III, 47). Elçilerin asli 
görevi iki devlet arasındaki diplomatik ilişkileri sağlamaktır. Asya Hun Dev-
leti’nin merkezinde farklı dillerde konuşan ve yazan bir elçilik heyeti görev 
yapmıştır. Batı Hun İmparatorluğu’nun başkentinde katipler, tercümanlar 
ve kuryeler aktif olarak çalışmıştır. Göktürkler ve Uygurlar döneminde bi-
tegciler/bitigciler, ılımgalar ve tamgacılar, Oğuzlarda tuğracılar devlet mec-
lislerinde dış politika hakkında alınan kararları yazıya dökme ve uygulama 
görevini üstlenmiştir. Türk topraklarına gelen elçilere casusluk yapmadıkları 
sürece dokunulmamış ancak şüpheli hareketleri görülen yabancı temsilciler 
ya hapse atılmış ya da ülkenin uzak bir bölgesine belirli bir süre zorunlu ika-
mete tabi tutulmuştur. Türkistan coğrafyasında Çinlilerin, batıda Bizans’ın 
yoğun casusluk faaliyetlerinde bulunduğu bilinmektedir. Bu tür girişimlere 
karşı Türkler çok ciddi önlemler almış ve uzun süre mücadele etmiştir (Kafe-
soğlu, 1993, s. 266). Bitig/bitik sözcüğü yazma, yazı, kitap, mektup, yazılı şey 
(Kaşgarlı Mahmud, I, 71, 156; II, 7, 21; III, 59, 64), belge, vesika, vasiyetname 
anlamındadır (Caferoğlu, 2021, s. 45). Bu işi yapan kimseye bitigçi/bitikçi de-
nilmekte olup yazma işinden sorumludur. Alımga/ılımga adı verilen görev-
li hakanın mektuplarını Türk yazısıyla yazan kimsedir (Kaşgarlı Mahmud, 
I, 143). Tamga sözcüğü damga, hakanın ve başkalarının damgası (Kaşgar-
lı Mahmud, I, 424), mühür anlamına gelmektedir (Caferoğlu, 2021, s.222). 
Tamgacılar devletin resmî yazışmalarını yürüten kâtipler ve mühürdarlardır. 
Tamgalamak sözcüğü ise damgalamak, mühürlemek (Caferoğlu, 2021, s. 222), 
hakanın damgasını (tuğrasını) vurmak (Kaşgarlı Mahmud, III, 353) anlam-
larına gelmektedir. Eski Türklerde bu görevlilerin varlığı devlet yönetiminde 
bürokrasinin ve yazılı iletişimin önemini ortaya koymaktadır. Yazılı metin-
ler, Türk devletlerinin diplomatik ilişkilerinde ve iç haberleşmenin sağlanma-
sında önemlidir. Türk sosyal hayatında da elçiler önemli roller üstlenmiştir. 
Aileler arasında haber götürüp getiren kimselere yazıgçı denilmiştir. Okçı adı 
verilen görevliler halka, hükümdarın haberlerini bildiren tellallardır. Halk 
arasındaki elçi ve haberciye ise salıkçı denilmiştir (Ögel, 1979, s. 266-267). 
Türklerde bir meslek olarak kabul edilen elçilik aynı zamanda itibarlı bir dev-
let görevi sayılmıştır. Bu görevi yürüten kişiler itibarlı ve onur sahibi kimseler 
olarak görülmüştür. 

 Türklerde haberleşme, devlet yönetimi ve askerî teşkilatın temel un-
surlarından biri olmuştur. Asya Hun Devleti’ni kuran Teoman’dan (Tuman) 



 . 59Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

itibaren haberleşmeye büyük önem verilmiş, devletin etkin biçimde yönetil-
mesinde ve askerî harekâtların düzenlenmesinde iletişim ağına ihtiyaç duyul-
muştur. Teoman’dan sonra tahta geçen Mete Han (Mo-tu/Mo-tun/Mao-tun), 
çağdaş bir devlet modeli kurarak disiplinli bir ordu teşkilatı oluşturmuş ve 
haberleşme sistemini daha da güçlendirmiştir. Böylece Çin İmparatorluğu’yla 
diplomatik ilişkiler geliştirilmiş ve doğudan gelebilecek tehditlere karşı hızlı 
bir şekilde önlemler alınmıştır. Avrupa Hunları, Göktürkler ve Uygurlar da 
haberleşmenin önemini kavramış ve devlet yönetiminde etkin bir iletişim ağı 
oluşturmuşlardır. Elçilik heyetleri ve ulak sistemleriyle desteklenen bu yapı 
diplomatik ilişkilerin gelişmesine ve iç yönetimin düzenlenmesine katkı sağ-
lamıştır. Türk devletlerinin ve topluluklarının siyasi ve askerî yapılarını sür-
dürmelerinde haberleşme etkili olmuştur. 

 Eski Türkler komşularıyla kurdukları siyasi ilişkilerin yanı sıra askerî 
ve ekonomik faaliyetlerini düzenlemek ve kendilerine karşı yapılan planla-
rı önceden öğrenmek amacıyla haberleşme ve istihbarata önem vermişlerdir. 
Askerî strateji açısından önceden bilgi edinmek mücadelenin başarıya ulaş-
masını sağlamak için gereklidir. 

 Haber, ham bilgiyi ifade ederken istihbarat ise elde edilen bilgi, belge ve 
haberlerin düzenli bir şekilde analiz edilip işlenmesi sürecidir. Bir haberin 
veya bilginin istihbarata dönüşebilmesi için bazı aşamalardan geçmesi ge-
rekir. Bu süreç, istihbarat çarkı olarak adlandırılır ve ilk adımda ham bilgi 
toplanır. Ardından toplanan bilgiler tasnif edilerek işlenir ve değerlendiril-
meye hazır hâle getirilir. İşlenmiş bilgiler istihbarat ihtiyaçları doğrultusunda 
yorumlanır ve yayım aşamalarından geçirilerek değerlendirilir. Haberin is-
tihbarata dönüşme sürecinde bilgilerin doğru bir şekilde sınıflandırılması da 
önemli bir aşamadır. Tasnif edilen bilgilerin doğruluğu mutlaka tespit edil-
melidir. Bu aşamada haberin istihbarat değeri taşıyıp taşımadığı, kaynağın 
güvenilirliği ve haberin doğruluğu büyük bir önem taşır. Son olarak, kesin 
bir yargıya varabilmek için bilgilerin doğru şekilde yorumlanması gereklidir. 
Haberin istihbarat değeri taşıması durumunda bu bilginin ilgili kurum ve 
kişilerle paylaşılması zorunludur (İlter, 2002, s. 2-3). 

 Devletlerin geleceklerini güvence altına alabilmeleri ve askerî güçlerini 
gerektiğinde kullanabilmeleri için önceden bilgi toplamaları ve elde ettikleri 
verileri istihbarata dönüştürmeleri önemli bir süreçtir. Eski Türkler, devlet ve 
ordu içinde bu süreci kulabuz/kulavuz adını verdikleri kılavuzlar aracılığıyla 
yürütmüşlerdir (Kaşgarlı Mahmud, I, 487). Çok gezmiş ve çok görmüş kişi-
lerden oluşan bu kılavuzlar üstün askerî bilgisinin yanı sıra idari tecrübeye 
de sahip olmuşlardır (Ögel, 1979, s. 267). Yezek/yizek sözcüğü asker öncüsü 
(Kaşgarlı Mahmud, III, 88) anlamında kullanılır ve askerî kılavuzluk yapan 
komutan veya askerî danışman olarak tanımlanabilir. Eski Türklerde yorçı/
yirçi/yirtçi sözcüğü rehber, kılavuz, yol gösteren anlamında kullanılmıştır. 
Yirçilemek ise yol göstermek, kılavuzluk etmek anlamındadır (Kaşgarlı Mah-



60  . Mehmet Mandaloğlu

mud, III, 30; Caferoğlu, 2021, s. 298). Yol gösteren bu kimselerin işinde son 
derece maharetli ve usta kılavuz olarak değerlendirilebilecek özelliklere sahip 
olduğu görülmektedir. 

 Savaş öncesinde, sırasında ve sonrasında haberleşme askerî açıdan bü-
yük önem taşır. Bu doğrultuda, istihbarat yoluyla bilgi toplama, savaşın sey-
rini doğrudan etkileyecek kritik bir faktördür. Elde edilen bilgi, savaş düzeni-
nin oluşturulmasını ve stratejik planlamaların yapılmasını kolaylaştırır. Bir 
millet veya devletle ilgili askerî alanda yapılacak istihbarat çalışmalarında o 
milletin savaş gücü, değeri, silahlı kuvvetlerinin doktrinleri, savaş planları, 
stratejisi, taktikleri, savaş düzeni, teçhizat yapısı gibi durumların bilinmesi 
önemlidir (Yakın, 1969, s. 42). Askerî açıdan savaş hazırlıkları sırasında dik-
katli ve titiz davranmak gereklidir. Bu süreçte doğru ve güvenilir bilgiye ulaş-
mak, stratejik planlamaların başarısını doğrudan etkileyecek niteliktedir. 
Yanıltıcı veya eksik bilgiler, savaşın seyrini olumsuz etkiler. Bundan dolayı 
istihbarat faaliyetleri titizlikle yürütülmelidir. Doğru ve güvenilir bilgi, etkili 
savaş düzeninin oluşturulmasına katkı sağlar. Sun Zi, ordunun harekete ge-
çirilmesi ve asker mevzilendirildiğinde düşmanın durumunun gözetlenmesi 
gerektiğini belirtmektedir. Ona göre askerin konuşlandırılacağı yer özenle 
seçilmelidir. Ordunun yakınlarında tehlikeli sarp yerler, sazlıklarla dolu su 
çukurlukları veya altı yoğun çalılıklı korular varsa bu bölgeler son derece 
dikkatle gözetlenmelidir. Buralar tuzak ya da saklanan bir casusun olabilece-
ği yerlerdir. Ağaçların sallanması, kuşların uçuşması, hayvanların kaçışması, 
toz bulutlarının yükselmesi düşmanın gelmekte olduğunu ve baskın yapa-
cağını haber veren ipuçlarıdır (Sun Zi, 2021, s. 26-27). Bir savaşın en önemli 
aşamalarından birisi pusuya düşürme ve imha etmedir. Bu taktiğin uygulan-
ması için coğrafi çevrenin elverişli olması gereklidir. Savaş başlamadan önce 
birliklerin bir kısmı pusuya yatarken diğer kısmı düşman önünden pusu ku-
rulan yere doğru çekilerek düşmanın kısa sürede yok edilmesini sağlamıştır 
(Durmuş, 2021, s. 248). Askerî birliklerin pusuya düşmemesi savaş yapılacak 
ordunun konuşlandırıldığı yer hakkında önceden bilgi sahibi olmakla müm-
kün olmuştur. Düşmanın durumunu öğrenmek amacıyla haber toplamak ve 
istihbaratta bulunmak zaman kazandırmanın yanında savaşın seyrini etkile-
yecek hazırlık yapmayı da sağlar. Bu durum 680 yılındaki olaylara yansımış-
tır. Chang Jen-t’ang, Çinlilerin Göktürklere kurduğu pusuyu kurnaz bir plan 
olarak değerlendirmiştir. Çinliler üç yüz yiyecek ve levazım arabası yaptırmış 
ve her birinin içinde uzun kılıçlar ve kuvvetli mancınık oklarıyla teçhizatlı 
beş dinç asker saklamıştır. General P’ei, ayrıca birkaç yüz zayıf askerin ara-
banın yanında yürümelerini emretmiştir. Ayrıca tehlikeli ve önemli yerlere 
en iyi askerleri yollayarak oralarda pusu kurdurmuştur. Göktürkler geldikle-
rinde arabaları koruyan zayıf Çinli askerler bindikleri arabaları terk ederek 
dağınık şekilde kaçışmışlardır. Göktürkler arabaları otlak yerlerine sürerek 
atları çözerek eyerlerini çıkarıp yiyecekleri almak için gittiklerinde dinç Çin-



 . 61Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

li askerler saklandıkları arabalardan dışarı çıkarak Göktürklerin bir kısmı-
nı öldürmüş, sağ kalanları ise esir almıştır (Chang Jen-t’ang, 1968, s. 125). 
Göktürklerin bu pusuya düşmeleri, düşman güçleri hakkında önceden bilgi 
almanın ne denli önemli olduğunu ortaya koymaktadır. Göktürkler askerî 
faaliyetlerde bilgi toplamak amacıyla özel birlikler kurmuşlardır. Tonyukuk 
Yazıtı’nda “Uzun yelmeg yeme ıttım ok / Uzak mesafelere keşif devriyeleri gön-
derdim.” (Tekin, 2018, s. 82-83) ifadesinden savaş sırasında düşman ordusu-
nun durumunu öğrenmek amacıyla keşif gücü gönderildiği anlaşılmaktadır. 
Yelme/yelmeg sözcüğü izci, keşşaf, pişdar, öncül (asker deyimi) anlamındadır 
(Caferoğlu, 2021, s. 292). Yine Tonyukuk Yazıtı’nda “Yelme kargu edgüti urgıl. 
Basıtma! temiş. Bögü Kağan, bangaru ança yıdmış.  / Atlı devriyeleri ve gözet-
leme kulelerini iyi yerleştir. Baskına uğratma” demiş. Bögü Kağan, bana böyle 
(haber) göndermiş.” ifadesinde de keşif birliklerinden bahsedilmiştir (Tekin, 
2018, s. 80-81). 

3. Haberleşme Araçları ve Yöntemleri

 Eski Türklerde haberleşmenin en önemli unsuru insana dayalıdır. Siyasi 
ve sosyal hayatta elçiler ve ulaklar haberleşmeyi sağlamıştır. Ulaklar, haber ve 
bilgi taşımada etkili olurken devletler arası ilişkilerde elçiler ön plana çıkmış-
tır. Siyasi ilişkilerin düzenlenmesi ve devletler arasındaki bağların güçlendi-
rilmesi karşılıklı elçilerin gidip gelmesiyle sağlanmıştır. Elçilerin en önemli 
görevleri devletler arasındaki diplomatik ilişkileri sağlamaktır. Ulaklar, bir 
nevi posta hattı olarak değerlendirilebilecek “ulak ağı” üzerinde haber ve bilgi 
taşımışlardır. Eski Türkler ulaklar vasıtasıyla devletler arasındaki iletişimi et-
kin bir şekilde kurmuşlardır. Ulaklar, kağanların emirlerini, önemli haberleri 
veya iletilmesi gereken yazıları belirli bir düzende taşımakla sorumlu olan 
haberci veya taşıyıcıdır. Eski Türkler, ulaklar aracılığıyla iletişimi hızlı ve 
güvenilir bir şekilde yapabilmek için belirli bir rota üzerinde yaklaşık 40-50 
kilometre aralıklarla ve bir at koşumu mesafesinde dinlenme noktaları bu-
lunan bir ağ kurmuşlardır. Ulaklar, atlı olarak hareket ettikleri için atın hızı 
ve çevikliği sayesinde iletişimi kısa sürede gerçekleştirebilmişlerdir. Bu ağ 
üzerindeki belirli noktalarda bir süre konaklayan ulaklar, ardından yollarına 
devam etmişlerdir. 

 Asya Hun Devleti’nde elçilerin kabul edilmesi belirli kurallara göre ger-
çekleşmiştir. Türkler yılın belirli dönemlerinde düzenledikleri toplantılarda 
önemli kararlar almışlardır. Bu toplantılarda savaş ve barış durumu, hayvan 
sürülerinin kontrol edilmesi, devlet işleri gibi konular görüşülerek karara 
bağlanmış, ayrıca Çin’den gelecek elçilere uygulanacak protokol müzakere 
edilmiştir (Mori, 1978, s. 220). Başka ülkelerden elçi veya komutan düzeyin-
de elçiler geldiğinde bunlar özel askerî birlikler tarafından korunmuştur. Bu 
birlikler hükümdarların en yakın korumaları olarak görev yapmış ve sürekli 
olarak hükümdarın çevresinde konuşlanmışlardır. Savaş zamanlarında bu 
özel askerî birlikler at üzerinde hükümdarın etrafında konumlanarak onun 



62  . Mehmet Mandaloğlu

güvenliğini sağlamışlardır. Barış zamanlarında ise sabit bir yerde yine hü-
kümdarın çevresinde yerlerini almışlardır (Durmuş, 2020, s. 97). Böylece 
hükümdarı sürekli koruma altında tutmuşlardır. Bu uygulama hükümdarın 
güvende olmasını sağlamak amacıyla gerçekleştirilen bir tür güvenlik önlemi 
olarak dikkat çekmektedir. 

 Mete Han Dönemi’nde Çin İmparatorluğu ile Asya Hunları arasındaki 
haberleşmede mektuplar önemli bir yer tutmuş, iki devletin birbirleri hak-
kında bilgi sahibi olmasını sağlamıştır. İpek Yolu üzerinde ticareti yapılan 
malların yanı sıra bölgeler arasındaki haberleşmeyi sağlayan mektuplar da 
taşınmıştır. Bu durum İpek Yolu’nda postacılık anlayışının ve haberleşmenin 
geliştiğini göstermektedir. Postanın hızlı ve güvenli şekilde ulaştırılması bü-
yük önem taşımış, gönderilerin güvenliğini sağlamak için üzeri gönderene ait 
mühürle mühürlenmiştir (PTT Genel Müdürlüğü, 2007, s. 26). 

 Çin elçisi Chang-ch’ien, MÖ 138 yılında batı ülkelerine bir ziyaret ger-
çekleştirmiştir. Türk topraklarından geçerken şüpheli hâl ve davranışlar ser-
gilediği gerekçesiyle Hunlar tarafından yakalanan Chang-ch’ien, burada on 
yıl kaldıktan sonra kaçmış, Toharistan’a kadar olan yerleri gezmiş ve MÖ 127 
yılında Çin’e gitmek üzere Hun topraklarından geçerken yeniden yakalan-
mıştır. Hunların içinde bulunduğu karışıklıklardan faydalanarak kaçmayı 
başaran Çinli casus yeniden kaçarak Çin’e dönmüştür. Batı ülkeleri ve Türk 
coğrafyasının özellikleri hakkında edindiği bilgileri derleyerek hazırladığı 
seyahat raporunu MÖ 126 yılında Çin imparatoruna sunmuştur (Ögel, 2015, 
s. 1). Çinli elçinin hazırladığı raporu sunması bu seyahatin ziyaret maksadıyla 
yapılmadığını açıkça göstermektedir. Bu seyahatin Türklerin genel durumu-
nu öğrenmeye yönelik bir haber alma ve bunu istihbarata dönüştürme süreci 
olduğu anlaşılmaktadır. 

 Göktürkler iç ve dış haberleşmeyi sağlayacak bir sistem kurmuşlar ve 
diplomatik yöntemlerle iletişim kurmuşlardır. Göktürklerde ulaklar pos-
ta menzillerinde at değiştirerek haber ulaştırma sistemini etkin bir şekilde 
kullanmışlardır (Çerçi, 2003, s. 197-198). Göktürkler hakkında haber almak 
için Bizans İmparatoru II. Justinus (565-578), Göktürklerin İstemi Yabgu so-
rumluluğundaki Türk bölgesine farklı tarihlerde Zemarkhos ve Valentinus 
adındaki iki memurun başkanlığında elçiler yollamıştır. Bu elçiler de Türk 
topraklarında gördüklerini memleketlerine döndüklerinde ayrıntılarıyla an-
latmışlardır (Gömeç, 2018, s. 273).

 Uygurlar, diğer devletlerle olan diplomatik ilişkilerini elçiler aracılığıy-
la yürütmüştür. Bu çerçevede Çin imparatoru, 981 yılında Uygur ülkesine 
bir elçilik heyeti göndermiş, söz konusu elçilik heyetinin başkanlığına saray 
görevlilerinden Wang Yen Te tayin edilmiştir. Wang Yen-Te ve arkadaşları 
Kao-ch’ang’a gitmişler ve burada çeşitli temaslarda bulunduktan sonra 984 
yılında seyahatlerini tamamlayarak Çin’e dönmüşlerdir. Turfan ve Beşbalık 



 . 63Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

bölgesindeki Uygurlar arasında bulunan Çinli elçi burada gördüklerini ve 
duyduklarını bir rapor hâline getirerek Çin imparatoruna sunmuştur (İzgi, 
1989, s. 1). Bu raporda yer, şahıs ve kabile isimlerinin yanı sıra Uygurların 
yaşam biçimleri, gelenek ve görenekleri hakkında bilgiler yer almaktadır (Gö-
meç, 2018, s. 275).

 Eski Türkler yazdıkları mektuplarla haberleşmişlerdir. Bitig, çeşitli ko-
nularda bilgi almak ve vermek için diplomatik yazışmalarda, hanların, pa-
dişahların birbirlerine gönderdikleri emir mahiyetinde olmayan mektuptur 
(Özyetgin, 1996, s. 74). Yarlık/yarlıg sözcüğü emir, hakanın mektubu, ferma-
nı, buyruğu anlamındadır (Kaşgarlı Mahmud, I, 87; III, 42). Asya Hunları, 
devletler arası iletişimi mektup aracılığıyla sürdürmüşlerdir. Çin ile haber-
leşmede elçiler mektuplar götürüp getirmişlerdir. Çin elçileri bu sebeple gö-
zetim altında tutulmuşlardır. Mete Han Çin’e gönderdiği mektuplar aracılı-
ğıyla iletişim kurmuştur. Mete Han ile Çin arasındaki mektuplar dönemin 
siyasi, sosyal, askerî, ekonomik ve kültürel yapısı hakkında bilgiler vermek-
tedir. Göktürkler ve Uygurlar da mektup aracılığıyla iletişim kurmuşlardır. 
Wang Yen-Te, Kao-ch’ang şehrinde imparatorluğa ait bir kulede fermanla-
rın ve mektupların saklandığını, bunların çok dikkatli yerleştirildiğini ve 
kilitlendiğini aktarmaktadır (İzgi, 1986, s. 69-70). Elçi Vanyad, Uygurların 
yazdıkları mektup için özel bir zarf kullandıklarını aktarmaktadır (Isakov 
ve Ünal, 2019, s. 1443). Bu durum Uygurların mektubun fiziksel özellikleri 
bakımından kendilerinden önceki Türk devlet ve topluluklarından ileri dü-
zeyde olduklarını göstermektedir. Mektubun zarfa konularak gönderilmesi 
içeriğindeki bilginin gizliliğini korumaya yönelik bir önlem olarak değerlen-
dirilebilir. 

 Eski Türkler haberleşmede ok ve yay kullanmışlardır. Ok ve yay savaş-
larda, avlarda, toy ve eğlencelerde öne çıkmaktadır. Haberleşme açısından 
da ok ve yay önemlidir. Türk kültüründe ok hem bir davet hem de tabiiyet 
sembolü olarak kullanılmıştır. Kağan savaş hazırlıkları ya dadevlet açısın-
dan önem taşıyan diğer meselelerde kendisine bağlı boylara ok göndererek 
onları toplantıya veya askerî sefere davet etmiştir (Turan, 1945, s. 306). Oku 
teslim alan boy beyleri kağanın çağrısına uyarak toplantıya katılmışlardır. 
Toplantıya çağırma işini yapan kişi okucu veya okuyucu olarak tanımlanmış-
tır (Ögel, 2000, s. 231). Mete Han icat ettiği ıslık çalan ok ile askerlerini belirli 
bir hedefe yöneltmiştir. Çavuş oku da denilen bu ok ıslık sesi çıkararak hedefe 
gitmektedir. Askerler Mete Han’ın attığı okun çıkardığı sesi takip ederek he-
defe yaylarını germişlerdir (Öngel, 2001, s. 204). Bu ok, Hunlardan itibaren 
haberleşmede işaret vermek ve yön göstermek için kullanılmıştır. Gece nöbet 
tutan askerler de kendi aralarında ıslık çalan ok ile haberleşmişlerdir. Çin 
kaynaklarına göre Göktürkler, oklara göre çeşitli zümrelere ayrılmıştır. Her 
bir ok bir kabileyi temsil etmektedir. Bu kaynaklara göre ok tabilik ve esareti, 
yay ise metbuluk ve üstünlük ifade eder (Turan, 1945, s. 306). 



64  . Mehmet Mandaloğlu

 Eski Türkler haberleşmede hayvanlardan yararlanmıştır. Bu amaçla en 
yaygın kullanılan hayvanların başında at gelmektedir. Haberin hızlı iletilme-
sinde atın hızı ve çevikliği önemli bir rol oynamıştır. Türkler, posta teşkila-
tında atlı ulaklar kullanarak haberleşme sisteminin yaygınlaşmasını sağlamış 
ve böylece devlet yönetiminde hızlı bilgi akışı gerçekleşmiştir. Türklerde ve 
Çinlilerde at, iyi haberin simgesi olarak değerlendirilmiştir (Çoruhlu, 2002, 
s. 142). Haber taşıyan ulaklar belirlenen güzergâhlarda hazır bekleyen atlar 
sayesinde uzun mesafeleri kısa sürede aşabilmişlerdir. Menziller arasında 
atlarla haberin taşınması devlet yönetiminde karar alma süreçlerini hızlan-
dırırken savaş zamanlarında ordunun koordinasyonunu sağlamıştır. Asya 
Hunlarına ait kurganlardan pirinçten imal edilmiş delik borular çıkarılmış-
tır. Bu boruların atlara takılan ve haberleşmek için kullanılan bir tür düdük 
olduğu düşünülmektedir (Esin, 2017, s. 1324). Arkeolojik kazılar sonucunda 
elde edilen bu boruların Türklerde sesli iletişimin haberleşmede önemli bir 
yer tuttuğunu göstermektedir. Dolayısıyla Türkler haberleşmede ses, sembol 
ve işaretlerden de faydalanmışlardır. Savaş esnasında sayıca fazla olan askerî 
birliklerin yönlendirilmesi ve hızlı organize edilmesi için sesli iletişim araç-
ları kullanılmıştır. Hunlar geceleri davul ve boru ile sesli araçlarla gündüzleri 
ise bayrak ile haberleşmişlerdir (Sun Zi, 2021, s. 20). Hunlarda ordu geceleyin 
davulların üç kez çalmasıyla harekete geçmekte ve boruların çalmasıyla top-
lanmaktadır (Isakov ve Ünal, 2019, s. 1442). Ordu bandolarının kuruluşunun 
temelinde eski Türk askeriyesindeki davul ve onu takip eden mehter olgusu 
yatmaktadır. Davul güçlü sesiyle özellikle savaş alanlarında ve seferlerde ha-
berleşme aracı olarak kullanılmıştır (Gömeç, 2019, s. 169). Askerî birlikler 
gündüz ise bayrak ile yönlendirilmiştir (Ögel, 2000, s. 83). Türklerde bay-
rak hâkimiyet sembollerinden olup rengi kırmızıdır. Al bayrak olarak yaygın 
söylenilmesi renginden dolayıdır. Özellikle kırmızı Türklerin rengidir (Koca, 
2019, s. 177). Türkler yönleri belirli renklerle ifade etmişlerdir. Kırmızı, gü-
ney; kara, kuzey; gök, doğu ve ak, batı olarak sembolize edilmiştir. Türkler 
yaptıkları savaşlarda atları bu yönlere ve renklerine göre dizmişlerdir. Örne-
ğin Asya Hun ordusu, MÖ 203 yılında Pe-teng kalesi çevresinde Çin ordu-
sunu 400 bin atlıdan oluşan birliklerle kuşatmıştır. Bu kuşatmada kuzeyde 
yağız atlılar, batıda ak atlılar, güneyde doru atlılar ve doğuda kır atlılar yer 
almıştır. Atların ve atlıların yönlere ve renklerine göre dizilmesi karışıklı-
ğı önlemek ve uygulanacak askerî taktiklerde başarı sağlamak için oldukça 
önemlidir (Durmuş, 2016, s. 400-401).

 Eski Türkler taşımacılık ve haberleşmede deveden yararlanmışlardır. 
Loyang şehrinden başlayarak Avrupa’ya kadar uzanan İpek Yolu’nda mallar 
deve kervanlarıyla taşınmıştır. Türklerin deveyi tercih etmelerinin başlıca 
nedeni yüksek sıcaklığa ve susuzluğa dayanıklı olmasıdır. Bu özellikleri saye-
sinde develer uzak mesafelere yük ve haber taşımada önemli bir rol oynamış-
tır. Bozkır coğrafyasında atlı ulakların yanı sıra deve kervanları da haberleş-



 . 65Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

me ağının bir parçası olmuş ve böylece devlet yönetiminde düzenli bilgi akışı 
sağlanmıştır. 

 Eski Türkler başta kartal olmak üzere doğaya dayanıklı yırtıcı kuşları 
eğiterek haberleşme aracı olarak kullanmışlardır. Kartal, tanrının ilahi ha-
bercisi olarak kabul edilmiş, baykuş ise kutsal bir varlık olarak değerlendi-
rilmiştir. Şamanist inanç sisteminde baykuş, haberleşme kaynağı olarak da 
görülmüştür. Baykuşun ötmesi uğursuzluk ve kötülük habercisi olarak kabul 
edilmiştir. Bu nedenle haberleşme sadece dünyevi değil aynı zamanda mane-
vi bir boyut kazanmıştır. Güvercin de Türklerin haberleşmede sıkça kullan-
dıkları kuşlar arasında yer almıştır. Güvercinler mektupların uzak mesafelere 
taşınmasını sağlamış ve insanlık tarihinin hava postacıları olarak anılmışlar-
dır (Isakov ve Ünal, 2019, s. 1444).

 Ateş, eski Türkler için önemli iletişim araçlarından biridir. Bozkır coğ-
rafyasında gece ateşin rengi, gündüz dumanı uzak mesafelerle haberleşmek 
için kullanılmıştır. Belirli noktalarda ateş yakarak askerî birliklere veya yer-
leşim yerlerine uyarıda bulunulmuştur. Ateşin büyüklüğü veya rengi tehli-
kenin boyutu hakkında bilgiler vermektedir. Eski Türkler haberleşmek gibi 
gündelik işlerini halletmek amacıyla “küçük ateş”, tanrı ile ya da ruhlarla ile-
tişim kurmak amacıyla “ulu ateş” yakmışlardır (Gülyüz, 2019, s. 204). Eski 
Türkler yaktıkları ateşin üzerindeki alevlere bakarak tahminler yapmışlardır. 
Alevler yeşilimsi renk alırsa yağmurun bereketli yağacağına ve mahsulün iyi 
olacağına, kırmızı renkte olursa savaş çıkacağına inanılmıştır. Alevin siyah 
renkli olması hükümdarın ölümünü veya uzak bir yolculuğunu göstermek-
tedir (İnan, 1976, s. 43). Alevin sarı renkli olması ise hastalık, albastı gibi bir 
kötülüğün veya felaketin habercisi olarak yorumlanmıştır (Çoruhlu, 2002, s. 
194).

 Eski Türkler belirli noktalarda diktikleri ateş kuleleri sayesinde ateş ve 
dumanla haberleşmişlerdir. Türkler sabit bir yerde korumaya ya da gözetle-
meye ihtiyaç duyulduğunda yaya birliklerinden yararlanmışlardır. Ülkede 
emniyeti sağlamak ve ani baskınları önlemek için uygun yerlere erken haber 
almayı sağlayan, içinde daimî nöbetçilerin bulunduğu ateş kuleleri yapmışlar-
dır (Durmuş, 2020, s. 96). Qing Hanedanlığı Dönemi’nde yaklaşık 1 km aray-
la küçük kuleler, 5 km arayla büyük ateş kuleleri inşa edilmiştir (PTT Genel 
Müdürlüğü, 2007, s. 25). Çin Seddi üzerinde bulunan kuleler de yaklaşmakta 
olan tehlikeyi haber vermek amacıyla yapılmış olmalıdır. Eski Türkler haber-
leşme amacıyla gözetleme kuleleri yapmışlardır. Tonyukuk Yazıtı’nda Bilge 
Kağan Tonyukuk’tan ordusunun baskına uğramaması için atlı devriyeleri 
ve gözetleme kulelerini stratejik noktalara yerleştirmesini istemiştir (Tekin, 
2018, s. 81). Kargu/karguy sözcüğü dağ tepelerine minare biçiminde yapılan 
yapı olup düşman geldiği zaman herkesin hazır bulunması için üzerinde ateş 
yakılan gözetleme kulesidir. Aynı zamanda dağ doruklarında düşmanı ihbar 
için yapılan kulelerdir (Kaşgarlı Mahmud, I, 426; III, 241). Karakol olarak 



66  . Mehmet Mandaloğlu

değerlendirilen bu kulelere küzet, gözetici ve muhafızlarına küzetçi, gözetle-
me işine ise küzetmek adı verilmektedir (Caferoğlu, 2021, s. 125). Düşmanın 
durumu hakkında bilgi veren gözetleme kulelerinde yakılan ateşler gece ve bu 
ateşlerden çıkan dumanlar vasıtasıyla gündüz haber vermiştir. Bu sayede bin-
lerce kilometre uzakta bulunan düşmanın hareketleri çok kısa bir süre içinde 
devletin merkezine iletilebilmiştir (Koca, 2019, s. 126). Bu kuleler vasıtasıyla 
dumanla haberleşmenin, gündüz 170 km mesafeden mümkün olduğu mo-
dern uygulamalı çalışmalarla tespit edilmiştir (Taşağıl, 2019, s. 144). Düşman 
uzaktan geliyorsa iki işaret ateşi, düşman sayıca fazla ise üç işaret ateşi, büyük 
bir kuşatma durumu söz konusu ise dört işaret ateşi yakılmıştır (PTT Genel 
Müdürlüğü, 2007, s. 41). Eski Türkler yaptıkları kaleleri aynı zamanda haber-
leşmede amacıyla da kullanmışlardır. Kaleler at koşumu mesafede stratejik 
noktalara yerleştirilmiştir. Kaleler üzerindeki işaret kuleleri tehlike anında 
hızlı ve etkili iletişim sağlamak için kullanılmıştır. Bu sayede düşmanın ha-
reketi hakkında bilgi edinmek kolaylaşmıştır. 

 Sonuç

 Eski Türklerde haberleşme devletin devamlılığını sağlayacak tedbirle-
rin alınmasını sağlar. Bu bağlamda Türkler haberleşmeye önem vermişlerdir. 
Bu durum eski Türklerden kalan yazıtlarda ve vesikalarda görülmektedir. 
Haberleşme devletin güvenliği, yönetim sistemi ve savaş stratejileri bakımın-
dan değerlidir. Bozkır topraklarında yaşamış Türk boyları etkin haberleşme 
yöntemleri sayesinde hem iç düzeni sağlamış hem de düşman hareketlerini 
gözlemleyerek muhtemel tehdit ve tehlikelere karşı gerekli tedbirleri almayı 
başarmıştır. Haberleşme sayesinde Türkler askerî yapılarını güçlendirmişler 
ve diplomatik ilişkilerinde keskin bir tavır takınmışlardır. Türkler kurdukla-
rı haberleşme ağı, gözetleme kuleleri ve çeşitli tekniklerle devletin farklı böl-
geleriyle bilgi akışını sağlamıştır. Bu sayede devletin merkezine çok hızlı ve 
kısa sürede ulaşan bilgiler düşmana karşı saldırı stratejilerinin zamanında 
uygulanabilmesini mümkün kılmıştır. Konargöçer yaşam biçiminden dolayı 
Türkler savunmadan çok saldırıya yönelik bir tutum sergilemişlerdir. Yak-
laşmakta olan tehlike bilgisinin gelmesi bu doğrultuda gerekli tedbirlerin 
alınmasına olanak sağlamıştır. Eski Türklerde haberleşme devlet hayatında 
olduğu kadar toplumsal düzenin sağlanmasında da etkili olmuştur. Bilginin 
doğru ve hızlı yayılması toplumsal istikrarı artırmış, Türk devletlerinin uzun 
süre ayakta kalmasına katkı sağlamıştır. Haberleşme sayesinde Türkler ara-
sındaki iletişim artmış, kültürel bilgi ve değerler geniş coğrafyalara yayılmış-
tır. 



 . 67Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

 Kaynakça
· Altungök, A. (2012). Ortaçağ Türk Dünyasında Haberleşme Kurumları: Casusluk ve 

Postacılık Faaliyetleri. Fırat Üniversitesi Orta Doğu Araştırmaları Dergisi, 8 (1), 
173-211.

· Bozkurt, N. ve Yüksel, A. T. (2022). Kervan. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 
içinde (Cilt 25, s. 298-299), Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

· Caferoğlu, A. (2021). Eski Uygur Türkçesi Sözlüğü, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayın-
ları.

· Chang Jen-t’ang (1968). T’ang Devrindeki Doğu Göktürkleri Hakkında Yeni Belgeler, 
Taipei.

· Çerçi, F. (2003). Haberleşme Hizmetleri ve Osmanlı Devleti’nde Ulak Organizasyonu 
(Gelibolulu Mustafa Âlî’nin Bu Konudaki Görüşleri). Atatürk Üniversitesi İla-
hiyat Fakültesi Dergisi, 20, 190-221.

· Çoruhlu, Y. (2002). Türk Mitolojisinin Ana Hatları, İstanbul: Kabalcı Yayınları.

· Doğan, D. M. (2020). Osmanlıca Yazılışlı Doğan Büyük Türkçe Sözlük, 1. cilt. Ankara: 
Yazar Yayınları.

· Doğan, D. M. (2020). Osmanlıca Yazılışlı Doğan Büyük Türkçe Sözlük, 2. cilt. Ankara: 
Yazar Yayınları.

· Durmuş, E. (2020). Eski Türklerde Askeri Yapı. Asya Araştırmaları Uluslararası Sos-
yal Bilimler Dergisi, 4 (1), 87-102.

· Durmuş, E. (2021). Eski Türklerin Savaş Taktikleri ve Savaş Alanındaki Uygulamala-
rı. Gazi Akademik Bakış, 15 (29), 243-262.

· Durmuş, İ. (2016). Türk Kültürüne Giriş, Ankara: Akçağ Yayınları.

· Esin, O. (2017). Orta Asya Ön Asya ve Anadolu Ekseninde Eski Türklerin Hayatında 
Önemli Bir Figür: At. Ulakbilge, 5 (14), 1315-1334.

· Eyuboğlu, İ. Z. (1988). Türk Dilinin Etimoloji Sözlüğü, İstanbul: Sosyal Yayınları.

· Gömeç, S. Y.  (2018). Türk Kültürünün Ana Hatları, Ankara: Berikan Yayınları.

· Gömeç, S. Y. (2019). Kök Türkler ve Uygurlar Çağında Türk Ordu Teşkilatına Umumi 
Bir Bakış. Hunlar’dan Günümüze Türk Askerî Kültürü içinde (s. 159-182), edt. 
A. Sefa Özkaya, İstanbul: Kronik Yayınları.

· Gülyüz, B. G. (2019). İslam Öncesi Türk Kültüründe Ateş ve Ateşe Hükmedenler 
(Maddi Kültür İzleri Işığında). Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 
9 (17), 201-223.

· Isakov, B. ve Ünal, U. (2019). Türk Dünyasında İletişim ve Haberleşmede A Priori 
Formlar. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 8 (3), 1437-1466.

· İlter, E. (2002). Millî İstihbarat Teşkilâtı Tarihçesi, Ankara: Mit Basımevi.

· İnan, A. (1976). Eski Türk Dini Tarihi, İstanbul: Millî Eğitim Basımevi.

· İzgi, Ö. (1986). Kutluk Bilge Kül Kağan Böğü Kağan ve Uygurlar, Ankara: Kültür ve 



68  . Mehmet Mandaloğlu

Turizm Bakanlığı Yayınları. 

· İzgi, Ö. (1989). Çin Elçisi Wang Yen-Te’nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Basımevi.

· Kafesoğlu, İ. (1993). Türk Millî Kültürü, İstanbul: Boğaziçi Yayınları.

· Kaşgarlı Mahmud (2021). Divanü Lûgat-it Türk, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları.

· Koca, S. (2019). Türk Kültürünün Temelleri, Ankara: Berikan Yayınları, 2019.

· Mori, M. (1978). Kuzey Asya’daki Eski Bozkır Devletlerinin Teşkilatı. Tarih Enstitüsü 
Dergisi, 9, 209-226.

· Ögel, B. (1979). Türk Kültürünün Gelişme Çağları, Ankara: Kömen Yayınları.

· Ögel, B. (2000). Türk Kültür Tarihine Giriş, 7. cilt. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.

· Ögel, B. (2015). Büyük Hun İmparatorluğu Tarihi, 2. cilt. Ankara: Türk Tarih Kurumu 
Yayınları.

· Öngel, H. B. (2001). Gelişim Sürecinde Erken İç Asya Türk Okçuluğu. Gazi Eğitim 
Fakültesi Dergisi, 21 (2), 189-215.

· Özcan, A. (1995). Eşkinci. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt 11, s. 
469-471), Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

· Özyetgin, A. M. (1996). Altın Ordu, Kırım ve Kazan Sahasına Ait Yarlık ve Bitiklerin 
Dil ve Üslûp İncelemesi, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları.

· PTT Genel Müdürlüğü (2007). Geçmişten Günümüze Posta, Ankara: Cem Web Ofset.

· Sun Zi (2021). Savaş Sanatı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.

· Taşağıl, A. (2019). Türk Askerî Tarihinin Başlangıcı: Hun Ordusu. Hunlar’dan Gü-
nümüze Türk Askerî Kültürü içinde (s. 142-158), edt. A. Sefa Özkaya, İstanbul: 
Kronik Yayınları.

· Tekin, T. (2018). Orhon Yazıtları Kül Tigin, Bilge Kağan, Tunyukuk. Ankara: Bilgesu 
Yayıncılık.

· Turan, O. (1945). Eski Türklerde Okun Hukukî Bir Sembol Olarak Kullanılması. Bel-
leten, 9 (35), 305-318.

· Yakın, A. (1969). İstihbarat Casusluk ve Casuslukla Mücadele, Ankara: Dışişleri Aka-
demisi Yayınları.



Bölüm
5

TARIHSEL SÜREÇTEN STRATEJIK MÜTTEFIKLIĞE: 
TÜRKIYE-AZERBAYCAN İLIŞKILERINDE KÜLTÜREL 

DIPLOMASI

Oğuz Kağan BAYRAKDAR1

1  Dr. Öğr. Üyesi, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü,  
Ankara/Türkiye, oguzkaganbayrakdar@outlook.com, ORCID ID: https://orcid.org/ 0000-0001-
7292- 370X



70  . Oğuz Kağan Bayrakdar

Giriş:

Ulus devletlerin ortaya çıkışı, beraberinde ülkelerin diğer devletlere karşı 
nasıl bir yol izlemesi gerektiği düşüncesini de gündeme getirmiştir. Sınırları, 
ideolojisi, halkı tanımlı olan yeni ulusal devletler menfaatleri gereği diğer si-
yasi birimler/devletler ile ilişki kurmaya başlamıştır. Yeni kurulan ülkeler ya 
da uzun süredir uluslararası arenada boy gösteren siyasi yapılanmalar yeni 
dünya konjonktürüne ayak uydurmak için uluslararası ilişkileri inşa etmek, 
geliştirmek ve devam ettirmek zorunda kalmışlardır.

Devletler arası kurulan bağ çeşitli dinamiklerle yürütülmüş ve destek-
lenmiştir. Siyasi, ekonomik, kültürel etmenler esasına dayanan ilişkiler ülke-
lerin beklentileri üzerine tesis edilmektedir. Bu minvalde belirtmek gerekir ki 
her devletin siyasi ilişkilerden beklentisi aynı temele dayanmamaktadır. Ül-
kelerin gelişmişlik düzeyi, enerji yataklarının mevcudiyeti, politik sistemleri, 
kültürel yapılanmalarındaki farklılıklar uluslararası ilişkilerin hangi esasa 
dayanacağına işaret etmektedir. Sözüm ona, enerji yatakları bakımından 
yoksun olan Avrupa devletleri, bu ihtiyacını karşılayacağı ülkelerle ekono-
mik ilişkilerini tesis etmeye meyilli olmuşlardır. Devletler dışarıdan gelecek 
olası bir tehdide karşı da ilişkiler kurmuşlardır. Bu durum, “izolasyon” ya 
da “siyasi yalnızlık”tan kurtulmanın ve ötekiye karşı kalkan oluşturmanın 
da bir yoludur. 1914-1918 ya da 1939-1945 yılları arasında meydana gelen ve 
dünyanın siyasi düzenini etkileyen iki dünya savaşı ülkeler arası kutuplaş-
malara, çeşitli antlaşmalara, tehditlere karşı politik bağlar geliştirmeye yol 
açmıştır. Bu nedenle savaşların tarihsel süreçte politik ilişkiler geliştirmede 
itici bir güç olduğu söylenebilir. Nitekim 24 Şubat 2022 tarihinde Ukrayna ve 
Rusya arasında patlak veren savaş da yine benzer etkiler yaratmıştır. Savaşın 
başlamasıyla taraflar uluslararası kamuoyundan destek görmüş ya da eleş-
tirilmiştir. Ülkeler destek verdikleri tarafa çeşitli imtiyazlar tanırken karşıt 
oldukları ülkeye kısıtlamalar uygulamışlardır. Bu örnekten yola çıkarak sava-
şın ve politik duruşun ülkeler arası ilişkilerde yadsınamaz bir realite olduğu 
gözlemlenmiştir.

Kurulan bağın gerekçeleri ülkeden ülkeye farklılık gösterse de temeli 
bir fayda üzerine kuruludur. Karşılıklı fayda ülkeleri ve toplumları bir ara-
ya getirmekte, ilişkileri sağlamlaştırmaktadır. Bu ilişkilerin inşa edilmesinde 
ön plana çıkan hususlardan biri de kültürel politikalardır. Sanat, eğitim, kü-
tüphane, basın-yayın, sinema-televizyon vb. gibi alanları kapsayan kültürel 
ilişkiler, uluslararası sistemde güncelliğini korumaktadır. Bu alt dinamikler 
vasıtasıyla siyasi istikametten toplumsal alana geçiş yaşanmaktadır. Devlet-
ler arası imzalanan anlaşmalar, ilişkilerin daha çok siyasi boyutta kalmasına 
neden olurken, kültürel ilkiler toplumsal tabana erişme imkânı sağlar. Bizzat 
toplumun içerisinde var olan değerlerin karşılıklı alış-verişi olarak da değer-
lendirilebilir.



 . 71Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Kültür çatısı altında tesis edilen ilişkilerin iki yönü bulunmaktadır. Ta-
raflara karşı sempati uyandırma, iş gücü açığını kapatma, nitelikli eleman 
yetiştirme, çeşitli kültürel organizasyonlar düzenleme, ortak dilde ya da yerel 
dillerde taraf ülkelerin basın-yayın faaliyetlerinde bulunma kültürel ilişki-
lerin motivasyonlarındadır. Bu ve benzer amaçlarla hayata geçirilen kültür 
politikaları toplumların birbirine yakınlaşmasına katkı sağladığı gibi denge-
li yürütülmemesi durumunda yerel kültürün zarar görmesi gibi sonuçlar da 
meydana çıkarmaktadır.

1923 yılında bağımsız olan Türkiye Cumhuriyeti bağımsızlığının yü-
züncü yılını kutlarken Azerbaycan Cumhuriyeti ile ikili ilişkilerini koruma, 
geliştirme, devam ettirme yönünde adımlar atmaktadır. Her iki ülke, siyasi ve 
ekonomik ilişkilerle beraber kültürel alanda da girişimlerde bulunmuşlardır. 
Bu çalışma, Azerbaycan’ın bağımsız olduğu 1991 yılından itibaren kurulmaya 
başlayan ilişkileri kültürel boyutuyla ele almıştır. Çalışmanın ilk bölümünde 
kavramsal çerçeve açıklanmış, daha sonra iki ülke arasında ön plana çıkan ve 
toplumsal alanda da yer edinen kültürel ilişkilerin dinamikleri incelenmiştir. 
Sonuç olarak geleceğe hali hazırda son durum değerlendirilmiş ve geleceğe 
yönelik yorumlar yapılmıştır.

Azerbaycan-Türkiye Kültürel İlişkileri

Bağımsızlık öncesi 

Sovyetler Birliği’nin dağılmasıyla birlikte büyük coğrafyada otorite boş-
luğu oluşurken yeni kurulan cumhuriyetlerin akıbeti de merak konusu ol-
muştur. Yeni kurulan ülkelerden Azerbaycan, bağımsızlığını ve ulusal ideo-
lojisini pekiştirmek için çalışmalara başlamış aynı dil, din, tarih ve kültürel 
değerleri paylaştığı Türkiye ile yakın ilişkiler kurmuştur. Ortak bir payda 
esasına dayanan ilişkilerin yoğunluğu sürece bağlı olarak değişkenlik göste-
rirken siyasi, ekonomik, kültürel boyutlarıyla gelişmeye devam etmiştir.

Kültürel İlişkilerin Başlangıcı

Henüz Osmanlı – Azerbaycan Halk Cumhuriyeti (1918-1920) dönemin-
de filizleri atılan ilişkiler dönem dönem sekteye uğrasa da tamamen kopma-
mıştır.  27 -28 Nisan 1920 tarihinde XI. Kızılordu müdahalesiyle Bakü işgal 
edilmiştir. 12 Mart 1922’de Azerbaycan, Ermenistan ve Gürcistan birleşerek 
Güney Kafkasya Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Federasyonu çatısı altında 
birleşmiş, 30 Aralık 1922 tarihinde ise Sovyetler Birliği’nin kurulmasıyla bu 
siyasi teşekkülün bir parçası haline gelmiştir (Azerbaycan Tarihi, 1936, C. 
VI. s.186-187). Sovyetlerin hakimiyeti altında Türkiye-Azerbaycan ilişkileri 
sekteye uğrasa da yine birtakım girişimler neticesinde ayakta kalmayı ba-
şarabilmiştir. Kültürel faaliyetler de ilişkilerin sekteye uğradığı bu dönemde 
kurulmaya çalışan dinamiklerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır.

Osmanlı ve Azerbaycan arasında hayata geçirilen kültürel ilişkilerin ilk 



72  . Oğuz Kağan Bayrakdar

örneği AHC (Azerbaycan Halk Cumhuriyeti) dönemine tesadüf etmektedir. 
Yeni kurulan ve bağımsızlığını tüm dünyaya duyuran cumhuriyetin önce-
likli alanlarından biri eğitim olmuştur. Anadilde eğitim, Türkçenin yaygın-
laştırılması ve öğretmen açığının kapatılması gibi hususlarda Osmanlı Dev-
leti’nin yardımına ihtiyaç duyan AHC, kültürel ilişkilere de yeni bir boyut 
kazandırmıştır. Bu talep doğrultusunda, 1918-1920 yılları arasında Azerbay-
can’a yaklaşık olarak üç yüz civarından öğretmen gönderilmiştir (Saray, 1993, 
s. 41).  AHC’nin siyasi hayatı noktalandıktan sonra, öğretmenlerin akıbeti de 
tehlikeye girmiştir. Bolşevik yönetimi tarafından baskı altına alınarak büyük 
bir kısmının geri dönmesi sağlanmıştır.

Benzer döneme tekabül eden ve Kültürel ilişkileri tesis eden bir diğer 
dinamik de Bakü’nün işgali sonrası Azerbaycan’dan Türkiye’ye gelen Azer-
baycanlılardır. Bu isimleri ortak paydada buluşturan tavır Sovyet karşıtlığı 
üzerine kurulmuştur. Bu isimlerden biri 1922 yılında Türkiye’ye gelen, 1924 
yılında Azerbaycan Milli Merkezini kuran Mehmet Emin Resulzade’dir (Qa-
sımlı, s. 326). 1923 yılında Resulzade’nin girişimleriyle Yeni Kafkasya dergisi 
yayın hayatına başlamış Azerbaycanlıların Sovyet yönetimi eleştiren organ-
larından biri haline gelmiştir. SSCB ile ilişkilerini stabil tutmak, tehlikeye 
atmamak isteyen Türkiye dengeli davranmaya çalışmış nitekim Sovyetlerin 
baskısı neticesinde 1927 yılında Yeni Kafkasya dergisinin yayın hayatına son 
vermiştir. Lakin Azerbaycan’dan gelen aydınlar çalışmalarını durdurmamış, 
Azeri Türk, Odlu Yurt, Yeşil Yaprak gibi dergiler ve Bildiriş isimli gazete 
aracılığıyla Sovyet karşıtlığını sürdürmüşlerdir (Şimşir, 2001, s.42). Türkiye, 
Azerbaycanlıların yürütmüş olduğu Sovyet karşıtı yayınlara müdahale etme-
se de, 30’lu yıllarda Sovyetlerin baskısı sonucunda aralarında Resulzade’nin 
de bulunduğu bazı isimleri ülkeden çıkarmak zorunda kalmıştır. 1931 yılın-
da Türkiye’den ayrılan Rezulzade, 1947 yılında dönmüş ve bu tarihten itiba-
ren muhaceret aşamasında yeni bir dönem başlamıştır. 1 Şubat 1949 yılında 
“Azerbaycan Kültür Derneği” kurulmuş, bu teşkilatla birlikte siyasi muhace-
retin Türkiye’deki ağırlık merkezi İstanbul’dan Ankara’ya geçmiştir (Turan, 
2016, 1186-1187). Azerbaycan Kültür Derneği, Türk-Sovyet ilişkilerine de za-
man zaman zarar veren çizgideydi (Qasımlı, 2007, s. 433). Kültür derneğinin 
yayın organı olan Azerbaycan dergisi, Sovyet coğrafyasında yaşayan Türkle-
rin haklarını savunucu ve milli duyguları tetikleyici, Sovyet karşıtı, pantür-
kist, panislamist minvalde yayınlara ev sahipliği yapmıştır. Bunun yanında 
derginin kültürel ilişkiler açısında önemi ise kuruluş amaçlarında yatmak-
tadır. “Azerbaycan kültürünü Anadolu Türklüğüne tanıtmak ve büyük Türk 
milli topluluğunun bu iki kolu arasındaki edebi ve kültürel bağları daha faz-
la kuvvetlendirmek ve sağlamlaştırmak” (Turan, 2016, s.1188) şeklinde izah 
edilen bu amaç iki ülke arasındaki bağlara atıfta bulunmaktadır. Öte yandan 
şunu da belirtmek gerekir ki, Sovyet karşıtı politika sadece Azerbaycanlılar 
tarafından yürütülmemekteydi. Türkiye vatandaşı olanlar da bu eleştirel tav-



 . 73Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

rı takınanalar arasındaydı. Görüldüğü gibi Azerbaycan ve Türkiye kültürel 
ve siyasi ilişkilerinin ilk evresinde bir ötekine karşı olan eleştirel tavır dikkat 
çekmektedir. Bu yolla Azerbaycan ve Türkiye arasında bilgi akışı sağlandığı 
gibi kültürel ilişkiler de pekiştiriliyordu.

Kültürel ilişkilerin temsil edildiği bir diğer alan da alfabe konusunda 
yaşanmıştır.  19. Yüzyılın son çeyreğinde Mehmet Münif Paşa öncülüğünde 
Osmanlı Devleti’nde yeni alfabe tartışmaları gündeme gelirken, aynı konuya 
Azerbaycan’da Mirza Feteli Ahundov dikkat çekmiştir (Ortaylı, 2006, s. 143). 
O dönem için Latin alfabesi aşırı bulunmuş ve pek taraftar bulamamış olsa da 
AHC döneminde bu konu tekrardan ele alınarak, hükümet eliyle çalışmalar 
gerçekleştirilmiştir. Bolşevik ihtilaliyle birlikte bu alanda yapılan çalışmalar 
da yarım kalmıştır. Lakin Moskova yönetimi Azerbaycan’ın Latin alfabesine 
geçişini desteklemiştir. Türk dünyası, hususi olarak Türkiye ile alfabe birli-
ğini engellemek isteyen Moskova, o dönem için henüz Latin alfabesine geç-
meyen Türkiye’den farklı olan Latin alfabesini Azerbaycan için uygun bul-
muştur. Hem Azerbaycan’ın hem de Türkiye’nin alfabe değişikliğini tartıştı-
ğı bir dönemde Bakü’de 26 Şubat 1926 tarihinde başlayan ve 6 marta kadar 
devam eden I. Türkoloji Kurultayı gerçekleştirilmiştir. (Azerbaycan Tarihi, 
c.VI, s.231) Kurultay’da Kazakistan ve Tatar delegeleri gibi Latin alfabesini 
eleştiren gruplar yer alsa da Latin alfabesine geçiş Sovyetler Birliği tarafından 
kabul edilmiştir. Nitekim yeni alfabe için merkezi bir komite de kurulmuştur. 
Bu tartışmaların süre geldiği bir ortamda Türkiye’de de çalışmalar yürütül-
müş 1928 yılında Latin alfabesine geçiş resmiyete dökülmüştür. Bu gelişme 
Azerbaycan ve Anadolu Türkleri arasında kültürel bağların pekişmesi bakı-
mından önem addetmektedir. İki ülke arasında sağlanmış olan bu kültürel 
bağı tehlikeli bulan Sovyet yönetimi, 1930 yıllarından itibaren Türk bölgele-
rinde kirl alfabesine geçiş için çalışmalara başlamış nihayetinde 1 Ocak 1940 
tarihinde Azerbaycan kirl alfabesine geçmiştir. Alfabe birliği üzerinden ku-
rulan kültürel ilişkiler ve birliktelik yine Sovyetler tarafından engellenmiştir. 

Sovyet dönemi Azerbaycan-Türkiye kültürel ilişkilerine yön veren hu-
suslardan birini de Türkiye’den Azerbaycan’a ya da Azerbaycan’dan Türki-
ye’ye diplomatik ya da kültürel amaçlı yapılan ziyaretler oluşturmaktadır. 
Türkiye’den Azerbaycan’a yapılan ve Sovyet yönetiminin belirlediği kriterler 
doğrultusunda düzenlenen bu geziler iki ülke için derin anlama sahip olmuş-
tur. Hem duygusal hem de siyasi bağları geliştirme açısından ikili ilişkiler 
değerlendirilirken atlanmaması gereken örneklerdir. Hususi olarak 1967 yı-
lında Süleyman Demirel’in, 1976 yılında Bülent Ecevit’in, 1982 yılında dı-
şişleri bakanı İlter Türkmen’in ve 1991 yılında Turgut Özal’ın Azerbaycan’a 
yapmış olduğu ziyaretler süreç içerisinde yankı yaratmıştır. Bu ziyaretler 
Moskova yönetiminin kontrolünde yapılmış olsa da siyasiler yaptıkları açık-
lamalarla iki ülke arasındaki ilişkilere değinmişlerdir. 26 Eylül 1967 tarihli 
Milliyet gazetesinin haberine göre Süleyman Demirel Bakü’de bulunduğu 



74  . Oğuz Kağan Bayrakdar

sırada “kökleri müşterek olan kültürümüzün birbirimizi tanımaya imkan 
verdiğini” belirterek iki tarafın kültürel bağlarına dikkat çekmiştir. (26 Ey-
lül 1967, Milliyet) Benzer şekilde CHP genel başkanı Bülent Ecevit de 1976 
yılında Bakü’de bulunmuş, bu ziyareti esnasında iki ülke ve toplumun kül-
türel geçmişine atıfta bulunarak iki ülke arasında sınır kapısı açılmasını dile 
getirmiştir. Azerbaycan’ı Türk-Sovyet ilişkilerini geliştirici bir itici güç ola-
rak değerlendirmiştir. (Orhan Tokatlı, 1976) Yine bağımsızlıktan hemen önce 
Turgut Özal’ın Bakü ziyareti ikili ilişkiler bakımından dikkate şayandır. 1991 
yılının mart ayında gerçekleştirilen ziyaret ikili ilişkilerin somut bir şekilde 
kurulmasına zemin hazırlamıştır. Bu ziyaret esnasında henüz SSCB kontrolü 
altında olan Bakü’de konsolosluk açma fikrini gündeme getiren Özal, kültü-
rel ilişkilerin tesisi ve muhafazası gibi konulara da değinmiştir.  Bunun ha-
ricinde Özal’ın Bakü’de bulunduğu günlerde Azerbaycan’a tıbbi yardım da 
yapılmıştır. (Milliyet, 16,03,1991) 

Görüldüğü üzere yapılan ziyaretler iki ülke ilişkilerine olumlu yönde te-
sir etmiştir. Türkiye tarafından siyasi isimler aracılığı ile yürütülen bu giri-
şimleri, Azerbaycan tarafında, daha çok edebiyat, sanat, eğitim alanlarından 
uzmanlaşmış isimler üstlenmiştir. Karşılıklı devam etmiş olan siyasi ve kül-
türel seferler ülkelerin ve toplumların birbirlerini tanımasına vesile olmuştur. 
Bilgi aktarımı gerçekleşmiş, toplumların birlikteliği vurgusu ön plana çıka-
rılmıştır.  

Sovyet Dönemi Türkiye-Azerbaycan Kültürel İlişkilerinde Haydar Aliyev 
Faktörü

Sovyet dönemi Azerbaycan-Türkiye kültürel ilişkilerine yön veren isim-
lerden biri de Haydar Aliyev’dir. 1969-1982 yılları arasında Azerbaycan Ko-
münist Parti genel sekreterliği yapan Haydar Aliyev, Azerbaycan’ın ekonomik, 
politik, kültürel gelişimi için çaba sarfetmiştir. Türkiye ile olan münasebetle-
re de ayrı bir önem atfetmiştir. 1977 yılında Haydar Aliyev Moskova’ya gön-
derdiği bir mektupta Türkiye ile olan ilişkileri siyaset, iktisat, kültür, spor, tu-
rizm gibi alanlarda geliştirmek gerektiğini vurgulamıştır. Ayrıca Türkiye’de 
yaşan Azerbaycanlıların vatana dönmesi, bu gruplarla iletişimin sağlanması, 
karşılıklı ziyaretleri izin verilmesi de Haydar Aliyev’in istekleri arasındaydı. 
Aynı mektubunda Aliyev, Türkiye’de Azerbaycan’ın yeterince tanınmaması 
konusuna da değinmiş, kültürel ilişkilerin arttırılması gerektiğinin altını çiz-
miştir.  Özel olarak “Progres” yayın evinin açılmasını ve burada Azerbaycan 
klasiklerinin Türkçeye çevrilerek Türkiye’ye gönderilmesini teklif etmiştir. 
Yine Türkiye’de Azerbaycan radyo ve televizyon programlarının yaygınlık 
kazanmasını zaruri görmekteydi ( Qasımlı, 2006 a , s.282).

Haydar Aliyev Türkiye ile olan ya da tesis edilecek medeni, kültürel iliş-
kilere önem vermekteydi.  Her yıl eylül ayında Bakü’de yakın ve orta doğu 
ülkelerinin bestekar ve şarkıcılarının katılımıyla doğu müzik festivalinin 



 . 75Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

düzenlenmesini istemiştir. Bu festival  hem Azerbaycan müziğini dışarıya 
tanıtırken, aynı zamanda diğer ülkelerin müzik anlayışını da birbirlerine ta-
nıtacaktır. Bunun yanında Haydar Aliyev, müzik ve tiyatroyla meşgul olanla-
rın Türkiye’ye gitmesine, orada çalışması için ortam sağlamasına da ilgiliydi. 
(Qasımlı, 2006 a, s. 283)

Haydar Aliyev’in Türkiye ile olan kültürel ilişkilerde geliştirilmesini is-
tediği alanlardan bir diğeri de spordu. Spor faaliyetlerinin uluslararası ilişki-
lerde önemli rol oynayacağını düşünen H. Aliyev, Bakü’de Türkiye’den spor-
cuların katıldığı uluslararası spor organizasyonlarının düzenlenmesini teklif 
etmiştir. 

 Haydar Aliyev dönemine tesadüf eden ve Türkiye-Azerbaycan kültü-
rel ilişkilerinin gelişimine katkı sağlayan olaylardan biri de 1970 yılında İz-
mir’de düzenlenen uluslararası fuara Azerbaycan’ın katılması olmuştur. Kül-
tür ve turizm alanlarında Türkiye ile doğrudan ilişki kurmak isteyen Azer-
baycan yönetiminde bulunan siyasetçiler bu isteklerini Moskova’ya iletmiş ve 
nihayetinde 1970 yılında istekleri kabul edilmiştir. Yine alınan bir kararla 22 
sanatçı heyete eklenmiştir. Ünlü sanatçılardan Ş. Elekberova, G. Memmedov, 
P. Bülbüloğlu gibi isimlerin Türkiye’de verdiği konserler büyük rağbet topla-
mıştır. İzmir fuarında Azerbaycan’a ait hususi bir alan tahsis edilmiş bu alan-
da “Azık mağarası”, “ şeki han sarayı” “Abşeron şarkıları” gibi kısa metrajlı 
filmler ve Azerbaycan tarihi-medeniyeti ile alakalı yaklaşık 136 kitap Tür-
kiye’den olan misafirperverlere sunulmuştur. Azerbaycanlı olup Türkiye’de 
yaşayan dönemin muhacirlerinin bu fuara ilgisi yoğun olmuştur. (Qasımlı, 
2006 a, s.283-286) Azerbaycan, Sovyetlerden bağımsız şekilde İzmir fuarında 
temsil edilerek hem sanayi alanında hem de sinema, kültür, edebiyat alanla-
rında kendini tanıtma şansı elde etmiştir. (Qasımlı, 2007, s.321-323) Bunun 
yanında masrafları devlet tarafından karşılanacak otuz kişilik iki grup da 
turistlik amaçlı İzmir’e gönderilmiştir. Siyasi ziyaretlerin yanında zaman za-
man Türkiye’nin de Azerbaycan’la doğrudan kültürel temaslar kurma giri-
şiminde olduğu görülmüştür. Yalnız belirtmek gerekir ki bu çabaları çoğu 
zaman Sovyetlerin Türkiye siyaseti belirlemekteydi.

Sovyet döneminde Haydar Aliyev’in girişimleriyle Türk dünyası ve Azer-
baycan arasında kültürel bir bağ kurmaya çalışılmış, bu minvalde yazarlar-
dan da yararlanmak istenilmiştir. Şair ve yazarların Türkiye’ye gitmesine 
ortam hazırlayan H. Aliyev, Azerbaycan matbuatını Türkiye’de tanıtmaları 
için 1974 yılında Türkiye’ye seçilmiş yazarları göndermiştir. Buna mukabil 
Türkiye’den de muhtelif isimler Bakü’ye gelmiştir. 1975 yılında ise isimlerin 
çeşitlendiği görülmektedir. Bu süre zarfında, R. Rza, L. A. Jadova, V. Feofo-
nov, Anar, K. Simonov gibi Azerbaycan edebiyatının seçkin yazarları Tür-
kiye’yi ziyaret etmiş, bir köprü oluşturmaya, kendilerini ve temsil ettikleri 
Azerbaycan edebiyatını tanıtmaya çalışmışlardır. Bu hususta 9 Haziran 1975 
yılında Anar ile yapılan röportaj hali hazırda kültürel ilişkilerin ve toplumsal 



76  . Oğuz Kağan Bayrakdar

algının anlaşılması bakımından dikkat çekicidir. Azerbaycan’ın yetiştirmiş 
olduğu kıymetli ve bir o kadar da yetenekli yazarlarından olan Anar, Türk 
edebiyatının Azerbaycan’da takipçilerinin olduğu halde Azerbaycan edebi-
yatın Türkiye’de yeterince bilinmemesini dile getirmiştir. Kısaca Azerbay-
can edebiyatına, tiyatrosuna, sinemasına ve bu alanların eğildiği toplumsal 
sorunlara dile getiren Anar, Türkiye ile Azerbaycan arasında mukayese de 
yapmış, ikili ilişkilerin eksikliklerini bu hususta değerlendirmiştir. (Cum-
huriyet, 1975, s.6)  Bu girişimler üzerine Türkiye’de S.S.C.B. çatısı altında 
yaşayan Türk halklarına ilgi artmaktaydı. Yazar ve şairlerin Türkiye’ye gel-
mesi, Azerbaycan edebiyatı hakkında bilgilendirmelerde bulunması, bunun 
yanında Türkiye’den de Azerbaycan’a aynı şekilde iade-i ziyaretin yapılması 
karşılıklı kültürel ilişkilerin gelişmesine, inşa edilmesine ortam hazırlamış-
tır. (Qasımlı, 285)

Haydar Aliyev döneminde Türkiye ile ilişiklilerde eğitim alanında da 
ufak da olsa bazı girişimler söz konusuydu. Azerbaycan Bilimler Akademi-
si kütüphanesi, Türkiye’de bulunan “Türkoloji” merkezi, “Atatürk Üniver-
sitesi”, “Türk Tarih Kurumu” gibi kurumlarla ilişki kurmuştur. Bu ilişkiler 
neticesinde Azerbaycan, Türkiye’de basılan son yayınlara erişme imkanına 
sahip olmuştur. Yine 70’li yıllarda Türkoloji çalışmaları da ülkede rağbet ka-
zanmaktaydı. Eğitim ve matbuat alanında yapılan işlerin bir diğerine örnek 
de Türkiye’den Azerbaycan ile alakalı çalışan araştırmacıların ülkeye davet 
edilmesi olmuştur. Bunun örneğini Erzurum Üniversitesi’nde araştırmacı 
olan, Azerbaycan edebiyatı üzere dersler veren ve M. F. Ahundov’un eserlerini 
Türkçeye çeviren Yavuz Akpınar’ın 1981 yılında Azerbaycan’a davet edilme-
si olmuştur. Tüm masrafları karşılanarak ülkede ağırlanan Yavuz Akpınar 
“Azeri Edebiyatı Araştırmaları” adlı kitabının ön sözünde ilk defa 1970 yılın-
da çalışmaları için Azerbaycan’a gittiğini ve daha sonra aynı amaçla tekrar 
ziyarette bulunduğunu, çalışmalarında Azerbaycanlı alimlerin ona yardım-
cı olduğunu belirtmiştir. (Akpınar, 1994, s.7) Bu tür çalışmalar, ideolojik bir 
yönetimin tahakkümü altında bulunan ülkenin tanınmasına, ikili ilişkilerin 
geliştirilmesine ve kültürel aktarımın sağlanmasına katkı sağlamıştır.

Haydar Aliyev devrine umumi olarak bakılsa, iki ülke arasında spor, 
araştırma, kültürel etkinlik, siyasi-diplomatik, turizm gibi alanlarda ziya-
retlerin yapıldığı görülmüştür. Hususi olarak sanatçıların, edebiyatçıların 
ziyaretçisi desteklenmiş, Azerbaycan’ı Türkiye’de daha tanınır kılmak amaç-
lardan biri olmuştur. İki ülke arasındaki kültürel bağa her zaman değer ve-
ren H. Aliyev bu hususta şu açıklamasında bulunmuştur: “ Əgər xalqlarımız 
əsrlər boyu yaşayıblarsa, mübarizə apararaq öz mənliyini qoruya biliblərsə, 
öz milli xüsusiyyətlərini itirməyiblərsə, böyük mərhələlərdən keçərək indi 
müstəqil xalq kimi, dövlət kimi yaşayırlarsa, bütün bunlara görə xalqlarımız 
öz içərisindən çıxan mütəfəkkirlərə, yazıçı və şairlərə, bəstəkarlara, rəssam-
lara, memarlara, alimlərə minnətdardırlar. Böyük iftixar hissilə demək olar 



 . 77Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ki, xalqlarımız bu sahədə çox zəngindirlər. Bu zənginlik xalqlarımızda milli 
ruhu, milliliyi, milli ənənələri yaşadıb, nəsildən-nəslə keçirib bu günə gətirib 
çıxarmışdır.” (Qasımlı, 2006 a, s.291)

“Halklarımız yüzyıllarca yaşadıysa, savaşarak kimliğini korumayı ba-
şardıysa, ulusal özelliklerini kaybetmediyse, büyük aşamalardan geçerek 
şimdi bağımsız bir halk, devlet olarak yaşıyorsa, bütün bunlardan dolayı 
halklarımız, toplumumuzdan çıkan düşünürlere, yazar ve şairlere, besteci-
lere, sanatçılara, mimarlara, bilim insanlarına minnettarlar. İnsanımızın bu 
alanda oldukça zengin olduğunu gururla söyleyebiliriz. Bu zenginlik milli 
ruhu, milliyetçiliği, milli gelenekleri halklarımızda yaşatmış, nesilden nesile 
aktarmış ve günümüze kadar getirmiştir.” 

Görüldüğü üzere Haydar Aliyev, Sovyet dönemi Türkiye-Azerbaycan 
kültürel ilişkilerinde parantez açılması gereken bir yerdedir. İdeolojik bir 
yönetimin esareti altında olmalarına rağmen, ikili ilişkileri kurmayı, devam 
ettirmeyi, güçlendirmeyi amaçlayan politikalar bu dönemde yürütülmüştür. 
Nitekim, bu dönemde bağımsızlıktan sonra hızlı şekilde tesis edilecek bağla-
rın tohumlarının atıldığı inkar edilemez. 

Bağımsızlık Sonrası Türkiye-Azerbaycan Kültürel İlişkileri

20. yüzyıl insanlık tarihin hızlı ve yoğun gelişmelerinin yaşandığı bir 
döneme tekabül etmiştir. Uluslararası sistemde etkili olan iki dünya savaşı-
nın akabinde, birçok ulus devletin yeni dünya sisteminde yerini aldığı görül-
müş ve dünya yeni bir döneme girmiştir. “Soğuk Savaş” olarak adlandırılan 
ve dünyanın ağırlık/üstünlük merkezini belirlemeyi amaç edinen bu dönem 
SSCB ve ABD arasındaki üstünlük mücadelesine sahne olmuştur.

20. yüzyılın son çeyreğinde gelindiğinde, iki kutuplu dünyanın kazananı 
da kesinleşmiştir. Siyasi, kültürel, ekonomik ve etnik krizlerle mücadele eden 
Sovyetler Birliği (Kenedy, 1999, s. 298), yıkımın önüne geçmeye çalışmıştır. 
1985 yılında Sovyetler Birliği’nin başına geçen Mihail Gorbaçov ülkeyi bu-
nalımdan kurtarmak için birtakım arayışlar içerisine girmiş nihayetinde 
Perestroyka (Yeniden Yapılanma) ve Glastnost (Açıklık) politikalarını gün-
deme getirmiştir. (Lane, 1990, s.13) Fakat tüm girişimlere rağmen ekonomik 
ve siyasal sistemin yeniden düzenlenmesi umulan sonucu vermemiştir. Top-
lumsal bunalımın artması sistemin iflasına giden yolu hızlandırdı. Çöküşten 
kurtulmak için siyasi manevralar uygulamaya çalışan Sovyet yönetimi ser-
best piyasa ekonomisine geçiş ve askeri sanayiye dayanan sistemin yeniden 
yapılanmasına yönelik politikalar üretmiştir. Bu minvalde, siyasal reform ha-
reketlerine başlanmış siyasi sistemin demokratikleştirilmesi amaçlanmıştır.  
Bu siyasi atmosferde birlik içerisinde çoğu yerde olduğu gibi Azerbaycan’da 
da siyasi partiler, sivil örgütler oluşmaya başlamıştır. Henüz bağımsızlık ka-
zanılmadan önce Azerbaycan’da Çenlibel, Yurt, Varlık, Müstakiller, Terakki 
gibi bir takım siyasi teşekküler ortaya çıkmış, 16 Temmuz 1989’da ise Azer-



78  . Oğuz Kağan Bayrakdar

baycan siyasi tarihinde önem atfedecek olan Azerbaycan Halk Cephesi kurul-
muş ve başkanlığa   Ebülfez Aliyev (Elçibey) seçilmiştir. (Azerbaycan Tarihi, 
C. VII. S.200-201)

Alınan bütün tedbirlere rağmen kötü gidişatın önüne geçilememiştir. 
Brzezinski tarafından “Büyük Çöküş”1 olarak adlandırılan SSCB’nin yıkılı-
şı iki kutupluluğa son verirken, yeni bağsımsız devletlerin kurulmasına da 
yol açmıştır. Bu bağlamda 18 Ekim 1991 tarihinde Azerbaycan bağımsız bir 
cumhuriyet olarak uluslararası arenaya dahil olmuştur. (Cafersoy, 2001, s. 1)

Azerbaycan’ın bağımsızlığını duyurmasıyla dünya sisteminde yer alan 
diğer ülkelerle siyasi bağlarını güçlendirecek politikalar gündeme gelmiş, bu 
doğrultuda bağımsızlığın arifesinde Türkiye ile ilişkiler tekrardan tesis edil-
miş, doğrudan yürütülür hale gelmiştir. Belirtmek gerekir ki iki ülke ara-
sındaki ilişkiler Azerbaycan Cumhuriyeti’nin izlediği dış politika siyaseti ile 
de paralellik göstermektedir. Ruinten bağımsızlıktan sonra Azerbaycan’ın 
dış politikasını 3 evreye ayırmıştır, ona göre 1991’in ekim ayından 1992’nin 
mayıs ayına kadar olan birinci aşama daha çok Rusya tesirini içermektedir. 
İkinci aşama ise 1992 maytıs-1993 haziran aylarını kapsamakta ve devletin 
içinde bulunduğu durum dikkate alınmadan hayata geçirilen dış politikayı 
içermektedir. Bundan dolayı ikinci evrede birtakım gerginlikler ortaya çık-
mıştır. Üçüncü evre ise 1993 yılından günümüze kadar olan aşama olarak 
değerlendirilebilir.  (Ruinten, 2009, s.151) Bu zaman aralıklarına bakıldığında 
birinci dönem diplomatik-siyasi ilişkilerin kurulduğu ve henüz bağımsız olu-
nan Rusya’nın hala tehdit olarak algılandığı bir dönem olurken ikinci dönem 
Elçibey dönemi olarak nitelenebilir. Günümüze kadar devam eden dönem ise 
Haydar Aliyev ve sonraki yönetimin politikalarından oluşmaktadır. Türkiye 
ile kurulan ve günümüze kadar devam eden ilişkiler de bu politik düzlemde 
devam etmiştir.

Türkiye Azerbaycan Kültürel İlişkilerine Karabağ Olaylarının Etkisi

Sovyetlerin yıkılışından hemen önce beliren milliyetçi ivmeler ve siyasi 
yapılanmalar iki ülke arasındaki ilişkilere etki etmiştir. Karabağ bölgesinde 
yaşanan ve günümüze kadar devam eden çatışmalar da bu tesire neden olan 
başat faktörlerden biridir. 

20.yüzyılın son çeyreğinde ortaya çıkan siyasal özgürlük ortamı radi-
kal Ermeni milliyetçiliğinin uyanışına da neden olmuştur.  Azerbaycan’a ve 
Azerbaycanlılara yönelik eylemler, Moskova yönetimi tarafından da destek 
bulunca kısa süre içerisinde ivme kazanmış bir çatışma ortamı doğurmuştur. 
Sovyetler Birliği, etnik zemindeki çatışmaları körükleyerek birliğin dağılma-
sını engellemeye çalışsa da başarılı olamamış, nihayetinde günümüze kadar 
devam eden bölgesel sorunlara yol açmıştır.
1  Zbigniew Brzezinski, Büyük Çöküs (Çev. Gül Keskin - Gülsev Pakkan) _s Bankası 
Kültür Yayınları, Ankara 1992.



 . 79Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

1988 yılında Ermenistan sınırları içerisinde yaşayan Azerbaycanlılara 
yönelik politik bastı artmış nihayetinde 230 ile 250 bin arasında Azerbaycanlı 
Ermenistan’dan çıkarılmıştır. (Azerbaycan Tarihi, C.VII, s.237 & Elekberli, 
2008, s. 7) Bu olay neticesinde 185 köy boşaltılmış, 214 kişi öldürülmüş, 1154 
kişi ise yaralanmıştır. Ermenistan’dan aşama aşama Azerbaycan gönderilen 
Azerbaycanlıların yanı sıra Dağlık Karabağ Özerk Bölgesi (DKÖB)’nin ko-
numu ve hangi ülkeye bağlanacağı konusu da iki ülke arasındaki tartışma-
ların merkezinde yer almaktaydı. Çarlık Rusya döneminde başlayan ve 20. 
Yüzyılın başına kadar devam eden Ermenilerin Karabağ bölgesine toplu yer-
leştirilme politikası ciddi sorunlar ortaya çıkarmıştır. Bölgede Ermeni dev-
leti kurmaya yönelik emellerle hareket eden bölücüler Müslüman Türklere 
yönelik terör faaliyetinde bulunmaya başlamış, 1905-1906, 1914-1918, 1918-
1920 yıllarında on binlerce Müslüman Türk’ün ölümüne yol açmıştır. Sovyet 
döneminde de bölge tartışmalara neden olmuş, 7 Temmuz 1923 tarihli karar 
ile Dağlık Karabağ Özerk Bölgesi oluşturulmuştur. Ermenistan devam eden 
sürede bölgenin kendi himayesine geçmesini talep etse de Azerbaycan yöne-
timi buna izin vermemiştir. (Hesenli, SSCB, s.372) Çöküşün önünü almak 
için Gorbaçov tarafından ortaya atılan Glasnost ve Perestroyka politikalarıyla 
başlayan yumuşama ortamı milliyetçi dalgaları da tetiklemiştir. Bu dönem-
de Gorbaçov’un danışmanı olan Abel Aganbekyan Karabağ’ın Ermenistan’a 
birleştirilmesi gerektiğini açık bir şekilde dile getirmiştir. Bu açıklamaların 
ardından galeyana gelen Ermeniler 12 Şubat 1988 tarihinde Erivan’da Türk 
karşıtı protestolar başlatmış ve bölgede yaşayan Türk nüfusa karşı  şiddet ve 
baskı politikasını arttırmıştır. 20 Şubat’ta ise DKÖB yönetimi bölgenin Erme-
nistan’a birleştirilmesi yönünde karar almış, Moskova yönetimi ise bu olaylar 
karşısında çekimse kalmıştır. Moskova’nın olaylar karşısında tepkisiz kalma-
sı, daha ziyade Ermenistan yanlısı tutum sergilemesi, Azerbaycan Komünist 
yönetiminin de halkın beklediği reaksiyonu göstermemesi toplumsal alan-
da Sovyet yönetimine karşı tepkileri yaymıştır. (Cafersoy, 2001, s.9) Meydan 
hareketi olarak literatürde yerini alan, üzerine çeşitli araştırmalar yapılan 
(Tahirzade, 2008), 18 gün devam eden ve Azerbaycan ulus kimliğinin oluş-
masında, şekillenmesinde ve günümüze aktarılmasında etkin bir rol oynayan 
mitinglerde Karabağ’ın durumu, Azerbaycanlıların bölgeden çıkarılması, yö-
netimin tutumu eleştirilmiş, protesto edilmiştir. 18 gün devam eden olaylar 
Sovyet yönetiminin müdahalesi sonrası bastırılmış, ardından ise kitlesel tu-
tuklamalar başlamıştır. 

Meydan hareketinden sonra oluşan ortam siyasi yapılanmalar için uygun 
zemini oluşturmuş, halk cephesi de bu esnada kurulmuştur. 1989’un temmuz 
ayında siyasi olarak boy göstermeye başlana Halk Cephesi’nin başkanlığına 
Elçibey getirilmiş ve yönetimden memnun olmayan kitlelerin desteğini üze-
rine çekmiştir. Girişimleri ve aktif politikası sonucunda resmi 5 Ekim 1989 
tarihinde resmi olarak bakanlar kurulu tarafından tanınan Azerbaycan Halk 



80  . Oğuz Kağan Bayrakdar

Cephesi, Azerbaycan’da istikrarı sağlayamadığı gibi ülkede ikili bir yöneti-
min de ortaya çıkmıştır. Bu karışıklık ortamında 15 Ocak 1990’da SSCB Yük-
sek Sovyeti Başkanlık Divanı Dağlık Karabağ’da ve bazı bölgelerde olağanüs-
tü hal ilan edilmesi yönünde karara imza atmış, bu karar da Azerbaycan’da 
tepkilere yol açmıştır. Halk Cephesi’nin teşebbüsleri neticesinde 17 Ocak’ta 
Bakü başta olmak çeşitli bölgelerde mitingler düzenlenmiş, Ermenistan’ın 
iddialarına karşı çıkılmış, Moskova yönetiminin tutumu eleştirilmiştir. 19 
Ocak’ta yönetim 20 Ocak’tan itibaren olmak Ocak’tan itibaren olağanüstü 
hal kararı almış, halka ise bu karar duyurulmamıştır. Zırhlı araçlarla bir-
likte şehre giren birlikler neticesinde halk ile çatışmalar yaşanmış, 131 kişi 
öldürülmüş, 744 kişi yaralanmış ve birçok insan göz altına alınarak mağdur 
olmuştur. (Azerbaycan Tarihi, c. VII, s.258) Çökmekte olan Sovyet yöneti-
mi, Bakü’de hakimiyeti kaybetmemek adına böyle bir girişimde bulunsa da 
beklenilen olmamış, 20 Ocak (20 Yanvar) olaylarından sonra halk daha da 
galeyana gelmiş, ulus düşüncesi pekişmiş, tepkiler alenen gösterilmiştir. Ba-
ğımsızlığa giden yolda bu tür gelişmeler sadece Azerbaycan halkında değil, 
Türkiye’de de tepkilere neden olmuştur. İlk etapta Dağlık Karabağ olayları ve 
sonrasında toplumsal alanda meydana çıkan halk tepkilerine mesafeli bir tu-
tum takınan Türkiye, bu durumu Sovyetler Birliği’nin iç politikası/karışıklığı 
olarak değerlendirse de, 20 Ocak (20 Yanvar) katliamlarından sonra Sovyet 
askerlerin halka karşı yaptıkları Türkiye kamuoyunun gündemine taşınmış-
tır. (Kasım, 2003, s.81) Sovyet döneminde birlik içerisinde dışarıdan haber 
almak kısıtlı idi, yine aynı şekilde hem Türkiye hem de geri kalan ülkeler 
için, birliğe bağlı Türk cumhuriyetlerinden haberdar olmak da zor idi. Lakin, 
Sovyet otoritesinin sorgulandığı, birliğin yıkılmasına ramak kaldığı günler-
de Azerbaycan’da olanlar Türkiye tarafından takip edilmekteydi. Son olaylar 
sonrasında ülkenin çeşitli yerlerinde sokak gösterileri düzenlenmiş, geniş ka-
tılımlı mitingler düzenlenmiştir. Bu durum, iki toplum arasındaki duygu-
sal bağın da göstergelerinden biridir. Kültürel olarak ortak paydada buluşan 
halk, bir diğerinin uğradığı mağduriyet karşısında tepkisini dile getirmiştir. 

İkinci Karabağ Savaşı Bağlamında İlişkiler

Karabağ sorunu, kökenlerini 19. Yüzyılın başındaki Rus iskan politikala-
rına ve 1905-1918 yılları arasındaki etnik çatışmalara kadar uzanan yaklaşık 
200 yıllık tarihsel bir ihtilaf olarak literatürde yer almıştır. (Taghiyev, 2023, s. 
8-30) Bu kadim sorunun çözümünde Türkiye ve Azerbaycan arasındaki iliş-
kiler, yalnızca stratejik bir zorunluluk değil, tarihsel ve kültürel bağların bir 
tezahürü olarak karşımıza çıkmaktadır. İki ülke halkının aynı etnik kökene, 
ortak dile ve benzer kültürel değerlere sahip olmasıyla şekillenen bu sarsılmaz 
bağlar, Haydar Aliyev’in “Bir Miller, İki Devlet” doktriniyle siyasi bir kimlik 
kazanmıştır. Özellikle 1918 yılında Kafkas İslam Ordusu’nun Baküyü kurtar-
masıyla mühürlenen bu dayanışma, modern dönemde savunma ve güvenlik 
iş birliklerinin sosyo-kültürel temelini oluşturmuştur.



 . 81Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

1991 yılında Sovyetler Birliği’nin dağılmasının ardından bağımsızlığı-
nı kazanan Azerbaycan, askeri kapasite yetersizliği ve iç siyasi istikrarsızlık 
nedeniyle Birinci Karabağ Savaşı’nda (1991-1994) topraklarının yaklaşık %20
’sini kaybetmiştir.  27 Eylül 2020 tarihinde başlayan ve 44 gün süren İkinci 
Karabağ Savaşı ise bu tarihsel kaybı telefi etmekle kalmamış, bölgenin siya-
si haritasını değiştirerek modern savaş doktrinlerinde köklü bir paradigma 
değişimine de yol açmıştır. 1990’lardaki ilk savaştan farklı olarak bu süreçte 
Azerbaycan, Ermenistan’ın Rus ile olan geleneksel ittifak zeminindeki zayıf-
lıkları ve Batı eksenli dış politika arayışlarını stratejik bir fırsata dönüştür-
müştür. Bu stratejik manevra kabiliyeti, Azerbaycan diplomasisinin otuz yılı 
aşkın süredir yürüttüğü titiz çalışmaların, kendi tezini dünyaya kararlılıkla 
duyurmasının ve uluslararası örgütlerde Ermenistan’ın “işgalci devlet” ola-
rak tanınmasını sağlamasının bir sonucudur. Birleşmiş Milletler Güvenlik 
Konseri kararlarının yirmi beş yılı aşkın süredir sahada somur bir karşılık 
bulmaması, Azerbaycan’ı kendi toprak bütünlüğünü askeri yöntemlerle tesis 
etmeye yöneltmiştir. (Taghiyev, 2023, s.36-38)

Savaşın başladığı 2020 yılına kadar geçen süreçte iki ülke arasındaki iliş-
kiler, sadece kardeşlik hukukuyla sınırlı kalmamış; 16 Ağustos 2010’da imza-
lanan “Stratejik Ortaklık ve Karşılıklı Yardım Anlaşması” ile askeri ve hukuki 
bir müttefiklik zeminine taşınmıştır. Bu anlaşmanın 2. Maddesiyle güvence 
altına alınan “toplu savunma” ilkesi ve eş zamanlı olarak yürütülen Bakü-Tif-
lis-Ceyhan (BTC) ile TANAP gibi büyük ölçekli enerji projeleri, savaş önce-
sinde Türkiye ve Azerbaycan’ı bölgesel refahın ve güvenliğin temek aktörleri 
haline getirmiştir. (Hasanoğlu, Memmedov,Maharramov, 2020, s.525) 

Bu güçlü zemin üzerinde yükselen askeri kapasite, 27 Eylül-10 Kasım 
2020 tarihleri arasında gerçekleşen harekatın başarısını mümkün kılmıştır. 
İkinci Karabağ Savaşı neticesinde Azerbaycan, yaklaşık otuz yıldır Ermenis-
tan işgali altında bulunan topraklarını geri almıştır. Karabağ’ın çevresindeki 
tüm kentler Azerbaycan kontrolüne geçerken; Hankendi ve Hocalı gibi stra-
tejik noktalar, geçici olarak Rus barış gücünün denetimine bırakılmıştır. 10 
Kasım tarihli üçlü mutabakat uyarınca, bölgeye yaklaşık iki bin Rus askeri 
yerleştirilirken, barış sürecinin denetiminde Türk-Rus ortak askeri komuta 
merkezinin görev alması Türkiye’nin bölgedeki fiili varlığını pekiştirmiştir. 
30 Ocak 2021’de faaliyete geçen bu merkezde 60 Türk ve 60 Rus askeri görev 
almıştır. (Özsoy, 2023, s.600)

Sahadaki askeri kazanımların diplomatik başarıyla taçlandırıldığı bu sü-
reçte, Türkiye’nin Azerbaycan’a verdiği destek, değişen küresel konjonktürle 
birlikte kilit bir rol oynamıştır. Ankara, savaş boyunca kararlı bir siyasi irade 
sergileyerek Azerbaycan’ın yanında olduğunu en üstü düzeyde beyan etmiş-
tir. Türkiye’nin bu net duruşu, Ermenistan’ın arkasındaki küresel güçlerin 
savaşa doğrudan müdahil olmasını engelleyen bir dengeleyici unsur vazifesi 
görmüştür. (Hasanoğlu, Memmedov,Maharramov, 2020, s.526-527) Askeri 



82  . Oğuz Kağan Bayrakdar

teknolojiler açısından ise, Türk yapımı Bayraktar TB2 SiHA’lar, savaşın sey-
rini değiştiren temel unsur olmuştur. Cumhurbaşkanı İlham Aliyev, SİHA’lar 
vasıtasıyla imha edilen Ermeni mühimmatının maddi değerinin 1 milyar do-
ları aştığını ifade etmiştir. Hususi olarak TB2’lerin Rus menşeli hava savun-
ma sistemlerine karşı gösterdiği üstünlük, modern savaş öğretileri açısından 
dünya çapında dikkat çekmiştir. (Köker, 2023) Ayrıca, Türkiye’nin sağladığı 
teknik desteğin bir parçası olarak TRG-300 KAPLAN füzesi ile Sakarya ve 
Kasırga roketatar sistemlerinin hem savaş alanında hem de Nahçıvan’da ko-
nuşlandırılması savaş sürecinde Azerbaycan’a avantaj sağladığı gibi sonrasın-
da da güvenlik teknolojisinin modernizasyonuna katkı sağlamışlardır. (Özer, 
2025, s.8)

Savaşın sona ermesiyle birlikte ikili ilişkilerde kurumsal müttefiklik dö-
nemi en üst seviyeye ulaşmıştır. 15 Haziran 2021 tarihinde imzalanan Şuşa 
Beyannamesi, iki ülke arasında 2011’den beri süregelen stratejik ortaklığı 
resmen müttefiklik seviyesine taşımıştır. Bu beyanname ile sadece ortak sa-
vunma ve teknoloji paylaşımı değil, aynı zamanda Azerbaycan ve Nahçıvan 
arasındaki Ermenistan topraklarından geçmesi öngörülen ulaştırma kori-
dorunun (Zengezur Koridoru) açılması gibi stratejik hedefler de kayıt altına 
alınmıştır. Bu adım, Türkiye’nin Orta Asya ve Türk dünyası ile coğrafi bağ-
lantısını kesintisiz hale getirecek tarihi bir gelecek projeksiyonu sunmaktadır. 
(Hasanoğlu, Memmedov,Maharramov, 2020, s.528) Bu anlaşmayla, taraflar-
dan birine yönelik saldırı durumunda ortak hareket edilmesi; deniz, hava ve 
uzay teknolojilerinde paylaşım; siber güvenlik ve enerji güvenliği alanlarında 
tam bir mutabakat sağlanmıştır. (Şuşa Beyannamesi, 2021) Beyannamenin 
ardından iş birliği somut projelere dönüşmüş; Su-25 uçaklarının modernizas-
yonu, KAAN Milli Muharip Uçak projesi ortaklığı ve mühimmat üretim hat-
larının Azerbaycan’da kurulması gibi stratejik adımlar atılmıştır. Bu süreci 
destekleyen “Mustafa Kemal Atatürk” ve “Sarsılmaz Kardeşlik” gibi düzenli 
askeri tatbikatlar, iki ordunun operasyonel uyumunu “tek ordu” disiplinine 
yaklaştırmıştır. (Özer, 2025, s.14) Nihayetinde bu süreç, bölgede Rusya’nın tek 
taraflı politik tekelini sona erdirmiş ve Türkiye-Azerbaycan aksını Kafkasya 
jeopolitiğinin belirleyici gücü konumuna getirmiştir.

Sonuç Yerine: Köklü Geçmişten Ortak Geleceğe Türkiye-Azerbaycan 
Kültürel Bağları

Türkiye ve Azerbaycan arasındaki ilişkiler sadece modern siyasi çıkarla-
ra dayalı bir tercih değil, tarihsel derinliği olan organik bir bütünleşme süre-
ci olduğunu çalışmada görülmüştür. 20. Yüzyılın başında Azerbaycan Halk 
Cumhuriyeti döneminde öğretmen gönderilmesiyle somutlaşan eğitim deste-
ği ve alfabe birliği çabaları, Sovyetler Birliği’nin ideolojij bariyerlerine rağmen 
kopmamış; aksine edebi muhaceret ve kültürel figürler aracılığıyla bir direniş 
ve hafıza köprüsü olarak korunmuştur. Haydar Aliyev’in Sovyet döneminde-
ki vizyoner kültürel diplomasi girişimleri, 1991 sonrası kurulacak olan sarsıl-



 . 83Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

maz müttefikliğin tohumlarını atmış; Azerbaycan’ın bağımsızlığını tanıyan 
ilk ülkenin Türkiye olmasıyla bu süreç resmi bir stratejiye dönüşmüştür. 

Bağımsızlık sonrası dönemde iki ülke, kültürel ilişkileri sadece bir kar-
deşlik söylemi olarak değil, kurumsal bir “yumuşak güç” mekanizması olarak 
işletmiştir. Bu noktada Türki’nin kurumsal hafızası ve Azerbaycan’ın kültürel 
mirası şu dinamiklerle birleşmiştir

· Tika ve Kültürel İnşa: Türk İşbirliği ve Koordinasyon Ajansı Başkanlığı 
(TİKA), Azerbaycan’da eğitimden sağlığa, tarımdan kültürel mirasın korun-
masına kadar yüzlerce projeye imza atmıştır. Özellikle tarihi eserlerin resto-
rasyonu ve kütüphanecilik alanındaki teknik destekler, ortak tarih ve kültür 
bilincinin mekanlar aracılığıyla muhafaza edilmesini sağlamıştır.

· YTB ve Türkiye Bursları: Yurtdışı Türkler ve Akraba Topluluklar Baş-
kanlığı (YTB) bünyesinde yürütülen Türkiye Bursları, iki ülke arasındaki be-
şeri böprünün en stratejik unsurlarından biridir. Bağımsızlık sonrası süreçte 
binlerce Azerbaycanlı gencin Türkiye’nin seçkin üniversitelerinde eğitim al-
ması, her iki ülkenin bürokrasisinde, akademisinde ve iş dünyasında ortak 
bir dil konuşan ve ortak değerleri paylaşan gönül elçileri nesli yaratmıştır. Bu 
eğitim seferberliği, toplumsal entegrasyonu bireysel ve profesyonel düzeyde 
kalıcı hale getirmiştir. Günümüze kadar ulaşan bu çaba iki toplumu ortak 
değerler çatısında birleştiren kıymetli bir politikadır.

· Yunus Emre Enstitüsü ve Dil Köprüsü: Bakü Yunis Emre Enstitüsü 
Türkçenin sadece bir iletişim dili değil, bir bilim ve sanat dili olarak  da yay-
gınlaşmasında yadsınamaz bir görev üstlenmektedir.düzenlenen sertifika 
programları ve sanat atölyeleri, iki ülkenin gençliğinin aynı entelektüel ze-
minde buluşmasına hizmet etmektedir. Bununla beraber Yunus Emre Ensti-
tüsü Türkiye’de eğitim almak isteyen Azerbaycanlı gençleri Anadolu Türkçe-
sinde hazırlık eğitimi sunarak ikili ilişkilerin gelişimine katkı sağlamaktadır.

· Çok Taraflı Kurumsal Bağlar(TÜRKSOY- TDT ve TÜRKPA): Azerbay-
can ve Türkiye’nin lokomotif olduğu TÜRKSOY, Türk dünyasının UNES-
CO’su misyonuyla somut olmayan kültürel mirasın korunmasında ve Nevruz 
kutlamaları gibi ortak değerlerin küresel ölçekte tanıtılmasında önem arz 
etmektedir. Bunun yanı sıra Türksoy bünyesinde her yıl Türk dünyası kül-
tür başkentlerinin belirlenmesi de yine şehirler bağlamında kültürel ilişkile-
rin gelişmesine katkı sağlamaktadır. Nahçıvan anlaşmasıyla temelleri atılan 
Türk Devletler Teşkilatı (TDT), Türkiye ve Azerbaycan’ın öncülüğünde Türk 
dünyasının entegrasyon merkezi haline gelmiştir. Teşkilat bünyesinde kabul 
edilen “Türk Dünyası 2040 Vizyonu” kültürel bağların ekonomik ve siyasi 
bir güce dönüşmesini hedeflemekte; ortak tarih kitabı projeleri ve kültürel 
mirasın korunması faaliyetleriyle iki ülke arasındaki entegrasyonu üst se-
viyeye taşımaktadır. Türk Devletleri Parlamenter Asamblesi (TÜRKPA) ise 
ilişkilerin sadece yürütme düzeyinde değiş, halkın temsilcileri olan meclisler 



84  . Oğuz Kağan Bayrakdar

düzeyinde de kurumsallaşmasını sağlamıştır. Yasaların uyumlaştırılması ve 
ortak hukuki zemin arayışları, kültürel müttefikliği siyasi bir güvenceye ka-
vuşturmuştur.

2020 yılından meydana gelen 44 günlük İkinci Karabağ savaşı, Türkiye 
ve Azerbaycan ilişkilerinde yeni bir dönüm noktası oluşturmuştur. Bu savaş 
kültürel ilişkilerin sadece duygusal bir zemine dayanmadığını, iki ülkenin 
“kader birliği” içinde olduğunu da göstermiştir. Savaş sürecinde her iki ülke-
de karşılıklı olarak dalgalanan bayraklar “iki devlet, tek millet” şiarının top-
lumsal tabanda ne denli içselleştirildiğinin göstergelerindendir. Savaş sonrası 
Azerbaycan’ın hemen her yerinde kutlama yapan halk, Azerbaycan bayra-
ğıyla birlikte Türkiye’nin bayrağını da bu gösterilerde gururla taşımışlardır. 
Yine 15 Haziran 2021’de imzalanan Şuşa beyannamesi, askeri müttefikliğin 
yanı sıra kültürel bir ihya taahhüdü olarak da gözükmektedir. Şuşa’nın Türk 
Dünyası Kültür Başkenti ilan edilmesi ve Xarıbülbül Müzik Festivali’nin dü-
zenlenmesi, kültürel bağların olumlu anlamda seyrettiğinin göstergeleridir.

Sonuç olarak, Türkiye ve Azerbaycan arasındaki kültürel dinamikler, 
bugün savunma sanayinden enerji politikalarına kadar her alanda itici bir 
güç vazifesi görmektedir. Zengezur Koriduru’nun hayata geçirilmesi hede-
fi, bu kültürel yakınlaşmayı coğrafi bir süreklilikle birleştirecektir. TDT ve 
TÜRKPA gibi kurumların güçlenmesiyle, Haydar Aliyev’in temellerini attığı 
bu model, tüm Türk dünyasının entegrasyonu için altın standart haline gel-
miştir. Karabağ zaferi ile perçinlenen bu yeni dönem, Kafkasya’da barışın ve 
kültürel rönesansın teminatı olacaktır.



 . 85Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Kaynakça

Akpınar, Y. (1994). Azeri edebiyatı araştırmaları. Dergah Yayınları.

Azerbaycan Tarihi (1936). Cilt VI. Bakü.

Azerbaycan Tarihi (1936). Cilt VII. Bakü.

Baykar. (2024, 8 Mart). Ortak araştırma geliştirme ve üretim iş birliği söz-
leşmesi. https://www.baykartech.com

Brzezinski, Z. (1992). Büyük çöküş (G. Keskin & G. Pakkan, Çev.). İş Ban-
kası Kültür Yayınları.

Cafersoy, N. (2001). Elçibey dönemi Azerbaycan dış politikası (Haziran 
1992-Haziran 1993): Bir bağımsızlık mücadelesinin diplomatik öyküsü. Avras-
ya Stratejik Araştırmalar Merkezi Yayınları.

Cumhuriyet Gazetesi. (1975, 9 Haziran). Azeri yazar Anar edebiyatları-
nın Türkiye’de tanınmamasından üzgün. s. 6.

Elekberli, E. (2008). Gerbi Azerbaycanlıların 1988-ci il soykırımı (Belgele-
rin dili ile). Nurlan Neşriyatı.

Hasanoğlu, M., Memmedov, A., & Maharramov, B. (2020). İkinci Kara-
bağ Savaşı sonrası Azerbaycan–Türkiye ilişkileri. Uluslararası Yönetim Aka-
demisi Dergisi, 3(3), 522–529. https://doi.org/10.33712/mana.840199

Kasım, K. (2003). Türkiye’nin Kafkasya politikası. T. Göksu, H. H. Çevik, 
& A. Baharçiçek (Ed.), 1980–2003 Türkiye’nin dış, ekonomik, sosyal ve idari 
politikaları içinde, Siyasal Kitabevi.

Kennedy, P. (1999). Yirmi birinci yüzyıla hazırlanırken (F. Üçcan, Çev., 3. 
Baskı). Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.

Köker, İ. (2020). Dağlık Karabağ: İHA ve SİHA’ların rolü ne oldu, Azer-
baycan’a nasıl avantaj sağladı?. BBC Türkçe. https://www.bbc.com/turkce/
haberler-dunya-54917938

Lane, D. (1990). Soviet society under Perestroika. Routledge.

Milliyet Gazetesi. (1967, 26 Eylül). Demirel’e tekke ve cüppe hediye edildi.

Milliyet Gazetesi. (1991, 16 Mart). Özal’a Azerbaycan’da coşku. http://ga-
zetearsivi.milliyet.com.tr/

Ortaylı, İ. (2006). İmparatorluğun en uzun yüzyılı (25. Baskı). Alkım Ya-
yınları.

Özer, Ç. (2025). II. Karabağ Savaşı sonrasında Türkiye Azerbaycan gü-
venlik ve savunma ilişkileri. İstanbul Kent Üniversitesi İnsan ve Toplum Bi-
limleri Dergisi, 6(1), 1-27.



86  . Oğuz Kağan Bayrakdar

Özsoy, B. (2023). 1918’den 2023’e Türkiye-Azerbaycan ilişkilerinin askeri 
boyutu. Güvenlik Stratejileri Dergisi, 19(46), 585-605. https://doi.org/10.17752/
guvenlikstrtj.1354438

Qasımlı, M. C. (2006). Heydər Əliyev — istiqlala gedən yol (1969–1987-
ci illər). Bakı Universiteti Nəşriyyatı.

Qasımlı, M. (2006). Azerbaycan Türklerinin millî mücadele tarihi 1920-
1945 (E. N. Necef, Çev.). Kaknüs Yayınları.

Qasımlı, M. (2007). SSCB-Türkiye münasebetleri (Türkiye’de 1960 darbe-
sinden SSCB’nin dağılmasına kadar): Cilt 1 (1960-1979). Adiloğlu Neşriyatı.

Ruintən, S. (2009). Azərbaycanın Türk dövlətləri ilə siyasi əlaqələrinin 
mərhələləri və xarakteri haqqında (XX əsrin 90-cı illəri-XXI əsrin əvvəlləri). 
Tarix və onun problemləri, (3), 149-157.

Saray, M. (1993). Azerbaycan Türkleri tarihi. Nesil Yayıncılık.

Şimşir, S. (2001). Azerbaycanlıların Türkiye’de siyasi ve kültürel faaliyetle-
ri (1920–1991). Azerbaycan Kültür Derneği Yayınları.

Şuşa Beyannamesi. (2021, 15 Haziran). Türkiye Cumhuriyeti Cumhur-
başkanlığı. https://www.tccb.gov.tr/assets/dosya/2021-06-15-Azerbaycan-Su-
sa-Beyannamesi.pdf

Taghiyev, O. (2023). İkinci Karabağ Savaşı: Türkiye medyasında yansıma-
ları [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Atatürk Üniversitesi.

Turan, R. (2016). Türkiye’de bir Azerbaycanşinaslık ocağı: Azerbaycan 
Kültür Derneği. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 5(3), 
1182-1203.



Bölüm
6

OSMANLI DEVLETI’NDE BAKIR PARANIN 
TEDAVÜLDE OLDUĞU DÖNEMDE GÜMÜŞ VE ALTIN 

PARALARIN DURUMU (1686-1693)

Sevda DANIK1

1  Dr., Fırat Üniversitesi, sdanik@firat.edu.tr, https://orcid.org/0000-0003-2705-6250 



88  . Sevda Danik

Giriş

 Osmanlı Devleti’nde XVII. yüzyılın sonlarında uzun süren ve başarısız-
lıkla sonuçlanan savaşlar nedeniyle Anadolu’da eşkıyalık faaliyetleri çoğal-
mış, Anadolu’dan ve düşman işgaline uğrayan yerlerden toplanması gereken 
vergiler toplanamadığından, askerlerin bir yıllık maaşları ödenememiştir. 
Zenginlerden zorla para toplama, yeni vergiler koyma gibi yollara başvurula-
rak asker maaşları ödendiyse de yeni yapılacak seferler için artık para buluna-
cak bir yer kalmayınca, akçe gibi kullanılmak üzere, 13 Eylül 1688 tarihinde 
2’si bir akçeye rayiç olmak üzere bakır para (mankur) darp edilmiştir. Bu ilk 
mankurlar piyasada çok rağbet görünce 3,5 ay sonra her bir mankurun bir 
akçeye rayiç sayılmasına karar verilmiştir. 

Akçe gümüş, mankur bakırdan üretilirdi. Akçe bu dönemde her ne 
kadar züyûf, kırpık ve kızıl olsa da yine de içinde bir miktar gümüş vardı. 
Mankur ise tümüyle bakırdı. Akçe ile mankurun eşdeğer sayılması herke-
sin verirken mankur, alırken gümüş para almak istemesine sebep olmuştur. 
Ayrıca aradaki farkın büyüklüğü Balkanlarda yoğun bir kalpazanlık faaliye-
tine sebep olmuş, sahte mankurlar Edirne ve Tekirdağ üzerinden ya da deniz 
yoluyla iskelelerden İstanbul ve Anadolu içlerine yük yük gönderilmiştir. Bu 
durum içinden çıkılmaz bir hâl alınca yaklaşık 3 yıl sonra 8 Kasım 1691 ta-
rihinde mankur tedavülden kaldırılmıştır. Bu çalışmada mankurun tedavül 
ettiği dönemde tedavülde olan gümüş ve altın paraların durumu incelenmiş-
tir. Mankur darbının birkaç yıl öncesi ve sonrası da dikkate alınarak, değer-
lendirilmiştir.

Mankurun piyasaya sürüldüğü dönemde tedavülde yaygın olarak bulu-
nan gümüş küçük paralar akçe ve pare; büyük gümüş paralar ise esedi guruş 
ve riyal guruştur. Az miktarda zolota, sümün ve lipur kullanımına da rast-
lanmaktadır. 

Osmanlı Devleti’nin ilk sikkesi “akçe” dir. Akçe; beyaz, parlak, temiz an-
lamlarına gelen “ak” kökünden türemiştir (Sahillioğlu, 1989, s. 224). Akçenin 
ilk defa Osman Bey zamanında darp edildiğine dair bazı bilgiler mevcutsa da 
(Aykut, 2002, s. 823; Yılmaz, 2018, s. 763-788), sikke darbı bağımsızlık alâmeti 
olduğundan, genel kabul edilen görüş akçenin ilk defa 1326 yılında Orhan 
Bey tarafından darp edildiği ve Orhan Bey’in bağımsızlığını ilan ettiğidir 
(Pamuk, 2017, s. 28). Akçe saf gümüşten darp edilen bir sikke idi (Aykut, 2002, 
s. 823). Hem günlük alışverişlerde para olarak kullanılır, hem de diğer parala-
rın değerini tespit etmekte ölçü birimi (muhasebe sikkesi) olarak kullanılırdı 
(Berkes, 2018, s. 201-202, 210). Akçe, 1640 yılına kadar Osmanlı ekonomisinin 
temeli olmuş (Sahillioğlu, 1965, s. 1-2), 1640’lardan itibaren darphanelerde 
sikke üretimi hızla azalmış ve bozuk ayarlı sikkeler üretilmeye başlanmıştır 
(Pamuk, 2017, s. 137). Devlet, genelde paraya ihtiyaç duyduğunda tedavülde-
ki akçeleri toplayıp, içindeki gümüşü azaltarak, tekrar tedavüle sürerdi. Bu 



 . 89Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

durum akçenin zamanla çok küçülmesine ve kullanışsız hale gelmesine se-
bep olmuştur (Akdağ, 2014, s. 533). Akçedeki gümüş her azaltıldığında, akçe 
değer kaybetmiş ve alım gücü azalmıştır. 1685 yılında 100 dirhem gümüşten 
1250 adet akçe kesilirken, akçenin içeriğindeki gümüş miktarı 0,256 gramdı. 
1688 yılında 100 dirhem gümüşten kesilen akçe miktarı 1700’e (gümüş içeriği 
0,189 gram), 1692’de 2300’e (gümüş içeriği 0,139) (Sahillioğlu, 1989, s. 226) ve 
hatta 2400’e (gümüş içeriği 0,134) çıkarılmıştır (Silahdar Fındıklılı Mehmed 
Ağa, 2012, s. 1391, 1408). Mankurun tedavülde olduğu dönemde züyûf, kır-
pık ve kızıl akçelerin çokluğu dikkat çeker. Devlette bu duruma daha fazla 
kayıtsız kalamamış ve mankuru kaldırdıktan sonra akçenin değerini daha 
da düşürerek, piyasadaki düşük ayarlı akçelerin seviyesine getirmiştir. Bu dö-
nemde tedavülde bulunan akçeler züyûf, kırpık ve kızıl olduğundan pek çok 
farklı isimle anılmıştır. Belgelerde hurde (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 655/57; 
BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 70/12; BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 705/33; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Bursa B-151/73; BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 156/19; BOA, MŞH.
ŞSC.d. İstanbul [T. 2] 252/154), cedid (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 70/13; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Edirne 68/26; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 519/62; BOA, MŞH.ŞS-
C.d. Trabzon [Ek Belge 1] 1855/47; BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 159/27), züyûf 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 69/96; BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 69/78), züyûf 
hurde (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 69/13), ufak (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 
69/59-60), çürük (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-148/56), mağşûş (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Bursa B-151/30), çil (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 71/85; BOA, MŞH.ŞS-
C.d. Edirne 73/34; BOA, MŞH.ŞSC.d. Trabzon 1856/17), beyaz (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Afyon 522/41; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/47), kızıl (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Bursa B-148/13), ceyyid-i cedid (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-286/38), 
çarşu akçesi (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 521/15) ve sağ akçe (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Rodoscuk [Tekirdağ] 1622/49) isimlerine rastlanmaktadır. 

Bu dönemde tedavülde çok rastlanan bir diğer küçük para paredir. Pare, 
aslında Mısır’ın parasıdır. İlk olarak Memlük Sultanı el-Meliküˈl-Müeyyed 
Şeyh el-Mahmûdî ez-Zâhirî zamanında (1412-1421) darp edilmiştir. Bölgenin 
gümüş para birimi olan, Halep’te darp edilen ve 1518’de 2 akçe değerinde 
olan bu sikkeye Memlükler “nısf (yarım)”, Avrupalılar “medin” ve Osman-
lılar “pare” adını vermişlerdir (Tezcan, 2009, s. 466). Osmanlı Devleti’nde 
pareye ilk defa 1525 tarihli Mısır Kanunnamesi’nde rastlanmaktadır. Bu ka-
nunnamede %84 gümüş içeren 100 dirhem gümüş ve bakır karışımından 250 
pare kesilmesi emredilmiştir (Akgündüz, 1993, s. 139). Pare, akçeden büyük-
tü ve içinde bir miktar bakır vardı. Akçe daha fazla küçültülemediğinden, 
akçenin yerini almak üzere pare darbına karar verilmiştir. İlk olarak 1685’de 
Darphane-i Amire’de 70 ayarında gümüş-bakır karışımından 1000 adedi 240 
dirhem gelecek şekilde darp edilmiştir (Sahillioğlu, 1965, s. 70). 22 Temmuz 
1688 tarihinde ise ağırlığı biraz azaltılarak her 1000 adedi 230 dirhem olmak 
üzere 70 ayarında darp edilmiştir (BOA, MAD.d. 1078/151)1. Mankurun te-
1  1686 yılı şubat ayında darphaneye pare kesilmesi için gümüş teslim edilmiştir. BOA, İE.DRB.d. 



90  . Sevda Danik

davülde olduğu dönemde pare de akçe gibi züyûf ve kırpıktır. Bu nedenle 
almaktan kaçınılmış ve hatta mankur ile aynı kategoride değerlendirilmiştir. 
Bazı belgelerde divani (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 505/19), hurde (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Edirne 656/27; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/63; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Bolu 836/26), cedid (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/66; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Bursa B-210/136; BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 161/20) ve züyûf pare (BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Edirne 69/6; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-286/33) gibi isimler kul-
lanılmıştır.

Osmanlı topraklarında yaygın olarak bulunan büyük gümüş paralar ise 
esedi guruş ve riyal guruştur. Bu paralar yabancı kökenlidir. Ortaçağlarda 
değerli maden kıtlığı sebebiyle Avrupa’da bir gram veya daha küçük gümüş 
sikkeler üretiliyordu. XI. yüzyıldan itibaren Orta Avrupa’da yeni gümüş ma-
denlerinin işletilmeye başlaması ve ticaretin de canlanmasıyla daha büyük 
gümüş sikkeler üretilmeye başlandı. XIII. yüzyılda Kuzey İtalya’da önce 2 
gramlık daha sonra da 4 gramlık sikkeler tedavüle çıkarıldı. Ardından Av-
rupa’nın diğer yerlerinde de bu sikkelerden darp edilmeye başlandı. İtalya’da 
“grosso” Orta Avrupa’da “groschen” olarak adlandırılan bu sikkelere Os-
manlılar “guruş” adını vermiştir. XVI. yüzyılda Amerika kıtasının keşfiyle 
Meksika ve Peru’daki madenlerden eski Dünya’ya büyük miktarda altın ve 
gümüş akmaya başladı. Bu madenlerin bir kısmı Güney Amerika’da bir kısmı 
da Avrupa’da sikke olarak darp ediliyordu. Aynı dönemde ticarette gelişince 
Avrupa’nın büyük boy gümüş sikkeleri bütün dünyaya yayıldı. XVI. yüzyılın 
ortalarından itibaren Balkanlar üzerinden Osmanlı topraklarına da giren bu 
sikkelerden Hollanda talerine yaygın olarak “esedi guruş”, İspanyol sekiz re-
allik parçasına “riyal guruş” denilmiştir (Pamuk, 2002, s. 458). Mankurun te-
davülde olduğu dönemde kalp guruş (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 655/22; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Edirne 656/57; BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 706/12), kalp esedi 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 656/56) ve mağşûş guruşlara (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Bursa B-151/63-64) rastlanıyorsa da yine de en güvenilir paraların guruşlar 
olduğu, guruşlara olan talebin çokluğundan anlaşılmaktadır. Ancak bu dö-
nemde guruşların rayici, akçenin, parenin ve mankurun züyûfluğu nedeniyle 
çok değişkendir. 

 Tedavülde az miktarda rastlanılan paralar ise zolota, sümün ve lipurdur. 
XVII. yüzyıldan itibaren Osmanlı topraklarında görünmeye başlayan zolo-
ta, Polonya (Lehistan)’da darp edilen gümüş bir paraydı (Sahillioğlu, 1958, s. 
152). Osmanlı Devleti 1690 yılında ilk defa kendi büyük boy gümüş sikkesini 
darp etmeye karar verdiği zaman bu dönemde 80 akçe rayici olan zolotayı ör-
nek almıştır (Sahillioğlu, 1965, s. 91)2. Bu guruşlara II. Süleyman zamanında 

1-46/3. 1687 yılının başlarında ocak ve mart aylarında pare kesildiği bilinmektedir. BOA, AE.SMMD.
IV.d. 34-3874/1; BOA, İE.DRB.d. 1-25/1.
2  Halil Sahillioğlu; Zolotanın aktif para olduğunu; fakat para biriminin fiilen darp edilmeyen esedi 
guruş olduğunu; zolotanın esedinin 2/3’si kıymetinde (80 akçe) olduğunu ve bunun yarımlığının 
esedinin 1/3’i (40 akçe) olduğunu ve bu sebeple yarımlığına sülüs denildiğini; hesaplar ve kıymet 



 . 91Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

darp edildiğinden “Süleymani Zolota” da denilmiştir (BOA, İE.DRB.d. 1/78). 
1640’tan sonra tedavülde sadece kullanılmaktan aşınmış akçeler ve bunların 
düşük ayarda olanları vardı. Bu dönemde Osmanlı topraklarına Fransa’nın 
real de huit adındaki “beş sollük” sikkesi gelmeye başladı (Sahillioğlu, 1978, 
s. 16). Fransa’da bu sikkelerin 12’si İspanya’nın sekiz reali (riyal guruş) de-
ğerinde iken, Osmanlı piyasalarında 8’ine bir riyal guruş değer verildi. Bu 
nedenle Osmanlıda bu sikkelere Arapça sekizde bir anlamına gelen “sümün” 
adı verilmiştir. Oluşan büyük kur farkı nedeniyle Fransız tüccarları kısa sü-
rede bu sikkeden Osmanlı topraklarına getirmeye başladılar. Sikkelerin gör-
düğü büyük rağbet karşısında aynı ağırlıkta gümüş içeriği azaltılmış bakırı 
çoğaltılmış sahte sümünler getirdiler. Bu kârlı ticarete İtalyan ve Hollandalı 
tüccarlarda katıldı (Pamuk, 2017, s. 144-145). Sahte sümün ticareti 1656-1669 
yılları arasında yoğunlaşmıştır (Sahillioğlu, 1965, s. 16, 47). Osmanlı Devleti 
bu parayı 1670’te yasaklamıştır (Sahillioğlu, 1958, s. 151). Fakat ufak para ih-
tiyacını karşılayan bu sikkeyi tamamen tedavülden kaldırmamıştır (Pamuk, 
2017, s. 147). Nitekim mankurun tedavülde olduğu dönemde sümüne de rast-
lanmaktadır. Bazı belgelerde Hollanda parası olduğu tahmin edilen lipur’un 
da ismi geçmektedir (Sahillioğlu, 1965, s. 53). 

 Altın paralar günlük alışverişlerde kullanılmazdı; hatta ev, bağ, bahçe 
gibi büyük fiyatlı malların alım-satımlarında dahi kullanılmamıştır. Altın 
paralar birikim yapmak amacıyla veya cizye, avarız, nüzul gibi vergilerin 
ödenmesinde kullanılırdı. Bu dönemde tedavülde olan altın paralar; frengi 
(yaldız), üngürüs (Macar) ve şerifi altındır. Akçenin ve mankurun züyûfluğu 
altın paraların rayicinin artmasına sebep olmuştur. Altın paraların da ayarı 
bozuk olanlarına rastlanmaktadır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 72/20-21).

Devlet, mankur öncesi dönemde cizye, avarız, nüzul, sürsat gibi vergi-
lerin tahsilinde esedi ve riyal guruşu 2’şer akçe düşük tutarak aradaki farkı 
say i̔ hazineye aktarıyordu. Önceleri kur farkı 2 akçe gibi çok düşük bir rakam 
iken, mankur kaldırılmadan birkaç ay önce başlayan ve mankur kaldırıldık-
tan sonra da devam eden hazineye girerken ve hazineden yapılan masraflarda 
uygulanan kur farkı guruşda 40 akçeye, altın paralarda 90 ve 100 akçeye çı-
karılmıştır. 

 Bu dönemde para arzında bir yetersizlik vardır. Tedavülde olan para-
lar züyûf, kırpık ve kullanılmaktan aşınmış, kızıla dönmüştür. Mankurun 
tedavüle çıkarılma nedeni de bu para arzındaki yetersizliktir. Nitekim man-
kur bakır olmasına ve hazineye alımı devletin zararına bir durum olması-
na karşın, vergi ödemelerinde de kabul edilmiştir. Mesela 24 Aralık 1688-2 
Ocak 1689 tarihli İstanbul Kaymakamı Ömer Paşa, İstanbul kadısı ve ikin-
ci defterdar Ali’ye hitaben yazılan fermanda bu sene yapılacak olan seferin 
mühimmatı için avarızhanelerden tahsili ferman olan paranın ödenmesinde 
takdirlerinin esedi ile ödemelerin zolota ile yapıldığını söylemektedir. Sahillioğlu, 1965, s. 91. Ancak 
bu durum çok karışıktır. Çünkü belgelerde zolotaya veya zolota guruşa pek rastlanmamaktadır. 



92  . Sevda Danik

guruş, esedi guruş, tam vezinli ve sahih ayarlı altın bulup vermekte fukaranın 
zorlandığı ve tahsilinde zorluk çekildiği bildirildiğinden, fukaranın hallerine 
merhameten guruş, esedi ve tam vezinli altının yanısıra, her biri bir akçeye 
rayiç Darphane-i Amire’de darp edilen mankurun kabul edilmesi emredil-
miştir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 98/35/192). 

1. Gümüş Paraların Durumu

1.1. Akçe

 Mankur tedavülü öncesinde akçe piyasada pek bulunmuyordu. Teda-
vülde bulunan akçeler ise ya kullanılmaktan aşınıp kızıla dönmüş, ya kenar-
ları kırpılarak gümüşü çalınmış veya içine fazla miktarda değersiz maden 
karıştırılarak gümüşü azaltılmış olanlardı. Bu nedenle diğer paraların serbet 
piyasada rayiçleri, resmi rayiçlerinden daha yüksekti. Nitekim ücret ödeme-
lerinde riyal ve esedi guruşun olması gereken rayiçlerinden daha fazlaya söy-
lendiği; kızıl, kırkık ve züyûf akçe teklif edildiği yönünde çok sayıda şikâyet 
olmuştur. Mesela Konya kadısına hitaben yazılan 14-23 Mart 1688 tarihli bir 
fermanda Sultan Selim Han Vakfı dervişlerinden olan Hüseyin ve Mehmed 
beratları gereği vakfın mütevellisinden ücretlerini talep ettiklerinde mütevel-
li riyal ve esedi guruşun rayicini fazla söylediğinden, dervişler şikâyette bu-
lunmuşlardır (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/27). 3-12 Nisan 1688 tarihli Mihaliç 
(Bursa) naibine hitaben yazılan bir fermanda bir köyde bulunan mescidin ça-
lışanları beratları gereği ücretlerini hazineye alındığı gibi kâmil (riyal) guruş 
120, esedi guruş 110, pare 3 akçeye ve halisüˈl-ayar akçe talep ettiklerinde 
mütevelli riyal ve esedi guruşu ziyadeye söyleyip; kızıl, kırkık ve züyûf akçe 
teklif ettiğinden, vakfın çalışanları şikâyette bulunmuştur (BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 11/85/166). 13-22 Nisan 1688 tarihli Tokat kadısına hitaben gönderilen 
bir fermanda emekli maaşını Tokat Mizan Hariri Mukataası malından alan 
bir yeniçeri, maaşını almak istediğinde guruş ziyadeye söylenip, kızıl ve kır-
kık akçe teklif edildiğinden merkeze şikâyette bulunmuştur (BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 11/89/173). 2-11 Mayıs 1688 tarihli Sivas kadısına hitaben gönderilen 
bir başka fermanda ise Sivas Kalesi askerleri beratları gereği ulûfelerini Sinop 
İskelesi Mukataası’ndan almak üzere mukataa eminlerinden ve cizye vergi-
sinden almak üzere cizyedarlardan talep ettiklerinde verilmeyip, daha sonra 
aldıklarında ise guruşu ziyadeye sayıp, kızıl ve züyûf akçe teklif edildiğini 
söylemişler ve halisüˈl-ayar akçe almak için merkezden emri şerif rica etmiş-
lerdir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/124/244)3.

 Vergi ödemelerinde reayanın züyûf, kırpık ve kızıl akçe teklif etmeleri, 
vergi tahsildarlarının şikâyetlerine sebep olmuştur. Mesela 1-10 Haziran 1688 

3  Mankur öncesi maaşların kızıl, kırpık ve züyûf akçe ile ödendiğine dair Sivas, Konya, Mihaliç 
(Bursa), İstanbul, Edirne ve Tokat’tan yapılan şikâyetler için bkz. BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/170/335; 
BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/249/493; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/89/173; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 
11/278/551; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/124/244; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/27/1; BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 11/85/166.



 . 93Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

tarihli Uşak kadısına hitaben gönderilen bir fermanda Yusuf Çavuş, Uşak Ka-
zası ve ona bağlı köylerin vergilerini talep ettiğinde reayanın guruşu ziyadeye 
söylediğini ve züyûf akçe teklif edip, zeamete zarar verdiklerini merkeze bil-
dirmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/170/335). 3-12 Nisan 1688 tarihli Merzi-
fon (Amasya) ve Amasya kadısına hitaben gönderilen bir fermanda Sultan 
Mehmed Han’ın validesi Devlet Hatun Evkafı’nın mütevellisi evkaf defterin-
de kayıtlı reayadan resmi bennak vs. vergilerini talep ettiğinde, bazılarının 
züyûf, kızıl ve kırkık akçe teklif edip, vakfa zarar verdiklerini merkeze bil-
dirmiş ve merkezden hükmü hümayun rica etmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 
11/79/154). 12-21 Mayıs 1688 tarihli Zağra-i Atik (Bulgaristan) ve Akçakızan-
lık (Bulgaristan) kadılarına hitaben gönderilen bir fermanda 1098 (1686/1687) 
senesine mahsup olmak üzere Zağra-i Atik ve Akçakızanlık kazaları kıptiyan 
cizyeleri tahsili için görevlendirilen el-Hac Mustafa, bazı sipah ve yeniçerile-
rin Kıptilere sahip çıkıp, himayelerine aldıklarından Kıptilerin züyûf pare ve 
hurde akçe teklif edip, devlete zarar verdiklerini merkeze bildirmiş ve mer-
kezden verilen emirde vergilerin eskiden olduğu gibi tahsil edilmesi emredil-
miştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/202/399). 12-20 Şubat 1689 tarihli Dimetoka 
(Yunanistan) naibine hitaben gönderilen bir fermanda 1100 (1688/1689) se-
nesine mahsup olmak üzere Dimetoka Kazası’nın celebkeşan ve nüzul bede-
linin tahsili ile görevlendirilen kimseler, Seyyidler Karyesi ahalisinin nüzul 
ve celebkeşan vergilerini, yine aynı karyeden Yusuf’un tahsil ettiğini ve tahsil 
ettiği paraları Yusuf’dan talep ettiklerinde Yusuf’un züyûf, kızıl ve kırık akçe 
teklif ederek devlete zarar verdiğini merkeze bildirmişlerdir (BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 12/140/267/1196)4.

 Mankurun tedavülde olduğu 1688 Eylül ayı ile kaldırıldığı 1691 Kasım 
ayı arasında da aynı şikâyetler devam etmiştir. Beratla tayin olunan devlet 
görevlileri veya mukataadan maaş alan çalışan, emekli ve asker ulûfelerinde 
şikâyetlere rastlanmaktadır. Mesela 12-20 Nisan 1689 tarihinde Tokat monla-
sına hitaben gönderilen bir fermanda Abdurrahman Mehmed, Tokat Mizan 
Mukataası malından almak üzere günlük 11 akçe emekli ulûfesini beratı ge-
reği hazineye alındığı rayiç üzerinden talep ettiğinde guruşu ziyadeye söy-
leyip, kızıl ve kırkık akçe teklif ettiklerini merkeze bildirmiş ve merkezden 
verilen emirde hazineye alındığı rayiç üzerinden verilmesi emredilmiştir 
(BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 13/61/118/574). Bu durum sadece Anadolu toprakları 
ile sınırlı değildir. Genel olarak Osmanlı topraklarında akçenin kızıl, kırpık 
ve züyûf olduğu görülmektedir. Mesela 2-11 Nisan 1689 tarihinde Midil-
li Kalesi’nin dizdarı el-Hac Mahmud ile gureban ve topçiyan ağaları kaleyi 
koruyup, üzerlerine düşen görevi yaptıklarını ve karşılığında mevaciplerini 
mukataa emini olanlardan hazineye alındığı gibi talep ettiklerinde, mukataa 
eminlerinin riyal ve esedi guruşu ziyadeye sayarak kızıl, kırkık ve züyûf akçe 

4  Edirne’de vergi ödemelerinde esedi ve riyal guruşun ziyadeye verildiği; züyûf, kızıl ve kırpık akçe 
teklif edildiğine dair diğer örnekler için bkz. BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/202/399; BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 13/137/1335.



94  . Sevda Danik

teklif ettiklerinden başka buğday, arpa vs. hububat teklif ettiklerini merkeze 
şikâyet etmişlerdir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 13/56/107/521). Bugün Bulgaristan 
sınırları içinde yer alıp, önceden Osmanlı toprakları olan Plevne ve Niğbo-
lu’da da benzer şikâyetler yapılmıştır. 25 Ekim-2 Kasım 1690 tarihinde Plevne 
kadısı ve Niğbolu mütesellimine hitaben gönderilen bir fermanda Plevne’de 
bulunan Mihal Bey’in bina ettiği camide imam olan Ahmed, Mustafa, Der-
viş, diğer Ahmed ve Hacı Abdullah hizmetleri karşılığında beratları gereği 
hazineye alındığı üzere ücretlerini talep ettiklerinde mütevelli kaymakamı 
olanların guruşu ziyadeye sayıp, kızıl, kırkık ve züyûf akçe teklif ettikleri-
ni merkeze bildirmişler ve merkezden verilen emirde hazineye alındığı rayiç 
üzerinden verilmesi emredilmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 14/79/153/626)5.

 Mankur tedavülden kaldırıldıktan sonra da benzer şikâyetler devam 
etmiştir. Mesela 29 Mart-7 Nisan 1692 tarihinde İstanbul kadısına hitaben 
gönderilen bir fermanda İstanbul gümrüğü malından almak üzere berat ile 
duâgûyî (duâ eden) vazifesini yerine getiren Hüdayar, gümrük emininin 
maksûs (kırpılmış) pare, kızıl ve kırkık akçe teklif ettiğini merkeze bildirmiş 
ve merkezden verilen emirde rayiç olduğu üzere sağ akçe verilmesi emredil-
miştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/15/28/131). Bir başka belgede ise 120 akçe 
olması gereken guruşun 300 akçeye rayiç sayıldığı görülmektedir. 29 Mart-7 
Nisan 1692 tarihli Tokat naibine hitaben gönderilen bir fermanda Tokat’ta 
bulunan Ali Paşa Camii’nde imam olan Abdurrahman ücretini mütevelliden 
talep ettiğinde, mütevellinin guruşu 300 akçeye saydığını merkeze şikâyet et-
miştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/14/26/124). 8-16 Nisan 1692 tarihli Ahyolu 
(Bulgaristan) kadısına hitaben gönderilen bir fermanda ise Pazarcı Ali İbra-
him seferde iken bir eli ve iki ayağının yaralanıp, Ahyolu Memlahası Muka-
taası’ndan almak üzere günlük 7 akçe vazife ile emekliye ayrıldığını, beratı 
gereğince vazifesini mukataa emininden talep ettiğinde, resim ve harç gibi 
bahanelerle yarısını eksik verdiğini, bundan başka kırık, kızıl ve züyûf akçe 
teklif ederek kendisine zulüm ettiğini merkeze bildirmiş, merkezden verilen 
emirde ulûfesinin rayiç olan akçeden verilip, harç namıyla bir akçe dahi alın-
maması emredilmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/30/58/273)6.

 Mankur tedavüle çıkarıldıktan 3,5 ay sonra itibari değer verilerek bir 
mankurun bir akçeye rayiç sayılmasıyla itibardan düşmüş ve herkes elindeki 
mankuru çıkarıp, gümüş ve altın paraları saklamaya başlayınca devlet man-
kur kullanımını üçte bir oranında sınırlandırmıştır. 20 Ağustos 1691 tarihin-
5  Mankurun tedavülde olduğu dönem akçenin kızıl, kırpık ve züyûf olduğu ve bu nedenle ücret 
ödenirken guruşun ziyadeye rayiç sayıldığı İstanbul, Tokat, Kayseri, Midilli, Plevne (Bulgaristan) 
ve Sinop’a ait diğer örnekler için bkz. BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 13/128/1223; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 
13/148/1445; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 14/3/1; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11/278/551; BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 13/61/574; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 13/56/521; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 14/79/626.
6  Mankur kaldırıldıktan sonra da ücret ödemelerinde guruşun ziyadeye geçtiği kızıl, kırpık ve züyûf 
akçe teklif edildiğine dair Ankara, Konya, İstanbul ve Rodos (Yunanistan)’dan yapılan şikâyetler için 
bkz. BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/102/961; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/4/18; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 
16/28/260; BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/93/869.



 . 95Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

de çıkarılan sülüs sülüsan fermanında mankur kullanımı her türlü alışverişte 
üçte bir oranında sınırlandırılırken, akçe kabul edilmediği görülmektedir. Bu 
ferman ile vergi ve alışverişlerde üçte bir oranında mankur, üçte iki oranın-
da altın ve gümüş para (guruş) veya pare kullanılmasına karar verilmiştir. 
Bu kural sadece vergi ödemeleri ile sınırlı kalmamış, maaş ödemeleri ve her 
türlü alışverişte de geçerli sayılmıştır (BOA, A.DVNS.MHM.d. 102/14; BOA, 
A.DVN.ŞKT.d. 13/27; BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1619/61). Bu 
kuralın bu tarihten önce de zaman zaman uygulandığı görülmektedir; ancak 
hiç birinde akçe kabul edilmemiştir. Mesela 4 Ocak 1691 tarihli bir ferma-
na göre 1102 (1690/1691) senesine mahsup olmak üzere Kütahya Sancağı’n-
da cizye ziyadeleri tahsil olunurken mankur bulunmadığı yerlerde altın ve 
guruş, bulunduğu yerlerde sülüsanı altın ve guruş, sülüsü mankur ve pare 
tahsil edilmesi emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/74/321). 24 Ey-
lül-3 Ekim 1691 tarihinde Kastamonu Sancağı’nda bulunan kaza sakinlerinin 
vergileri olan mal-ı maktuaları, mütesellim tarafından sülüs sülüsan üzere 
talep edildiğinde, ahalinin 120’si bir guruş olmak üzere cümlesini mankur 
teklif ettiği merkeze bildirilmiş, merkezden verilen emirde üçte biri sikke-i 
hümayunla meskuk (damgalı) herbiri bir akçeye rayiç mankur ve üçte ikisi 
altın, guruş ve pare olmak üzere alınması emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Kastamonu 4/50/233)7.

Devletin ödediği mevacip gibi büyük ödemelerde de akçeden bahsedil-
memektedir. Mesela 12 Şubat 1691 tarihinde Kamaniçe Kalesi (Ukrayna) mu-
hafazasında olan Dergâh-ı Muallâ yeniçerileri, cebecileri, topçuları ve yerli 
kulları için gönderilmesi emredilen iki kıst ulûfenin yarısı pare ve diğer yarısı 
İsakça’da emanet bırakılan mankurdur (BOA, A.DVNS.MHM.d. 100/66/477; 
BOA, A.DVNS.MHM.d. 100/66/478). 31 Mart-9 Nisan 1691 tarihli bir ferma-
na göre Ağrıboz Kalesi (Yunanistan) muhafazasına tayin olunan sipah ve si-
lahdar serdengeçtilerine verilen ikişer kıst mevacibin sülüsanı pare ve sülüsü 
mankurdur (BOA, A.DVNS.MHM.d. 101/17/105). 6-15 Ağustos 1691 tarihli 
bir fermanda Azak Kalesi (Rusya) muhafazasında olan Dergâh-ı Muallâ ye-
niçeri, cebeci, topçu ve top arabacısı vs. askerin 1101 (1689/1690) senesi me-
vaciplerinden 32 yük 22088 akçesi Darphane-i Amire’de kesilen mankurdur 
(BOA, A.DVN.ŞKT.d. 13/26/253). 

Akçe 1685 yılında 100 dirhem gümüşten 1250 adet kesilirken (Sahillioğ-
lu, 1989, s. 226) mankurun darp edildiği dönemde 22 Temmuz 1688 tarihinde 
1700 adet kesilmiştir (BOA, MAD.d. 1078/151). Mankur kaldırıldığında ise 

7  Vergi ödemelerinde akçenin kabul edilmediğine dair bazı örnekler için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Rodoscuk [Tekirdağ] 1618/90/85; BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1618/118/113; BOA, 
A.DVNS.MHM.d. 102/23/187; BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 706/42/113; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Balıkesir 707/47/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/116/447; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/74/321; 
Anonim, Anonim Osmanlı Tarihi (1099-1116/1688-1704), Yayına Hazırlayan: Abdülkadir Özcan, 
Türk Tarih Kurumu, Ankara, 2000, s. 21; Üsküdarî Abdullah Efendi, Vâkıʽât-ı Rûz-merre, Hazırlayan: 
Recep Ahıshalı, Türkiye Bilimler Akademisi, Ankara, 2017, c. II, s. 139-141.



96  . Sevda Danik

28 Kasım 1691 tarihinde altın, guruş ve pare küsûru vermek gerektiğinde, 
tedavüldeki akçeler züyûf, kırpık ve kızıl olduğundan alışverişlerde halka 
zarar vereceği belirtildikten sonra, 160’ı bir guruşa olmak üzere 100 dirhem 
gümüşten 2300 adet çil akçe kesilmesine karar verilmiştir (BOA, MAD.d. 
3891/78/152)8. Bu durum aslında tedavülde bulunan kızıl, kırpık ve züyûf ak-
çelerin devlet tarafından da tanınması ve tedavüle sürülen akçelerin de düşük 
ayarda olması demektir9. Hatta bir kaynakta 100 dirhem gümüşten 2400 akçe 
(24’ü bir dirhem) kesildiği bilgisi yer alır. Mankur kaldırıldığında kapı kul-
larının masar mevacibi yeni kesilen zolota ve 24’ü bir dirhem suya batmaz çil 
akçe vs. karışık akçeden verilmiştir (Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, 2012, 
s. 1391, 1408). Burada 100 dirhem gümüşten 2400 akçe kesildiği belirtilmiştir; 
bu akçeler o kadar hafiftir ki suya batmaz çil akçe ifadesi kullanılmıştır.

1.2. Pare

 Mankurun tedavülde olduğu dönemde akçede olduğu gibi; tedavüldeki pa-
reler de hurde, züyûf ve kırpıktır. Mevacip için tahsil edilen paranın içinde dahi 
züyûf, kırpık ve hurde pare olduğu görülmektedir. Vergi tahsildarlarına reaya-
nın bu tür paralar vermeleri, tahsildarların şikâyetlerine sebep olmuştur. Mesela 
18 Ağustos 1689 tarihli Manisa tahsildarı Süleyman Ağa’ya hitaben gönderilen 
bir fermanda, Mustafa Çavuş’a verilmek üzere Ahyolu serhaddi yeniçerilerinin 
mevaciplerinden havale olunan 175 guruşun 95 guruşu pare teklif edilip, eziyet 
edildiği merkeze bildirilmiş ve merkezden verilen emirde 175 guruş pakça akçe 
tedarik ve teslim edilmesi, yeniçerilerin pare teklifiyle rencide edilmemeleri em-
redilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 159/69/54). 27 Mart 1690 tarihli Aydın, 
Saruhan ve Menteşe sancakları kadılarına hitaben gönderilen bir fermanda 1101 
(1689/1690) senesine mahsup olmak üzere Aydın, Saruhan ve Menteşe sancakla-
rında bulunan mukataa, avarız, nüzul ve sürsat malının tahsildarı reayanın kızıl 
ve kırkık pare, kesik altın ve kesik guruş teklif ettiklerini ve vilayetimizde geçen 
budur diye itiraz ettiklerini merkeze bildirmiştir. Merkezden verilen emirde mıs-
ri parenin 3’er akçeye alınması, kırmızı ve kırkık pare alınmaması emredilmiştir 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 160/30-31). 7 Nisan 1691 tarihli İzmir kadısına hita-
ben gönderilen bir fermanda miri kalyonlar levendatının reşen mevacipleri bun-
dan önce Aydın ve Saruhan sancaklarının mahsûlünden havale olunup maliye-
den emr-i şerif verildiği, ancak on kise kadar züyûf pare ve mankur teklif edildiği 
bildirilmiştir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 101/39/234). 

8  “Teâmül-i nasda altun ve guruş ve pâre kusûru virilmek lâzım geldikte akçe olmaduğunda beyʻ 
ü şirâ ahz ü iʻtâda ibâdullaha ısret mukarrer olub muʻâmelâtda olan ısretleri defʻ içün cedid hurde 
akçe tedârik olunmak lâzım gelmeğin…” BOA, AE.SAMD.II.d. /1-69/1. 1692 yılının başlarında darp 
edilen akçeler 17 Ocak-17 Şubat 1692 tarihleri arasında Edirne’de altın, guruş ve pare karşılığında 
çarşı pazarda halkın yoğun olarak bulunduğu yerlerde değiştirilmiştir. BOA, İE.DRB.d. 2-162/1.
9  Bu dönemde akçe, pare, altın para vs. kesildiği halde değeri çok düşüktür. “İç hazîne ve iç kilar 
ve has âhûrda olan bazı zevâyid evânî-i sîm ü zerden bin kîselik altun pâre kesilüp, beş akçe yerine 
geçmeyüp hevâ yere telef olmağla…” Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, Zeyl-i Fezleke (1065-22 
Ca. 1106/1654-7 Şubat 1695), Hazırlayan: Nazire Karaçay Türkal, (Marmara Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi), İstanbul, 2012, s. 1029.



 . 97Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Bu dönemde halk mankur ve pare almak istemiyor, maaşlarını altın ve 
guruş olarak almak istiyorlardı. Mesela 10-19 Şubat 1691 tarihinde Niğbolu 
(Bulgaristan)’da Mahmud’un iltizam ettiği mukataadan maaş alanların üc-
retleri Darphane-i Amire’de darp edilen mankurdan ve halisü’l-ayar pareden 
verildiğinde bunların almadığı, tamamını altın ve guruş istedikleri merkeze 
bildirilmiştir. Merkezden verilen emirde maaşlarını Darphane-i Amire’de 
darp edilen mankurdan ve pareden almaları emredilmiştir (BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 15/39/337). Anadolu dışında Osmanlının uzak eyaletlerinde dahi hal-
kın elinde hurde pareye rastlanmaktadır. Mesela Sofya sakinlerinden olup, 
Edirne’de Turgud Bezirgân Mahallesi’nde misafir olarak bulunurken vefat 
eden hassa sarrâçlarından İbrahim Bey ibni Mehmed’in mirasının dörtte biri 
eşi Safiye binti Ali’ye, dörtte üçü beytüˈl-mala kalmıştır. Eşi Safiye’ye kalan 
4887 akçe değerinde eşya ve 212 hurde Sofya paresidir (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Edirne 655/39)10. 

Devlet dahi bu dönemde pareyi almaktan kaçınmış ve hatta mankur ile 
aynı kategoride değerlendirmiştir. Sülüs sülüsan fermanında ve bu ferman-
dan önce de mankur kullanımını sınırlandırırken alışverişlerin, vergi öde-
melerinin, ücretlerin vs. üçte ikisi altın ve guruş, üçte biri mankur ve pare 
alınması emredilmiştir. Mesela 4 Ocak 1691 tarihli bir fermana göre 1691 yı-
lına mahsup olmak üzere Kütahya Sancağı’nda cizye ziyadeleri tahsil olunur-
ken mankur bulunmadığı yerlerde altın ve guruş, bulunduğu yerlerde ise üçte 
ikisi altın ve guruş, üçte biri mankur ve pare tahsil olunması emredilmiştir 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/74/321). 25 Mart 1690 tarihli cizye fermanına 
göre Vilayet-i perakende Anadolu defteri keferesinin 8 Haziran 1690-28 Ma-
yıs 1691 tarihleri arasındaki cizyelerinin tahsilinde üçte biri pare ve mankur, 
üçte ikisi esedi guruş ve altın alınması emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. An-
kara 70/90/258). 24 Nisan 1690 tarihli bir fermana göre İstanbul ve İstanbul’a 
bağlı yerlerin gümrük emini olan el-Hac Osman, kahve resminin sadece esedi 
alındığını, ancak mankur teklif edildiğini merkeze bildirmiş ve eskiden oldu-
ğu gibi kahve resmi guruş, diğer gümrük alınacak emtia ve eşyadan ise üçte 
ikisi guruş ile altın, üçte birinin mankur ve pare alınması konusunda emr-i 
şerif istemiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1617/74). 7 Mayıs 
1690 tarihli bir fermana göre Karahisar-ı Sahib Sancağı’nda avarız ve bedel-i 
mütekaidin (emekli) akçeleri toplandığında 1101 (1689/1690) senesine mah-
sup olmak üzere avarız hanelerinin her birinden 500 akçe avarızları ve ava-
rıza zam olunan mütekaidin reayasının her bir neferinden 100’er akçe bedel-i 
mütekaidin akçesinin tahsil edilmesi ve tahsil edilen paranın üçte ikisi guruş 
ve altın, üçte birinin pare ve mankur alınması emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞS-
C.d. Afyon 522/70/305). 22 Şubat 1691 tarihli Anadolu Vilayeti’nde Tokad’dan 
Erzurum’a varıncaya kadar olan miri mukataa zabitlerine hitaben gönderi-
len bir fermanda zikr olunan mukataalarda mankur ve pare olmadığı halde 
10  Başka bir terekede “kesik Sofya paresi” şeklinde geçmektedir. BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 
655/40/1.



98  . Sevda Danik

tahsil olunan guruş ve altının, mankur ve pare ile değiştirildiği ve devlete 
mankur ve pare teslim edildiği, bu nedenle sınır boylarına gönderilecek me-
vacibe vs. önemli masraflara guruş ve altın bulunmadığı; bundan sonra guruş 
ve altının değiştirilmeden gönderilmesi, mankur ve parenin gönderilmemesi 
emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Trabzon 1859/107). Bir başka belgede ise 
pare alınması durumunda 1000 pare 230 dirhem olması şartı konulmuştur. 
25 Mart 1691 tarihli İstanbul gümrüğü iltizamında olan iskelelerde vs. Akde-
niz iskelelerinde, Tatarpazarı kazalarında, Rodoscuk’dan Tuna Nehri’ne ve 
Karadeniz’den İstanbul’a gelince Rumili tarafında olan iskelelerde alınıp sa-
tılan yenice ve vardar yenicesi isimli duhândan (tütün) alâ ve evsat itibariyle 
herbir vukiyyesinden eskiden olduğu gibi 10’ar akçe; Karacaali ve kaba isimli 
duhânın herbir vukiyyesinden 4’er akçe miri resimleri alınmak üzere senesi 
50 yük akçeye iltizama verilip, üçte biri mankur ve üçte ikisi guruş ve altın 
olmak üzere, teslimde bir miktarının pare olması durumunda 1000 pare 230 
dirhem olmak şartıyla gümrük emini el-Hac Dilaver’e iltizama verilmiştir 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1618/121). 

Akçenin züyûfluğu parenin de rayicini artırmıştır. Mesela Balıkesir’de 
25 Mayıs 1689 tarihli bir narh kaydında 60 pare bir guruşa ve 300 akçe bir gu-
ruşa rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 706/2). Bu durumda pare 
5 akçe olmaktadır. 

Mankur sebebi ile piyasada altın 500 mankura, guruş 200 mankura ka-
dar çıkınca (Anonim, 2000, s. 21) devlet de 8-17 Haziran 1691 tarihinde altın 
ve gümüş paraların rayicini resmi olarak artırmıştır. Bu fermana göre parenin 
rayici de 3 akçeden 4 akçeye çıkarılmıştır (BOA, A.DVNS.MHM.d. 101/42)11. 
Pâre 3 akçeden hesap edildiğinde akçeye sağ, 4 akçeden hesap edildiği zaman 
akçeye çürük denilmiştir (Aykut, 1990, s. 730-731; Sahillioğlu, 1965, s. 96-97). 

1.3. Guruş (Esedi, Riyal)

 XV. yüzyılın sonlarına doğru Avrupa’da Saxon Harz, Bohemya ve Ti-
rol’de gümüş madenciliği güçlü bir ivme kazanmıştır. Avrupa’da Ameri-
ka’nın keşfinin etkisi ise 1520’lerde kendini göstermeye başladı. XVI. ve 
XVII. yüzyıllarda İspanya yenidünyanın madeni zenginliklerinin alıcısı ve 
dağıtıcısı durumundaydı. Hollanda ise bu dönemde Avrupa ticaretinin mer-
keziydi (Shaw, 1895, s. 62, 71, 96, 106). XVI. yüzyılda Amerika’dan getirilen 
büyük miktarlardaki altın ve gümüş eski dünyadaki para sistemlerini kökün-
den değiştirmiştir. Amerika’dan gelen gümüş sayesinde Avrupa’da büyük 
gümüş sikkelerin basımı hız kazanmış ve Avrupa’nın dünya ticaretinde artan 
etkinliğine bağlı olarak bu büyük sikkeler dünya ticaretinin önde gelen hesap 
birimi ve ödeme aracı olmuştur. XVI. yüzyılın ikinci yarısında Amerikan gü-
müşünden üretilmiş, büyük sikkeler gelene kadar Osmanlı piyasalarında Av-
rupa’nın gümüş sikkeleri pek görülmezken (Pamuk, 2017, s. 7, 62), bu tarihten 

11  Pare hazineye girerken 3 akçeden hazineden çıkarken 4 akçeden hesaplanmaya başlamıştır.



 . 99Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

itibaren Osmanlı piyasalarında Avrupa’nın gümüş sikkeleri tedavülde en çok 
rastlanan sikkeler haline gelmiştir (Sahillioğlu, 1958, s. 148)12.

XVI. yüzyılda Balkanlar ve Anadolu’da en fazla tedavül eden yabancı 
sikke Venedik dükasıydı. Yüzyılın ikinci yarısında “groschen” ya da “guruş” 
olarak adlandırılan, gümüşten üretilmiş büyük Avrupa sikkeleri özellikle de 
Hollanda’nın aslanlı taleriyle (esedi guruş) İspanya’nın sekiz reallik parçası 
(guruş, tam, kâmil, riyal) Balkanlar ve Anadolu’da tedavül etmeye başladı 
(Pamuk, 2017, 89). Osmanlı kaynaklarında XVI. yüzyılda çeşitli guruşlar ara-
sında herhangi bir ayrım yapılmazken XVII. yüzyılda biri İspanyol kökenli 
real (riyal) guruş, diğeri Hollanda kökenli esedi (arslanlı) guruş olmak üzere 
ayrılmaya başladı. Riyal guruş, esediden daha ağırdı ve rayici de esediden 10 
akçe daha fazlaydı (Sahillioğlu, 1958, s. 151; Sahillioğlu, 1995, s. 369). Kaynak-
larda guruş, belirtilmeye ve ayırt edilmeye gerek duyulmadığı takdirde riyal 
denilen sikke idi (Sahillioğlu, 1964, s. 232).

 Mankurun tedavülde olduğu dönemde piyasadaki akçelerin kenarları-
nın kırpılarak gümüşünün çalınmış olması, kullanılmaktan aşınmış oldu-
ğundan renginin kızıla dönmesi ve kalpazanlar tarafından içine daha faz-
la değersiz maden katılarak üretilen ve tedavüle sürülen akçeler nedeniyle 
guruşun rayici resmi rayicinden yüksektir ve aynı şehirde bile değişkendir. 
Bir mankurun bir akçeye rayiç sayılması tedavüldeki altın ve gümüş para-
ların rayicini artırmış, sahte mankurların ortaya çıkmasıyla rayiçler büsbü-
tün bozulmuştur. Piyasada hem devlet tarafından darp edilen hem de sahte 
mankurların olması rayiçlerin de değişken olmasına sebep olmuştur. Sahte 
mankurların çok olduğu yerlerde altın ve gümüş paraların rayici çok yüksek 
iken, sahih mankurların olduğu yerlerde rayiçler daha düşüktür. Yine kızıl, 
kırpık ve züyûf akçelerin olduğu yerlerde rayiçler daha yüksek iken, cedid 
akçenin olduğu yerlerde daha düşüktür. Sadece Bursa’ya dahi bakacak olur-
sak rayiçlerin ne kadar değişken olduğu açık bir şekilde görülebilir. Mesela 
Bursa’da 1687 yılında 180 akçe (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/9) ve 192 ak-
çenin bir guruşa rayiç olduğu belgelere rastlanmaktadır (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Bursa B-149/11; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-210/111). 16 Temmuz 1688 tarihli 
bir tereke kaydında her 180’i bir guruşa olmak üzere 7560 hurde akçe olduğu 
belirtilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/43). 17 Ekim 1689 tarihli Bur-
sa’da bir tereke kaydında 192 akçe bir guruşdur (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa 
B-286/3). Bu akçelerin hurde olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim 14 Mart 1689 
tarihli bir başka tereke kaydında vefat eden kişinin sûk-ı sultânîde (müzayede 
12  Amerika kıtasının keşfinden sonra İspanya’ya ilk gümüş sevkiyatı XVI. yüzyılla birlikte 
başlamıştır. 1550’lere kadar altın ve gümüş sevkiyatı birlikte yapılmış, ancak yüzyılın ikinci yarısında 
altın önemini kaybetmiş, bu tarihten sonra Sevilla’ya çok büyük miktarda gümüş taşınmıştır. Bunun 
nedeni Amerika’da gümüş cevherinin ayrıştırılmasında yeni bir yöntemin kullanılmaya başlanmasıdır. 
1571’de Potosi’de uygulanmaya başlanan bu yöntem ile özellikle 1580-1620 yılları arasında gümüş 
üretiminde bir patlama yaşanmıştır. Ümit Koç, “XV. Yüzyıldan XVII. Yüzyıl Ortalarına Değişen 
Gümüş Arzı ve Yansımaları Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, Kış 
2009, C. 8, S. 27, s. 281.



100  . Sevda Danik

yeri) satılan eşyaları 1210 hurde akçe değerindedir ki 192’si bir guruşa rayiç 
sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/84). 29 Mayıs 1690 tarihli bir te-
rekede guruş 64 pareye (192 akçe) rayiç sayılırken (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa 
B-286/33), 7 Ağustos 1690 tarihli bir tereke kaydında maksûs pare, mağşûş 
akçe ve cedid akçeye rastlanmaktadır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-286/72). 
23 Temmuz ile 30 Temmuz 1691 tarihli terekelerde 200 akçe bir guruşa rayiç 
sayılırken (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-286/82), 22 Ağustos ile (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Bursa B-286/85) 26 Ağustos 1691 tarihli terekelerde 240 akçe bir guruş 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-286/84), 6 Kasım 1691 tarihli yine Bursa’da bir 
terekede 400 mankur bir guruşa rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa 
B-286/91). 2 Temmuz (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-286/72) ve 1 Eylül 1691 ta-
rihli tereke kayıtlarında ise 120 cedid akçe bir guruşdur (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Bursa B-286/85)13. 

 Diğer şehirlerde de guruşun rayici çok değişkendir. Mesela Ankara’da 
20-29 Ağustos 1687 tarihinde kimsesizlerin kefen masraflarına harcanan 
para için esedi guruş 210 akçeye rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Anka-
ra 67/7/335). Balıkesir’de 3 Nisan 1689 tarihli bir tereke kaydında bir guruş 
300 akçedir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 706/6). 5 Ocak 1691 tarihli bir hüc-
cet kaydında Konya’da merhum el-Hac Hasan’ın bina ve vakf ettiği camide 
imam-ı evvel olan es-Seyyid Mehmed Efendi mahkemede, camide günlük 5 
akçe vazife ile imam-ı evvel olduğunu, bugüne kadar vazifesini bu diyarda 
rayiç olduğu üzere esedi guruş 224 akçeye mahsup olmak üzere aldığını, an-
cak 1683 tarihinin aralık ayında vazifesi için esedi guruş 110 akçeye ve tam 
vezinli riyal guruş 120 akçeye verilmek üzere eline emr-i şerif verildiğini ve 
buna göre hüküm verilmesini talep etmiştir. Mütevelli vekili el-Hac Ahmed 
cevabında bugüne kadar vazifesini bu diyarda rayiç olduğu hesap üzere ver-
diğini söylemiştir. Mahkeme es-Seyyid Mehmed Efendi’nin elindeki fermana 
göre, “Vazifesi içün tamu’l-vezn riyal guruş 120 akçeye ve esediyi 110 akçeye 
ve halisü’l-ayar akçe alıvirüb min-ba̒ d züyûf ve kızıl ve kırkık akçe teklif it-
dirmeyesin” diye buyurmuş ve ferman-ı şerifin tarihi gününden emr-i şerifde 
buyrulduğu üzere vermeye mütevelli vekili el-Hac Ahmed’e tenbih edilmiştir 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Konya, 36/132). 28 Ocak 1691 tarihli bir hüccet kaydında 
Konya’da Akşehir Kazası’na bağlı Derecilik Köyü’nde bulunan bir caminin 
iki berat-ı şerif ile günlük 3’er akçeden 6’şar akçe vazife ile cüzhanı olan İbra-
him Efendi, 4’er akçesini her bir esedi guruş 224’er akçeye rayiç olmak üzere 
aldığını, günlük 2’şer akçesini ise mütevellinin vermediğini, geri kalan mik-
tarı her bir esedi guruş 120’şer akçeye mahsup olmak üzere almak için mah-
kemeye başvurmuştur. Mütevelli Nasuh Çelebi cevabında bu diyarda esedi 
13  Bursa’ya ait diğer örnekler için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/41; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Bursa B-149/42; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/44; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/28; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/32; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/33; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa 
B-149/96; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/97-98; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/101; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/105; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/76; BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa 
B-149/78.



 . 101Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

guruş 224’er akçeye rayiç olduğundan İbrahim Efendi’ye cüzhan vazifeleri 
için günlük 4’er akçe verdiğini söylemiştir. Mahkeme her biri için günlük 3’er 
akçe vazifesinden geri kalan günlük 2’şer akçesini her bir esedi guruş 120’şer 
akçeye rayiç olmak üzere vermeyi mütevelliye tenbih etmiştir (BOA, MŞH.ŞS-
C.d. Konya, 36/121). 29 Nisan 1690 tarihinde Konya’da her 240 akçe bir esedi 
guruşa mahsup olmak üzere bir hamam tamiri için belirlenen rayiçtir (BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Konya 35/28/50). 6-14 Temmuz 1692 tarihli bir belgede Kayse-
ri’de vefat eden Hüseyin Bey’in bina ettiği caminin; imam, hatip, müezzin, 
ferraş vs. vazifelileri ordu-yu hümayuna arzuhal gönderip; beratları gereği 
hak ettikleri ücretlerini vakıf mütevellisinden talep ettiklerinde mütevellinin, 
guruş 200 akçe hesabı ile kızıl ve kırkık akçe teklif ettiğini bildirmişlerdir. 
Bunların hak ettikleri ücretlerini Hazine-i Amire’ye alındığı üzere almala-
rı hususunda emr-i şerif verilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Kayseri 99/74/445). 
Bolu’da 17 Aralık 1693 tarihli bir tereke kaydında vefat eden kişinin eşyaları 
sûk-ı sultânîde satılırken guruş 240 akçe olarak hesaplanmıştır (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Bolu 839/25). Bursa’da 26 Nisan 1693 tarihli bir alacak davasında gu-
ruş 200 akçeye rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-150/41).

 Bu dönemde kalp guruşlara da rastlanmaktadır. Mesela Balıkesir’de 30 
Ekim 1689 tarihli bir tereke kaydında diğer paraların yanısıra 31 kalp guruş 
da vardır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 706/12). 28 Şubat 1689 tarihli Edirneli 
Mehmed Ağa’nın terekesinde kemayâr (ayarı bozuk) guruş bulunmaktadır. 
Kemayâr guruş 30 akçeden hesaplanmış, 90 adedi 2700 akçe olarak belirlen-
miştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 69/82).

 Her ne kadar kalp guruşlara rastlanıyorsa da yine de halkın guruşlara 
rağbeti olduğu görülmektedir. Mesela 6 Aralık 1691 tarihli bir belgede Kara-
hisar-ı Sahib’de Cami-i Kebir Mahallesi’nde oturan Mehmed bin el-Hac Bu-
rak bundan önce es-Seyyid Abdullah’dan 95 guruşluk mankur borç aldığını, 
daha sonra 45 guruşluk mankuru teslim ettiğini, geri kalan 55 guruşluk man-
kuru teslim etmek istediğinde ise es-Seyyid Abdullah’ın mankur almam gu-
ruş alırım, diye itiraz ettiğini mahkemede dava etmiştir. Mahkeme konu hak-
kında fetva almış ve es-Seyyid Abdullah’ın alınan fetva doğrultusunda man-
kuru kabul etmesini tenbih etmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/55/255)14. 
İstanbul kaymakamı ve kadısına hitaben gönderilen 8-16 Nisan 1692 tarihli 
bir fermanda Hüseyin adlı biri devlet merkezine giderek, İstanbul’da Hacı 
Hasan’dan 25000 akçe borç aldığını ve aldığı borcun bir mikdarını verip, geri 
kalan miktarı vermek istediğinde Hacı Hasan’ın kabul etmediğini, rayiç olan 
akçeyi almam guruş alırım, diye itiraz ettiğini bildirmiştir. Merkezden veri-
len emirde konunun mahkemede görüşülmesi emredilmiştir (BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 16/28/260).

 Gaziantep’te ilginç bir durum söz konusudur. Mankurun tedavülde ol-
duğu dönemin öncesinde, tedavülde olduğu dönemde ve tedavülden kaldırıl-
14  Belgede sayılar yanlış yazılmıştır.



102  . Sevda Danik

dıktan sonra nafaka tayinlerinde 132 akçe bir guruş, bazı belgelerde ise 133 
akçe bir guruşa rayiç sayılmıştır. Mesela 4-12 Şubat 1687 tarihinde bir nafaka 
kaydında 132 akçe bir guruşa rayiç sayılırken (BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 
36/72), 7 Ekim 1692 tarihinde 133 akçe, yine aynı tarihte bir başka nafaka 
tayininde 132 akçe bir guruşa rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 
41/63; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/67) 15. Ancak bazı nafaka tayinlerin-
de 130 akçe bazılarında ise 120 akçenin bir guruşa rayiç sayıldığı belgelere 
de rastlanmaktadır; ancak bunların sayısı azdır16. Bazı nafaka tayinlerinde 
guruşun rayici belirtilmemiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/62; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/50; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/95). Guruşun 
rayici akçenin sahihliğine göre değişmektedir. Mesela 7 Temmuz 1692 tarihli 
bir nafaka tayininde “…vasi mezbur talebiyle yüz otuz üç akçe bir guruşa rayiç 
olan akçeden sagiranı mezburana nafaka ve kisve baha…” tayin olunmuştur. 
Gaziantep’te nafaka tayinlerinde rayiç farkı çok azdır. Genelde guruş 133 ve 
132 akçeye rayiç sayılmıştır. Nafaka tayinleri resmi nitelik taşıdığından resmi 
rayiç uygulanmıştır. Yine 22 Nisan 1689 tarihinde Gaziantep’te bakkallara 
verilen bir narh kaydında 132 akçenin bir guruşa rayiç olduğu belirtilerek 
narh verilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 37/3). Bu da mankurun teda-
vülde olduğu dönemde Gaziantep’te guruşun resmi rayicinin genelde 132 ve 
133 olmak üzere bazen 130 ve bazen de 120 akçe kabul edildiğini göstermek-
tedir. Aradaki farkın genelde bir akçe olması piyasadaki akçelerin değerinin 
birbirine çok yakın olduğunu gösterir. Bazen 130 ve bazen de 120 akçe kabul 
edilmesi ise yine akçenin durumuyla ilgilidir. Akçe sahih olduğunda 120 akçe 
bir guruş, kırpık veya hurde olduğunda 133, 132 veya 130 akçe bir guruşa ra-
yiç sayılmıştır. Ancak aradaki farkın bu kadar az olması ilginç bir durumdur. 

15  Gaziantep’te nafaka tayininde 132 akçenin bir guruşa rayiç sayıldığı örnek belgeler için bkz. 
BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/73/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/76/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Gaziantep 41/49/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/50/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 40/98/2; 
BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 40/106/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 39/107/1; BOA, MŞH.
ŞSC.d. Gaziantep 39/106/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 38/93/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 
38/29/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 38/32/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/109/1; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/9/2. Gaziantep’te nafaka tayininde 133 akçenin bir guruşa rayiç sayıldığı 
örnek belgeler için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/56/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 
41/59/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/46/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/40/2; BOA, MŞH.
ŞSC.d. Gaziantep 41/31/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 40/101/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 
40/103/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 40/29/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 39/118/1; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 39/78/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 38/102/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Gaziantep 38/94/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/104/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/85/2.
16  Gaziantep’te nafaka tayininde 130 akçenin bir guruşa rayiç sayıldığı belgeler için bkz. BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/60/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 39/73/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Gaziantep 39/31/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 39/34/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 38/100/2; 
BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/40/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/45/2. Gaziantep’te nafaka 
tayininde 120 akçenin bir guruşa rayiç sayıldığı belgeler için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 
38/84/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 36/8/1.



 . 103Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

1.4. Diğer Gümüş Paralar (Sümün, Zolota, Lipur)

 Mankurun tedavülde olduğu dönemde çok yaygın olmasa da sümün, 
zolota ve lipur kullanımına da rastlanmaktadır. Küçük bir para olan sümü-
nün rayici çok değişkendir. Mesela Edirne’de 6 Şubat 1692 tarihli bir tereke 
kaydında cedid sümün 4 akçeye rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 
73/71). 10-19 Şubat 1691 tarihli bir belgede Afyon’da borcu olan bir kişi, yeni 
sümün kâsid (geçmez) olduğu günden bu ana gelince 50’si bir guruşa rayiç 
olduğu ve 1000 adet cedid sümünün bu hesap üzere 20 guruş olduğunu mah-
kemede tasdik ettirmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 505/5). Cedid sümün 
kâsid olduktan sonra 1000 adet yeni sümün karşılığında toplam 200 guruş 
hak talebinde bulunmuştur (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 505/6). Sümünün bu 
tarihte 5 akçeye rayiç olduğu görülüyor. Daha sonraki tarihlerde de sümüne 
rastlanmaktadır. Mesela Rodoscuk’da 27 Aralık 1690 tarihinde sûk-ı sultânî-
de müzâyede ile eşyalar satılırken sümün 10 akçeye rayiç sayılmıştır (BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1618/46). 6 Temmuz 1691 tarihinde Anka-
ra’da narh kaydında bir mankur bir akçeye, bir sümün 18 akçeye (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Ankara 71/5), 22 Haziran 1692 tarihinde Ankara’da narh kaydında 
sümün 22 akçeye rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Ankara 72/96/396). 
28 Haziran 1692 tarihinde Afyon’da bir narh kaydında da sümüne rastlan-
maktadır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 505/20). 18 Ekim 1693 tarihinde Bolu 
sakinlerinden olup vefat eden Ümmihan binti Zülfikâr mirasının bir kısmını 
vakf etmiştir. Vasi tayin ettiği Saceddin bin Hüseyin’in talebiyle Ümmihan’ın 
eşyalarının fiyatları guruş 200 akçe hesabı üzere tespit edilmiştir. Sümün ise 
18 akçeye rayiçdir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bolu 839/18)17. Sümünün rayicindeki 
değişiklik de yine akçenin züyûfluğu ile ilgilidir.

 Mankur darp edildiği dönemde Osmanlı zolotası da darp edilmiştir. 14 
Ocak 1690 tarihinde Sahib-i Ayar Frenk Mustafa Ağa’ya 60 ayarında zolo-
ta katʽı emredilmiştir (Üsküdarî Abdullah Efendi, 2017a, s. 231). 8 Haziran 
1690 tarihinde Darphane-i Amire’de zolota kesilmesi için gümüş satın al-
mak üzere Darphane Emini Ali görevlendirilmiştir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 
100/11/48). 1691 yılı şubat, mart, haziran ve temmuz ayında darphaneye gü-
müş teslim edilmiş ve 60 ayarında Süleymani zolota kesilmesine dair temes-
sük verilmiştir (BOA, İE.DRB.d. 1-78; BOA, C.DRB.d. 65-3280/1). Yine 1691 
yılında sülüs guruş darp edilmesi için darphaneye gümüş teslimi yapılmıştır 
(BOA, İE.DRB.d. 1-81/3). Mankur darp edildiği zaman zolotanın resmi rayici 
80 akçe idi (Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, 2012, s. 1391, 1408). Ancak ak-
çenin züyûfluğu zolotayı da etkilemiştir. Mesela 17 Nisan 1688 tarihinde Bur-

17  Sümün kullanımına dair diğer örnekler için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. Kastamonu 4/13/1; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 707/80/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Trabzon [Ek Belge 1] 1855/43/2; BOA, MŞH.
ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1615/51/4; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/79/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Gaziantep 39/103/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 157/111/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Amasya 19/7/10; 
BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/6/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 522/11/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 
505/49/1; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 519/45/1.



104  . Sevda Danik

sa’da bir terekede zolota 70 akçeye rayiç sayılırken (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa 
B-210/128), 13 Eylül 1688 tarihinde yine Bursa’da bir terekede 80 akçeye ra-
yiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bursa B-149/4). 22 Ağustos 1691 tarihinde 
Rodoscuk’da bir terekede 80 akçe (BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 
1619/47), Edirne’de 9 Eylül 1691 tarihli bir terekede 107 akçe (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Edirne 73/36)18, Bolu’da 17 Aralık 1693 tarihli bir tereke kaydında ise 
vefat eden kişinin eşyaları sûk-ı sultânîde satılırken 150 akçeye rayiç sayıl-
mıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Bolu 839/25). Sûk-ı sultânîde eşyalar satılırken ser-
best piyasadaki rayiç geçerli idi. Bu tarihte zolotanın resmi rayici 80 akçedir. 
Mesela 9 Şubat 1693 tarihli Edirne’de bir tereke kaydında zolotanın rayici 80 
akçeden hesaplanmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 657/49)19. Mankur dar-
bı durdurulduğu zaman zolota darbı da durdurulmuştur. Zolota yerine ufak 
para ihtiyacı için pare ve hurde akçe darp edileceği bildirilmiştir. 21 Temmuz 
1692 tarihli bir tezkerede, “teâmül-i nasda altun ve guruş ve pâre kusûru viril-
mek lâzım geldikte akçe olmaduğunda bey̒  ü şirâ ahz ü i̒ tâda ibâdullaha ısret 
mukarrer olub mu̒ âmelâtda olan ısretleri defʻ içün cedid hurde akçe tedârik 
olunmak lâzım gelmeğin ve dahi Darphâne-i Âmire’de zolota katʻ olundukda 
sim tedâriki mu̒ tâd olmağla imdi bade’l-yevm Darphâne-i Âmire’mde zolota 
katʻ olunmamak babında fermân-ı âlişânım sadır olmuşdur buyurdumki hük-
mü şerifimle amel idüb dahi vech-i meşrûh üzere ibâdullahın beyninde olan 
ısretleri defʻ içün müceddeden katʻı fermânım olan pâre ve cedid hurde akçeye 
ziyâde sim tedâriki lâzım gelmekle bade’l-yevm Darphâne-i Âmire’mde kat̒ ı 
fermânım olduğu üzere pâre ve cedid hurde akçe katʻ ittirdesiz” denilmektedir 
(BOA, AE.SAMD.II/1-69)20.

 Bazı tereke kayıtları ve belgelerde lipura da rastlanmaktadır. Ancak lipu-
run dahi ayarı bozuk olanları vardır. Mesela 29 Aralık 1692 tarihli Edirne’de 
bir tereke kaydında vefat eden kişinin eşyaları arasında 12 akçe değerinde 
kemayâr lipur ve 30 akçe değerinde kemayâr esedi vardır (BOA, MŞH.ŞS-
C.d. Edirne 73-A/9). Bu dönemde Lipur’un rayici de değişkendir. Mesela 9 
Eylül 1691 tarihinde Edirne’de bir tereke kaydında lipurun rayici 20 akçe iken 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 73/36), 23 Aralık 1692 tarihinde Konya’da bir na-
faka kaydında lipurun rayici 40 akçedir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Konya 38/42/215).

2. Altın Paraların Durumu

 Osmanlı Devleti’nde altın paralar günlük hayatta kullanılmamıştır. 
Hatta çok yüksek fiyatlı ev alımlarında dahi altın paraya rastlanmaz. Ancak 

18  Zolotanın 107 akçe sayıldığına dair başka bir tereke kaydı için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 
73/43-44/2.
19  Zolotanın yer aldığı diğer örnek belgeler için bkz. BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 519/33/2; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Afyon 519/41/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Kastamonu 1/22/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk 
[Tekirdağ] 1619/26/2.
20  29 Kasım 1691 tarihinde mankurun tedavülden kaldırılmasıyla ziyade altın, pâre ve çil akçe darp 
edilmek gerektiğinden ellerinde altın ve gümüş bulunanların darphaneye getirmeleri emredilmiştir. 
BOA, MAD.d. 3891/79/154-155.



 . 105Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

terekelerde zengin kimselerin mal varlıkları arasında altın paralara rastlanır. 
Belgelerde cizye, avarız, nüzul ve sürsat vergilerinin tahsili için altın parala-
rın kabul edileceği bildirilmiş ve rayiçleri verilmiştir. Bu dönemde tedavülde 
olan altın paralar; frengi (yaldız) altını, üngürüs (Macar) altını ve şerifi altın-
dır. Mankur öncesi ve mankur tedavüldeyken altın paraların resmi rayiçleri; 
frengi altın 300 akçe, şerifi altın 270 akçe (Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, 
2012, s. 1391, 1408) ve Macar altını 270 akçe idi21.

 Altın paraların dahi sahteleri tedavüldeydi. Mesela 28 Kasım 1689 tari-
hinde Halep’in avarız hanelerinden bedel-i beldar malı tahsili ile görevlendi-
rilen Dergâh-ı Âlî kapucubaşılarından, önceden bezistan kethüdası olan Kız 
Mehemmed Ağa 150 kise bedel-i beldar malını Edirne’ye getirip, Hazine-yi 
Amire’ye teslim ettiğinde 10 kiselik frengi altının ayarının bir miktar eksik 
olduğu ve İngiliz altını ayarında olduğu tespit edildiğinden, veznedar kabul-
den imtina etmiştir. Kız Mehemmed Ağa tahsilinin bu olduğunu söylemiş, 
Defterdar Vekili İsmail Efendi ise zikr olunan frengi altının ayarının eksik 
olduğunu, damgaya muhtaç olduğunu ve damgalansa dahi her bir altında bir 
rub noksan olacağını bildirmiştir. Sahte altın paralara karşı devlet önlem al-
mış ve yabancı altın paralar darphaneye getirilerek damgalanmıştır. Nitekim 
14 Mayıs 1690 tarihinde şerifi ve üngürüs altınının sikke-i hümayun ile dam-
galandığı ve damgalanan altınların 2,5 guruşa rayiç olduğuna dair ferman 
çıkarılmıştır (Üsküdarî Abdullah Efendi, 2017a, s. 199, 296). 3 Ağustos 1691 
tarihinde cizye tahsilinde yaldız altını, Macar altını, esedi guruş ve zolotanın 
kabul edilmemesi, sikke-i hümayun ile damgalı şerifi altın ve halis gümüş 
paradan başka sikke alınmaması emredilmiştir (Üsküdarî Abdullah Efendi, 
2017b, s. 333-334). Yine yaldız altınının da damgalandığı anlaşılmaktadır. 
19-27 Ağustos 1688 tarihli Bursa kadısına hitaben gönderilen bir fermanda, 
Bursa ahalisi devlet merkezine giderek, ticari alışverişlerinde yaldız altınının 
damgalısını Âsitâne-i Saâdet’te olduğu gibi bir damgalısı 2,5 esedi ve iki dam-
galısı 2 esedi 1 rubʻa teklif ettiklerinde bazı kimselerin kırık ve lehimlidir di-
yerek almadıklarını merkeze bildirmişlerdir. Merkezden verilen emirde Ha-
zine-yi Amire’ye alındığı gibi alınması emredilmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 
11/243/481). Edirne’de 11 Eylül 1690 tarihinde bir tereke kaydında kemayâr 
bir şerifi ve bir frengi altının hurde akçe hesabıyla 570 akçe olduğu belirtil-
miştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 72/64).

 Akçenin züyûfluğu altın paraların rayicini artırmıştır. Mesela Edirne’de 
1690 yılı ekim ayına ait iki tereke kaydında frengi altın 340 akçe, şerifi ve Ma-
car altını 300 akçe olarak hesaplanmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 72/83-
84/74; BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 72/86). Edirne’de 24 Nisan 1690 tarihli bir 
tereke kaydında frengi altın 310 akçe ve esedi guruş 129 akçeye rayiç sayıl-
mıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 72/22). Yine Edirne’de 30 Ağustos 1690 ta-

21  6 Şubat 1686 tarihli tereke kaydındaki rayiçlerdir; burada esedi guruş 120 akçedir. BOA, MŞH.
ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1613/181/2.



106  . Sevda Danik

rihine ait bir terekede yaldız altını 300 akçe ve şerifi altın 270 akçedir (BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Edirne 72/64).

 Bu dönemde Mısır Darphanesi’nde eksik vezin ve ayarlı altın para darp 
edildiği tespit edildiğinden, Mısır Muhafızı defalarca uyarılmıştır. Mesela 10-
19 Şubat 1690 tarihli Mısır Muhafızı Vezir Ahmet Paşa’ya hitaben gönderilen 
bir fermanda Haremeyn-i Şerifeyn ahalisinden Mısır Kahire’nin çolak (sakat) 
ve mütekaidin bölüklerinde ulûfe alanların ulûfeleri eskiden Mısır mirhacı 
elinden vezni ve ayarı tam hasene (altın) alınıp, sahiplerine dağıtılırken, bir-
kaç seneden beri kemayâr akçe gönderilerek zulüm yapıldığı bildirilmiştir. 
Bundan sonra haremeyni şerifeyn ahalisinden çolak ve mütekaidin bölükle-
rinde ulûfeye mutasarrıf olanlara ulûfelerinin ayar ve vezni tam altın öden-
mesi emredilmiştir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 99/43/262). 22-30 Ocak 1691 
tarihli Mısır valisine hitaben gönderilen bir fermanda Mısır Darphanesi’ne 
güvenilir nazır tayin edilirken birkaç seneden beri güvenilir nazır tayin edil-
mediği ve Mısır’ın müstahfazan ocağı tarafından zabt edildiği, bozuk ayarlı 
ve eksik vezinli altın ve pare kesildiğinin bilindiği, bundan sonra Mısır’ın 
müstahfazanı vs. kul ocakları taraflarından darphaneye müdahale olunma-
ması, eskiden olduğu gibi güvenilir bir nazır tayin edilmesi ve sikke hususu-
na dikkat edilmesi emredilmiştir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 100/63/462). 22-31 
Aralık 1691 tarihli Mısır Muhafızı Vezir Ali Paşa’ya hitaben gönderilen bir 
fermanda haremeyn ahalisinin Mısır Kahire hazinesinde olan sürreleri bun-
dan önce ferman olunduğu gibi tam vezinli ve ayarlı altın olup, sahiplerine 
verilir iken, şimdi kırpık altın ve pare gönderilip eziyet edildiği bildirilmiştir. 
Merkezden verilen emirde vezni ve ayarı tam altın gönderilmesi emredilmiş-
tir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 102/55/435).

3. Tedavüldeki Paraların Rayici

Osmanlı Devleti’nde mankur öncesi dönemde resmi rayiçler; frengi al-
tını 300 akçe, şerifi ve Macar altını 270 akçe, esedi guruş 110 akçe, riyal gu-
ruş 120 akçe (BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1613/179), zolota 80 
akçe, sülüs 40 akçe, rub 30 akçe idi (Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa, 2012, 
s. 1391, 1408). Mankur tedavüle çıkarıldıktan sonra da aynı rayiçler uygulan-
maya devam etmiştir. Ancak cizye, avarız, nüzul, sürsat gibi vergi ödemele-
rinde farklı rayiçler uygulanmıştır. Mesela 25 Mart 1690 tarihli bir fermanda 
Afyon’da cizye tahsilinde esedi guruş 108 akçe, şerifi altın 2 esedi bir rub, 
frengi altın 2,5 esedi, halisüˈl ayar parenin 40’ı bir esedi ve sikke-i hümayun 
ile damgalı mankurun 120’si bir esediye alınması emredilmiştir (BOA, MŞH.
ŞSC.d. Afyon 522/116/446). 8 Haziran 1690-28 Mayıs 1691 tarihleri arasında 
Amasya’dan toplanması ferman olunan cizye için riyal guruş 118 akçeye, ese-
di guruş 108 akçeye, yaldız altını 2,5 esediye, şerifi altın 2 esedi bir rubʽa, ha-
lisüˈl ayar mısri parenin 40’ı bir esediye ve sikke-i hümayunla damgalı man-
kurun 120’si bir esediye alınması emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Amasya 
19/21/38). Amasya Sancağı’nda bulunan kadılara hitaben gönderilen 27 Ocak 



 . 107Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

1690 tarihli bir fermanda avarız tahsilinde şerifi altın 2 guruş bir rub, fren-
gi altın 2,5 esedi, halisüˈl ayar mısri parenin 40’ı bir esedi, mankurun her 
biri bir akçeye ve 120’si bir esedi guruş hesabı üzere alınması emredilmiş-
tir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Amasya 19/77-78). Yine aynı tarihte Amasya’da nüzul 
tahsili sırasında da aynı rayiçler uygulanmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Amasya 
19/77/145). Tekirdağ kadısına hitaben gönderilen 15 Ekim 1689 tarihli ağnam 
vergisi tahsili ile ilgili bir fermanda 1101 (1689/1690) senesine mahsup olmak 
üzere Tekirdağ Kazası’ndan 1930 adet koyunun her biri için 38 akçe ağnam 
bedeli, 6’şar akçe adet-i gılamiye ve tahsil eden mübaşire 4’er akçe maaş olmak 
üzere her bir koyun için 48 akçe celebkeşan koyun bedeli tahsil edilmesi em-
redilmiştir. Tahsilde alınan riyal guruş 118 akçeye, esedi guruş 108 akçeye, 
pare 3 akçeye ve 40 pare bir esedi guruş hesabı üzere mankurun 120’si bir 
esedi guruşa alınması ve züyûf akçe ile kırkık pare alınmaması emredilmiştir 
(BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1616/71)22. Bu dönemde esedi gu-
ruşun resmi rayici 110 akçe olmasına karşın, cizye ve ağnam vergisinde 108 
akçeye tahsil edilmesi emredilmiştir. 2 akçelik kur farkı say̔ i hazineye akta-
rılmaktadır. Bir mankur bir akçeye rayiç sayıldığı halde ve esedi guruş 108 
akçe (hazineden yapılan masraflarda 110 akçe) olmasına karşın 120 mankur 
bir esedi guruşa rayiç sayılmıştır. Burada mankurun esedi guruş ve akçe kar-
şısında bir miktar değerinin düşük tutulduğu görülmektedir. 12 akçelik kur 
farkı uygulanmıştır. 8-17 Haziran 1691 tarihinde altın ve gümüş paraların 
rayici artırılmış; bu karardan on gün sonra 28 Haziranda hazineye alınırken 
eski kurdan hazineden çıkarken yeni kurdan hesaplanmasına karar verilmiş-
tir (BOA, A.DVNS.MHM.d. 101/45/82; Defterdar Sarı Mehmed Paşa, 1995, s. 
386-387). Buna göre guruş hazineye alınırken 120 akçe, hazineden çıkarken 
160 akçeye rayiç sayılmıştır. Bu karardan sonra ağnam vergisinde esedi guruş 
yine 108 akçe, ancak önceden 120 mankur olan guruş (guruş ve esedi), 160 
mankura rayiç sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1620/93; 
BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodoscuk [Tekirdağ] 1618/119; BOA, MŞH.ŞSC.d. Rodos-
cuk [Tekirdağ] 1620/92). Yani mankurun itibari değeri biraz azaltılarak, ma-
deni değerine yaklaştırılmış ve hazineye daha fazla gelir sağlanmıştır. 

22  1102 (1690/1691) yılına mahsup olmak üzere 14 Nisan 1691 tarihinde çıkarılan fermanda 
yine mankurun 120 esedi bir guruş hesabı üzere alınması emredilmiştir. 1103 (1691/1692) yılına 
mahsup olmak üzere 3 Kasım 1691 tarihinde çıkarılan fermanda ise mankurun 160’ı bir esedi guruş 
sayılmıştır. 



108  . Sevda Danik

Tablo 1: 1686-1693 Yıllarında Gümüş ve Altın Paraların Resmi Rayici23

Mankur
 Öncesi 
Resmi 
Rayiç

Mankur 
Öncesi 
Raiyyet
 Rüsûmu

Avarız,
 Nüzul 
Tahsili

Ağnam 
Vergisi 
Tahsili

Sürsat 
Vergisi 
Tahsili

Cizye 
Tahsili

Mankur 
Kaldırıl
dıktan 
Sonra
Hazineden 
Çıkarken

Mankur
Kaldırıldıktan 
Sonra 
Hazineye 
Alınırken

Fr
en

gi
 A

ltı
n 300 2,5 

guruş
/2,5
 esedi

2,5 
esedi

2,5
 esedi

400 300

Şe
ri

fi 
A

ltı
n

270 2 guruş 
1 rub/
2 esedi 
1 rub

2 esedi
 1 rub

2 esedi 
bir rub

360 270

M
ac

ar
 A

ltı
nı

270 360 270

R
iy

al
 G

ur
uş 120 120 118 118

Es
ed

i G
ur

uş 110 110 110 108 110 108 160 120

G
ur

uş

160 120

Zo
lo

ta

80

Pa
re

3 3 40 pare 
bir 
esedi

3 (40
 pare
 bir 
esedi)

40 pare 
bir esedi

40 pare
 bir 
esedi

4 3

M
an

ku
r 120 

mankur
 1 esedi

120 
mankur 
1 esedi

120 
mankur 
1 esedi

120 
mankur 
1 esedi

Mankur öncesi ve mankurun tedavülde olduğu dönem frengi, şerifi ve 
Macar altını rayiçleri 120 akçeden hesaplanmış olmakla birlikte kimi yerde 
esedi guruş kimi yerde sadece guruş ifadesi kullanılmıştır. Mesela 27 Mart 
1690 tarihli bir fermanda 1101 (1689/1690) senesine mahsup olmak üzere Ay-

23  BOA, MŞH.ŞSC.d. Ankara 70/80/221; BOA, MŞH.ŞSC.d. Kayseri 98/88/164-165; BOA, MŞH.
ŞSC.d. Manisa 160/30-31/2; BOA, MŞH.ŞSC.d. Ankara 70/80/222; BOA, MŞH.ŞSC.d. Afyon 
522/116/448.



 . 109Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

dın, Saruhan ve Menteşe sancaklarında bulunan mukataa, avarız, nüzul ve 
sürsat tahsili için merkezden verilen emirde mısri pare 3 akçe, frengi altın 
2,5 esedi, şerifi altın 2 esedi bir rub ve sikke-i hümayunla damgalı mankurun 
biri bir akçeye ve 120’si bir esedi guruşa ve esedi guruş 110’ar akçeye rayiç 
sayılmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Manisa 160/30-31). Cizye tahsilinde çoğun-
lukla altın paraların rayici esedi olarak verilmiştir. Yani frengi altın 2,5 esedi 
ve şerifi altın 2 esedi 1 rub’dur. Mesela 25 Mart 1690 tarihli bir fermanda 
cizye tahsilinde esedi guruş 108 akçe, şerifi altın 2 esedi bir rub, frengi altın 
2,5 esedi, halisüˈl-ayar parenin 40’ı bir esedi ve sikke-i hümayun ile dam-
galı mankurun 120’si bir esediye alınması emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. 
Afyon 522/116/448). Burada altın paraların rayici belgede yazdığı gibi esedi 
olarak hesaplanırsa frengi altın 275 akçe, şerifi altın ise 250 akçe olur (ru-
b’un esedinin mi rubʽu, yoksa riyal guruşun mu rubʽu olduğu açık değildir. 
Ancak belgelerde rub’un rayici verilirken riyal guruşun rub’u verildiğinden 
120/4=30 akçe olarak hesaplanmıştır.) Çoğu belgede ise frengi ve şerifi altının 
rayici riyal guruş üzerinden verilmiştir; ancak sadece guruş olarak yazılmış-
tır. Mesela Konya, Akşehir, Kayseri, Kırşehir, Niğde, Aksaray, İçil ve Beğşehir 
sancaklarındaki kazalardan 1103 (1691/1692) senesine mahsup olmak üzere 
nüzul tahsil edilirken frengi altın 2,5 guruş, şerifi altın 2 guruş 1 rub, ha-
lisüˈl-ayar divani parenin 40’ı bir guruşa rayiç olmak üzere tahsil edilmesi 
emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Kayseri 98/88). Burada altın paraların ra-
yici (riyal) guruş olarak hesaplandığında frengi altın 300 akçe, şerifi altın 270 
akçe olur. Bu rayiçler genel olarak açıklanan resmi rayiçlere de uygundur. 

Mankur sebebi ile diğer paraların rayici artmış, sahte mankurlar ise ra-
yiçleri daha da artırmıştır. Devlet 8-17 Haziran 1691 tarihinde altın ve gümüş 
paraların rayicini resmi olarak artırmıştır. Altın ve gümüş paralar ile parenin 
halk arasında rayici belli olmadığından ihtilaflar çıktığı ve farkın çok fazla 
olduğu, bu nedenle bir sınır tespit etmek gerektiği belirtilerek, bundan sonra 
yaldız altını 400’e, şerifi ve üngürüs altını 360’a, esedi guruş 160’a ve pare 
4 mankura rayiç olup, bu hesap üzere alınıp verilmesi emredilmiştir (BOA, 
A.DVNS.MHM.d. 101/45/82). Rayiçlerin artırılmasının hemen ardından 28 
Haziran 1691 tarihinde çıkarılan bir fermanla Hazine-i Amire’ye alınırken 
guruş 120 akçeye, şerifi altın 270 akçeye, yaldız altını 300 akçeye alındığı ve 
yine hazineye alınırken bu rayiç üzerinden alınması, ancak sefer masraflarını 
karşılamak amacıyla bundan böyle Hazine-i Amire’den sarf olunacağı zaman 
ve halk ile yapılan işlemlerde sarf olunduğunda guruş 160 akçeye, şerifi altın 
360 akçeye, yaldız altını 400 akçeye rayiç olmak üzere masraf olması emredil-
miştir (Defterdar Sarı Mehmed Paşa, 1995, s. 386-387)24. Bu iki fermanla artık 
24  13 Aralık 1691 tarihinde miri mukataa voyvodaları, avarız ve nüzul tahsildarları, muhassıllar ve 
bütün emval-i miri amillerine hitaben gönderilen fermanda devlet için tahsil olunan parayı reayadan 
herbir yaldız altını 300 akçeye, şerifi ve Macar altını 270 akçeye, pare 3 akçeye tahsil edip; hazineden 
Dergâh-ı Muallâ yeniçerileri, cebeci, top arabacı, altı bölük halkı, sınır kaleleri askerleri ve bütün 
kapıkulları mevaciplerine; bütün sefer mühimmatı ve masraflarına harcanırken yaldız altını 400 
akçeye, şerifi ve Macar altını 360 akçeye ve pare 4’er akçeye verilip, fazla gelirin sayʽi hazine olması 



110  . Sevda Danik

tek bir guruştan bahsedilmektedir. Mankur kaldırıldıktan sonra riyal ve ese-
di guruş arasındaki rayiç farkı kaldırılmış; ya da riyal guruş artık tedavülde 
olmadığından “guruş” kelimesi “esedi guruşu” ifade etmek üzere kullanıl-
mıştır25. Bir başka ihtimalde bu guruşların Osmanlı tarafından darp edilen 
“Osmanlı guruşlarını” ifade ediyor olmasıdır26. Nitekim mankur zamanında 
Osmanlılar ilk guruşlarını tedavüle çıkardılar, bu guruşlar esedi guruş ti-
pinde olduğundan, uzun süre kayıtlarda esedi diye anılmıştır. Fakat resim-
siz olduğundan esedi ismi sonradan unutulmuştur (Sahillioğlu, 1978, s. 19). 
1691’den sonra Osmanlı darphanelerinin yeniden faaliyete başlaması üzerine 
riyal guruş ve esedi guruşların üstündeki resimler silinerek (Kütükoğlu, 2018, 
s. 332) veya mevcut sikkelerin bir kısmı eritilerek Osmanlı guruş ve zolotası 
olarak yeniden darp edilmiş veya doğrudan üzerlerine yeni kalıplarla baskı 
yapılarak Osmanlı sikkeleri haline dönüştürülmüştür (Aykut, 1990, s. 730). 
Hazineye alınırken ve hazineden çıkarken uygulanan kur farkı kararından 
sonra çoğunlukla ya esedi ya da sadece guruş kelimesi kullanılmıştır ve her 
ikisinin rayici de hazineye girerken 120 akçe, hazineden yapılan masraflarda 
160 akçeden hesaplanmıştır. Mesela 30 Haziran 1692 tarihli Edirne’de bir te-
reke kaydında vefat eden kişinin eşyaları satılırken pare 4 akçe, esedi guruş 
160 akçeden hesaplanmıştır (BOA, MŞH.ŞSC.d. Edirne 657/6). 14 Haziran 
1692 tarihinde 1103 (1691/1692) senesine mahsup olmak üzere recec ve reşen 
mevacipleri kapukulları, sipah, silahdar ve bölük-i erba̔ a ocaklarının meva-
cipleri vs. ulûfe alıpta sefere katılanların mevacipleri sağ hesabı üzere pare 3’er 
akçeye, esedi guruş 120’ye, yaldız altını 300’e, şerifi ve Macar altını 270 akçeye 
olmak üzere dağıtılması; rikab-ı hümayuna memur solakan-ı hassa, peykân-ı 
çapük hiram sim üsküf ve ocaktan emekli olanlar vs. rikab-ı hümayuna me-
mur olup, sefere katılmayanlara mevacipleri çürük hesabı üzere pare 4 ak-
çeye, guruş 160’a, yaldız altını 400’e, şerifi ve Macar altını 370 akçeye olmak 
üzere verilmesi emredilmiştir (Üsküdarî Abdullah Efendi, 2017c, s. 296)27. 
Osmanlı Devleti’nin uzak eyalerinde de aynı uygulama yapılmıştır. Bağdat 
Kalesi muhafazasında olan Dergâh-ı Muallâ yeniçerilerinin 1102 recec, re-
şen ve lezez mevacipleri Bağdat gümrük malından ödenirken pare 4, guruş 
160, şerifi altın 360 ve yaldız altını 400 akçeye rayiç olmak üzere ödenmiştir 
(BOA, A.DVNS.MHM.d. 102/75/570). 

Rayiç farkı reayanın zararına bir durumdur. Mesela günlük 10 akçe ücret 
alan biri 30 günde 300 akçe alması gerekirken, ücretini pare olarak aldığında 
emredilmiştir. BOA, MŞH.ŞSC.d. Balıkesir 707/52-53; BOA, MŞH.ŞSC.d. Gaziantep 41/82; BOA, 
MŞH.ŞSC.d. Manisa 161/123-122.
25  Riyal guruşun Osmanlı belgelerinde 1690’dan sonra izine rastlanmamaktadır. Sahillioğlu, Bir 
Asırlık Osmanlı Para Tarihi, 1965, s. 49. 
26  Esedi kavramının leeuwendaalderi nitelemesinin yanında zamanla 120 akçe değerinde hesap 
parasını da nitelemeye başladığı; bu guruşun hesap parası olduğu ve leeuwendaalderin değeri 
artarken, hesap parası esedinin değerinin sabit kaldığı yönünde görüşler vardır. Ömerül Faruk 
Bölükbaşı, “İstanbul’da Doğan Bir Osmanlı Sikkesi: Kuruş Yeni Belge ve Tespitler Işığında Osmanlı 
Kuruşunun Ortaya Çıkış Hikayesi”, Osmanlı İstanbulu VI, c. 6, İstanbul, 2018, s. 406. 
27  Diğer kaynaklarda Macar altını 360 akçedir.



 . 111Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

4 akçe hesabı üzere aldığından 75 pare almış olur. Oysa pare 3 akçeden he-
saplansaydı, 100 pare almış olurdu. Vergi ödemelerinde ise mesela 120 akçe 
olan vergisini pare 3 akçeden hesaplandığı için 40 pare ödemek zorundadır. 
Pare 4 akçeden hesaplansaydı 30 pare ödemiş olacaktı. Bu karardan önce 
guruşun ziyadeye sayıldığı yönünde şikâyetler olurken, bu karardan sonra 
rayiç farkından doğan zarara karşı şikâyetler olmuştur. Mesela 4-12 Ağus-
tos 1692 tarihli Kandiye (Yunanistan) muhafızı, Kandiye kadısı ve Kandiye 
müftisine hitaben gönderilen bir fermanda yerli ağası olan Süleyman’ın çarşı 
pazarlarda mevaciplerinizi niçin guruş 120’ye ve pare 3’er akçeye talep et-
mezsiniz diye kul taifesini kışkırttığı merkeze bildirilmiştir. Merkezden ve-
rilen emirde Süleyman’ın azl ve habs edilmesi emredilmiştir (BOA, A.DVNS.
MHM.d. 104/39/300). 17-26 Mayıs 1692 tarihinde Ankara naibine hitaben 
gönderilen bir fermanda Ankara mukataası malından almak üzere günlük 
5 akçe duâgûyî vazifesini yürütenler, mukataa zabitinin esedi guruşu 160 ve 
pareyi 4 akçe üzere vermeyip, ziyade kırık ve züyûf akçe teklif ettiğini mer-
keze bildirmişler ve merkezden verilen emirde ferman olunduğu üzere veril-
mesi, kırık ve züyûf akçe verilmemesi emredilmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 
16/105/982). 31 Mart-9 Nisan 1691 tarihinde Pazarköy sakinlerinden Ahmed, 
Süleyman’ın sattığı 60 koyunun kıymetini mankur ile ödemek istemiş, ancak 
Süleyman tamamını altın ve esedi, esediyi de 120 akçe bir esedi hesabı üze-
re talep ettiğinden Ahmed merkeze şikâyette bulunmuştur (BOA, A.DVNS.
ŞKT.d. 15/100/824). 26 Haziran 1692 tarihli bir fermana göre 1103 (1691/1692) 
senesine mahsup olmak üzere Kastamonu’da bulunan Tamga-yı Kirpas ve 
Tevabi Mukataası emini olan Ali, mukataa malından almak üzere vazifeye 
mutasarrıf olanların ferman olduğu gibi vazifelerinin yarısı verildiğinde al-
mayıp, tamamen istediklerini merkeze bildirmiş, merkezden verilen emirde 
yarısının verilmesi ve pare 4 akçeye almayız diye muhalefet ettirilmemeleri 
emredilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Kastamonu 5/39). 23 Haziran 1692 tarihli 
bir belgeye göre Karaman Eyaleti’nde bulunan kale tımarları bedellerini tahsil 
etmekle görevlendirilen Seyyid Abdulfettah ve Seyyid Derviş Divan-ı Hüma-
yun’a arzuhal edip; “eyâleti mezburede vâki̒  kılâʻ mustahfızlarından tımarları 
yazuları taleb olundukda guruş 160’ar akçeye virirüz her diyârda münâdîler 
guruş 160 akçeye râyic olsun diyu nidâ eyledi biz de öyle virirüz diyu nizâʻdan 
hâlî olmamalarıyla canibi miriye gadr eylediklerin” bildirmişlerdir. Hazine-i 
Amire’ye alındığı üzere her guruş 120’şer akçeye alınmak üzere kendileri-
ne emr-i şerif verilmiştir (BOA, MŞH.ŞSC.d. Kayseri 99/79/417). 17-26 Mayıs 
1692 tarihinde Rodos’ta bulunan Sultan Süleyman Han Evkafı’nın mütevellisi 
vakfın çalışanlarına ücretlerini ferman olduğu üzere yaldız altını 400, şerifi 
ve üngürüs altını 360, guruş 160 ve pare 4 akçe hesabı üzere vermek istediğin-
de, vakfın çalışanları pareyi 3 akçe rayiçle almak istediklerinden, mütevelli 
durumu merkeze bildirmiştir (BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 16/114/1078).



112  . Sevda Danik

Sonuç

 Osmanlı Devleti’nin temel para birimi ve ölçü birimi olan akçe mankur 
tedavülünden önce ve sonra piyasada pek bulunmuyordu; bulunanlar ise kul-
lanılmaktan aşınmış, kızıla dönmüş, etrafı kırpılmış ve kalpazanlar tarafın-
dan sahteleri yapılmış akçelerdi. Pare için de aynı durum söz konusudur. Bu 
durum mankurun kabul edilmesini kolaylaştırmışsa da diğer paralar için du-
rum farklıdır. Züyûf akçeler, altın paralar ile guruşların rayicini artırmıştır. 

 Mankur öncesinde 1685 yılında 100 dirhem gümüşten 1250 adet akçe 
kesilirken, mankur tedavülünden birkaç ay önce 1688 yılında bu sayı 1700’e 
çıkarılarak, akçenin gümüş miktarı resmiyette daha da azaltılmıştır. Bu uy-
gulama ile akçenin değeri mankura bir miktar daha yaklaştırılmıştır. Eskisi 
gibi 1250 adet kesilmiş olsaydı, akçe ile mankur arasındaki fark çok daha faz-
la olur ve mankura bu kadar büyük itibari değer verilemez; ayrıca mankur pi-
yasada kabul görmezdi. Bu durumda devletin 1688 yılında mankuru tedavüle 
çıkarırken, akçenin değerini daha da düşürmesi (%36 oranında) mankurun 
tedavüle çıkarılmasıyla ilgilidir. Tedavüldeki akçelerin ayarı düşük olduğun-
dan devlet bu standarda getirmiştir. Mankuru kaldırdıktan hemen sonra ak-
çenin değerini çok daha fazla düşürmüş ve 2300 adet kesmeye başlamıştır. 
Bunun da nedeni mankurun tedavülden çekilmesiyle, ufak para ihtiyacını 
karşılamak içindir. Tedavüldeki akçeleri toplamamış, darphaneye getirilen 
gümüşü kullanmıştır. Tedavüldeki akçeler olması gerekenden çok daha dü-
şük ayarda olduğundan ve devletin bunların ayarını yükseltecek gümüşü ol-
madığından; ayrıca akçenin değerini mankura yaklaştırmak amacıyla teda-
vüldeki düşük ayarlı akçelerin standardında akçe darp etmiştir. 

 Mankur öncesi ve mankurun tedavülde olduğu dönemde frengi altın 
300 akçe, Macar altını ve şerifi altın 270 akçe, esedi guruş 110 akçe, riyal gu-
ruş 120 akçe, zolota 80 akçe, rub 40 akçe, sülüs 30 akçe ve pare 3 akçeye rayiç-
ti. Mankurun kaldırılmasından beş ay kadar önce hazineden yapılan masraf-
larda, vergi ve maaş ödemelerinde rayiçler artırılmıştır. Buna göre frengi altın 
400 akçeye, şerifi ve Macar altını 360 akçeye, esedi guruş 160 akçeye ve pare 
4 akçeye rayiç sayılmıştır. Hazineye girişte ise eski rayiçler uygulanmaya de-
vam etmiştir. Bu uygulama her türlü resmi işlemde geçerli sayılmış, aradaki 
fark, say̔ i hazineye aktarılarak ek gelir sağlanmıştır. Mankur kaldırıldıktan 
sonrada bu uygulama devam etmiş ve mankurdan açılan boşluğun doldurul-
masına katkı sağlamıştır. 

 Mankurun tedavül ettiği dönemde riyal guruşun artık piyasadan kay-
bolduğu görülmektedir. Ya “esedi guruş” ya da sadece “guruş” ifadesi kulla-
nılarak tek bir guruş ifade edilmeye başlanmıştır. Bu yeni guruşun Osmanlı 
guruşu olduğu tahmin edilmektedir. Bu guruşun rayici hazineye girerken 
120 akçe, hazineden yapılan masraflarda 160 akçe olarak belirlenmiştir. Bu 
dönemde Osmanlı zolotası da darp edilmiş olmakla birlikte kullanımına pek 



 . 113Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

rastlanmamaktadır.

 Mankur öncesi, mankur tedavülü ve mankur kaldırıldıkdan hemen son-
ra piyasadaki paraların durumunda pek bir değişiklik olmamıştır. Piyasada 
az sayıda akçe bulunuyor, bulunanlar uzun süredir tedavülde olduğundan 
yıpranmış, bakırı ortaya çıkmış ve kızıla dönmüştür. Bir kısmı kenarların-
dan kırpılmış bir kısmı da olması gerekenden daha fazla bakır karıştırılmış, 
sahte akçelerdir. Parenin piyasada bol miktarda bulunduğu; ancak sahtele-
rinin çok olduğu, kullanılmaktan aşınmış ve kenarlarının kırpılmış olduğu 
anlaşılmaktadır. Mankur almaktan kaçınıldığı gibi akçe ve pare almaktan da 
kaçınıldığı görülmektedir. Diğer küçük paralar sümün ve lipurun kullanımı 
az olup, bunların da düşük ayarlısına rastlanmaktadır. Mankur öncesi ve son-
rasında para konusunda değişenler, hazineye girerken ve hazineden çıkarken 
uygulanan rayiç farkı, akçenin resmiyetteki gümüşünün daha da azaltılıp, 
piyasadaki akçelerin standartlarına getirilmesi ve artık tek bir guruşdan bah-
sedilmesidir. 



114  . Sevda Danik

Kaynakça

1. Arşiv Kaynakları
Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Afyon Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 

MŞH.ŞSC.d. 505, 519, 521, 522. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Amasya Şeriyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 19.

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Ankara Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 67, 70, 71, 72. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Balıkesir Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 705, 706, 707. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Bolu Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, MŞH.
ŞSC.d. 836, 839. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Bursa Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. B-148, B-149, B-150, B-151, B-210, B-286. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Edirne Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 68, 69, 70, 71, 72, 73, 73-A, 655, 656, 657. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Gaziantep Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 36, 37, 38, 39, 40, 41. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. İstanbul [T. 2] Şerʽiyye Sicil Defteri, 
BOA, MŞH.ŞSC.d. 252. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Kastamonu Şerʽiyye Sicil Defteri, 
BOA, MŞH.ŞSC.d. 1, 4, 5. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Kayseri Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 98, 99. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Konya Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 35, 36, 38. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Manisa Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 156, 157, 159, 160, 161. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Rodoscuk [Tekirdağ] Şerʽiyye Sicil 
Defteri, BOA, MŞH.ŞSC.d. 1613, 1615, 1616, 1617, 1618, 1619, 1620, 1622. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Trabzon [Ek Belge 1] Şerʽiyye Sicil 
Defteri, BOA, MŞH.ŞSC.d. 1855. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Trabzon Şerʽiyye Sicil Defteri, BOA, 
MŞH.ŞSC.d. 1856, 1859. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, A.DVN.ŞKT.d. 13.

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, A.DVNS.MHM.d. 98, 99, 100, 
101, 102, 104. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, A.DVNS.ŞKT.d. 11, 12, 13, 14, 



 . 115Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

15, 16. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, AE.SAMD. II. 1.

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, AE.SMMD.IV. 34-3874. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, C.DRB. 65-3280.

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, İE.DRB.d. 1-78, 1-81, 2-162, 
1-46, 1-25. 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. BOA, MAD.d. 1078, 3891. 

2. Kaynak Eserler

Anonim (2000). Anonim Osmanlı tarihi (1099-1116/1688-1704). (Yay. Haz. Abdülka-
dir Özcan). Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Defterdar Sarı Mehmed Paşa (1995). Zübde-i Vekayiât Tahlil ve Metin (1066-1116/1656-
1704). (Haz. Abdülkadir Özcan). Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Silahdar Fındıklılı Mehmed Ağa (2012). Zeyl-i Fezleke (1065-22 Ca. 1106/1654-7 Şubat 
1695). (Haz. Nazire Karaçay Türkal). [Yayımlanmamış doktora tezi]. Marmara 
Üniversitesi.

Üsküdarî Abdullah Efendi (2017a). Vâkıʽât-ı Rûz-merre I. (Haz. Muzaffer Doğan). 
Türkiye Bilimler Akademisi.

Üsküdarî Abdullah Efendi (2017b). Vâkıʽât-ı Rûz-merre II. (Haz. Recep Ahıshalı). 
Türkiye Bilimler Akademisi.

Üsküdarî Abdullah Efendi (2017c). Vâkıʽât-ı Rûz-merre III. (Haz. Erhan Afyoncu). 
Türkiye Bilimler Akademisi.

3. Araştırma ve İncelemeler

Akdağ, M. (2014). Türkiye’nin iktisadî ve içtimaî tarihi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Akgündüz, A. (1993). Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukûkî Tahlilleri 6/II: Kanunî Devri 
Kanunnâmeleri. İstanbul: Fey Vakfı Yayınları.

Aykut, N. (1990). “Para Tarihi Bakımından Osmanlı Gümüş Sikkeleri”. V. Milletlerara-
sı Türkiye Sosyal ve İktisat Tarihi Kongresi Tebliğler, Marmara Üniversitesi Tür-
kiyat Araştırma ve Uygulama Merkezi (İstanbul 21-25 Ağustos 1989). Ankara: 
Türk Tarih Kurumu.

Aykut, Ş. N. (2002). “Osmanlı Sikkeleri”. Türkler. (Cilt 10). Ankara: Yeni Türkiye Ya-
yınları.

Berkes, N. (2018). Türkiye İktisat Tarihi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Bölükbaşı, Ö. F. (2018). “İstanbul’da Doğan Bir Osmanlı Sikkesi: Kuruş Yeni Belge ve 
Tespitler Işığında Osmanlı Kuruşunun Ortaya Çıkış Hikayesi”. Osmanlı İstan-
bulu VI. (Cilt 6, 399-415, ss). 

Koç, Ü. (2009). “XV. Yüzyıldan XVII. Yüzyıl Ortalarına Değişen Gümüş Arzı ve Yan-
sımaları Üzerine Bazı Değerlendirmeler”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 
8(27), 269-286.



116  . Sevda Danik

Kütükoğlu, M. S. (2018). Osmanlı’nın Sosyo-Kültürel ve İktisâdî Yapısı. Ankara: Türk 
Tarih Kurumu Yayınları.

Pamuk, Ş. (2002). Kuruş. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Cilt 26, 458-459, 
ss). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları.

Pamuk, Ş. (2017). Osmanlı İmparatorluğu’nda Paranın Tarihi. İstanbul: Türkiye İş Ban-
kası Kültür Yayınları.

Sahillioğlu, H. (1964). “XVII. Asrın İlk Yarısında İstanbul’da Tedavüldeki Sikkelerin 
Râici”. Belgeler Dergisi, 1(2), 228-233.

Sahillioğlu, H. (1989). Akçe. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Cilt 2, 224-
227, ss). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Sahillioğlu, H. (1965). Bir Asırlık Osmanlı Para Tarihi 1640-1740. (Yayımlanmamış 
Doçentlik Tezi). İstanbul Üniversitesi.

Sahillioğlu, H. (1995). Esedi. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (Cilt 11, 368-
369, ss). Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Sahillioğlu, H. (1958). Kuruluştan XVII. Asrın Sonlarına Kadar Osmanlı Para Tarihi 
Üzerinde Bir Deneme. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). İstanbul Üniversitesi.

Sahillioğlu, H. (1978). Osmanlı para tarihinde dünya para ve maden hareketinin yeri 
(1300-1750). Orta Doğu Teknik Üniversitesi Gelişme Dergisi, 1978 Özel Sayısı, 
1-97.

Shaw, W. A. (1895). The History of Currency: 1252 to 1894. London: Wilsons & Milne.

Tezcan, B. (2009). “The Ottoman Monetary Crisis of 1585 Revisited”. Journal of the 
Economic and Social History of the Orient, Brill, 52(3), 460-504.

Yılmaz, H. (2018). “Osman Gazi’nin Kayıp İkinci Sikkesi ve Osmanlı Kuruluş Tar-
tışmalarına Etkisi”, Âb-ı Hayât-ı Aramak: Gönül Tekin’e Armağan. (Ed. Ozan 
Kolbaş, Orçun Üçer). İstanbul: Yeditepe Yayınları. 763-788.



Bölüm
7

OSMANLI DEVLETİ’NDE ÖĞRETMEN YETİŞTİRMEYE 
YÖNELİK İLK ADIM: DARÜLMUALLİMÎN’İN 

KURULUŞU (1848-1869)

Turgut SUBAŞI1*

1 *Doç. Dr., Sakarya Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih 
Bölümü Öğretim Üyesi, subasi@sakarva.edu.tr ORCID ID: 0000-0003-1677-
0440



118  . Turgut Subaşi*

Giriş

Osmanlı Devleti’nde eğitim sistemi geleneksel kurumlar ve uygulama-
lar çerçevesinde şekillenmiş; öğretmen yetiştirme meselesi Tanzimat’a kadar 
müstakil bir sorun olarak ele alınmamıştır. Sıbyan Mektepleri’nde görev ya-
pan öğretmenler, belirli bir meslek eğitimi sürecinden geçmeden okullarda 
görev alabilmişlerdir. Bu yapı, Tanzimat dönemine kadar eğitim ihtiyacını 
karşılamışsa da öğretmenliği standart bir meslek alanı hâline getirememiştir. 
Dolayısıyla öğretmenlik, devletin doğrudan düzenlediği ve denetlediği bir fa-
aliyet olmaktan ziyade geleneksel uygulamalar içinde varlığını sürdürmüştür.

18. yüzyılın sonlarından itibaren Osmanlı Devleti’nde idarî, askerî ve 
malî alanlarda başlayan reform girişimleri, eğitim alanında da yeni arayışları 
beraberinde getirmiştir. Bu doğrultuda ilk olarak askerî sahada modernleş-
meyi desteklemek amacıyla yeni okullar açılmış, ardından idarî alanlarda gö-
rev alabilecek nitelikli memur ve uzmanları yetiştirmek için çeşitli kurumlar 
oluşturulmuştur. Yeni açılan askerî ve teknik okullarda öğretmenlik görevi 
ise yabancı uzman ve subayların yanı sıra medreseyi bitirmiş, kendi imkanla-
rıyla batı dillerini öğrenmiş, teknik bilgilere vakıf kişiler tarafından yürütü-
lürdü. (Akyüz, 2006:23; Bilim, 2007:188-189) Ancak bunların büyük çoğun-
luğu modern eğitim anlayışının gerektirdiği bilgi ve becerileri karşılamakta 
yetersiz kalmaktaydı.

II. Mahmut merkezi otoriteyi güçlendirmek maksadıyla yönetim biçi-
mini değiştirerek hükümet sistemini uygulamaya koymuştur. Yönetimdeki 
bu değişiklik kararı devlet kurumlarındaki nitelikli insan kaynağı ihtiyacını 
da ortaya çıkarmıştır. Padişah bu ihtiyacı gidermek amacıyla 1838’de Rüşdi-
ye Mektepleri’nin açılması yönünde karar almışsa da II. Mahmut’un 1839’da 
ölümü üzerine uygulamada somut bir ilerleme sağlanamamıştır. Ancak 
Sultanın bu çabaları Rüşdiye Mektepleri’nin Tanzimat döneminde geliştiri-
lip yaygınlaştırılmasına zemin hazırlamıştır. Tanzimat döneminde Rüşdiye 
Mektepleri’nin başkent İstanbul’dan sonra diğer vilayetlerde de yaygınlaş-
maya başlamasıyla beraber bu okullarda eğitim verecek öğretmen eksikliği 
gündeme gelmiştir. Bu bağlamda yeniden yapılanma döneminde öğretmen 
yetiştirme meselesi bir zorunluluktan ziyade devletin eğitim politikalarının 
uygulanabilirliği açısından da önemli bir konu olmuştur.

Bu ihtiyaçlar doğrultusunda Darülmuallimîn’in kurulması, Osmanlı 
eğitim sisteminde öğretmen yetiştirmeye yönelik ilk kurumsal ve sistem-
li girişim olarak ortaya çıkmıştır. Darülmuallimîn, Rüşdiye Mektepleri için 
öğretmen yetiştirmeyi hedeflemiş; öğretmenliği belirli kurallar ve denetim 
mekanizmaları çerçevesinde tanımlamaya yönelik bir adım olmuştur. Böyle-
ce öğretmenlik, giderek devletin doğrudan müdahil olduğu ve geliştirdiği bir 
meslek alanı haline gelmeye başlamıştır.



 . 119Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Tanzimat’tan Önce Osmanlı Devleti’nde Öğretmenlik

Tanzimat’tan önce, devletin ihtiyaç duyduğu nitelikli insan kaynağını ve 
öğretmen gereksinimini büyük ölçüde Medreseler karşılamaktaydı. Her ne 
kadar Medreseler ihtiyaç duyulan kadroları yetiştiriyor olsa da medreselerin 
müfredatı modern eğitimin beklentilerine cevap vermemekteydi. Bundan 
dolayı 18. yüzyılda askeri modernleşme kapsamında açılan Mühendishâne-i 
Bahrî-i Hümâyun ve Mühendishane-i Berrî-i Hümâyûn’un öğretim kadrosu-
nun büyük çoğunluğu medrese dışından, kendi çabalarıyla teknik bilgileri 
öğrenmiş, yerli hocalar ve yabancı uzmanlardan oluşmaktaydı. II. Mahmut 
dönemin de kurulan Mekteb-i Tıbbiye-yi Şâhâne ve Mekteb-i Harbiye’de ben-
zer uygulamalar vardı. Diğer taraftan Tanzimat’a kadar Sıbyan Mektepleri’n-
deki öğretmenlik hizmetleri çoğunlukla cami imamları tarafından yürütül-
mekteydi. (Dögüş, 2022:1527-1528) Yani Tanzimat öncesinde Osmanlı eğiti-
minde sistemli bir öğretmen yetiştirme programı mevcut değildi. 

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat öncesi eğitim düzenindeki temel prob-
lem; öğretmenliğin müstakil bir uzmanlık alanı olarak görülmemesidir. Bu 
dönemde öğretmenlik ilmiye sınıfının nüfuzu altında yürütülmüş mesleki 
bir kimliğe bürünememiştir. Öğretmenliğin ayrı bir meslek olarak tanımlan-
mamış olması Sıbyan Mektepleri’nde de açık bir şekilde gözlemlenmektedir.

Yukarıda da belirtildiği gibi Sıbyân Mektepleri’nde öğretmenlik hizmet-
leri uzun süre cami imamları tarafından dinî bir vazife kapsamında yürütül-
müştür. Bununla birlikte, Osmanlı eğitim tarihinde Fatih Sultan Mehmed 
döneminde yapılan düzenlemeler, öğretmen yetiştirme meselesine ilk kez sis-
temli ve nitelikli bir yaklaşım kazandırma çabasını yansıtmaktadır. Eyüp ve 
Ayasofya medreselerinde Sıbyân Mektepleri için öğretmen yetiştirmek üzere 
oluşturulan müfredat; Arapça sarf ve nahiv gibi dil derslerinin yanı sıra tedris 
usûlü, mantık, muhasebe ve riyaziyat (matematik) gibi disiplinleri de içermek-
teydi. Böylece öğretmenlik, yalnızca dinî temsil görevi olmaktan çıkarılarak 
meslekî bir uzmanlık alanı olarak tanımlanmaya çalışılmıştır. Ancak bu yak-
laşım, zamanla etkisini yitirerek yerini medrese icazetine dayalı geleneksel bir 
uygulamaya bırakmış; Sıbyân Mektepleri’ndeki öğretmenlik görevi yeniden 
ilmiye sınıfının yetki alanında yürütülen bir yapıya dönüşmüştür. (Subaşı, 
2024:723)

Osmanlı Devleti’nde II. Mahmut dönemine kadar Sıbyan Mektepleri ve 
Medreseler Şeyhülislâmın yetki alanı içinde bulunmaktaydı. Ancak Sultan II. 
Mahmut zamanında eğitimle ilgili konular, geleneksel ilmiye teşkilatının dı-
şına çıkarılarak eğitim reformlarının hukuki ve idari altyapısının hazırlandı-
ğı Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye’de ele alınmaya başlanmıştır. 1838 yılın-
da ziraat, bayındırlık, sanayi, sanat ve fen alanlarındaki gelişmeleri yürütmek 
amacıyla Meclis-i Umûr-ı Nâfia kurulmuş; eğitim işleri de “memleketin fay-
dalı hizmetleri” kapsamında değerlendirildiği için bu meclisin görev alanı-



120  . Turgut Subaşi*

na dahil edilmiştir. Bu durum, medrese merkezli geleneksel yapının dışında 
yeni bir eğitim sisteminin oluşturulmasının artık zorunlu hâle geldiğinin 
fark edilmesi açısından önemlidir. Meclis-i Umûr-ı Nâfia, eğitim sisteminin 
düzenlenmesine yönelik adımların yanı sıra, öğrencilerin kabiliyetleri doğ-
rultusunda eğitim ve meslek kazanmalarına yönelik çalışmaları da yapacak-
tır. Böylece eğitim faaliyetlerinin planlanması ve yönetilmesi görevinin ilk 
kez ulemâ sınıfından alınarak Meclis-i Umûr-ı Nâfia’ya verilmesi ve eğitimin 
medreselerin etki alanından çıkarıp devlet otoritesi altına alınması modern-
leşmesi açısından oldukça önemli bir adım olmuştur. (Altınova, 2010:23)

Diğer taraftan Meclis-i Umûr-ı Nâfia bir layiha hazırlayarak padişaha 
sunmuş ve layihada yer alan öneriler padişah tarafından da onaylanmıştır. 
Söz konusu layihada dikkat çeken en önemli husus, medrese dışındaki yeni 
bir eğitim-öğretim sisteminin gerekliliğinin fark edilmesi ve bu sistemin 
planlanması görevinin artık ulemanın değil, yeni oluşturulan bir kurulun 
yetkisine bırakılmasıdır. Bu gelişmeyle eğitim, medresenin denetiminden 
çıkarılarak devletin kontrolü altına alınmaya çalışılmıştır. Nitekim Meclis-i 
Umûr-ı Nâfia’nın hazırladığı bu layiha ve hemen ardından yeni okulların açıl-
maya başlaması, medrese dışında modern eğitim kurumlarının temellerinin 
atılmasında önemli bir aşamaya ulaşıldığını göstermektedir. (İlikli, 2010:29)

Tanzimat Döneminde Eğitim Reformları 

Tanzimat Dönemi, Osmanlı eğitim tarihinde köklü dönüşümlerin baş-
langıcı olarak kabul edilmektedir. Devletin modernleşme hedefleri doğrul-
tusunda eğitim sistemi yeniden ele alınmış; mevcut kurumların yetersizli-
ği ve devletin yeni kurumlarına nitelikli memur ihtiyacı daha görünür hâle 
gelmiştir. Tanzimat reformlarında askerî ve idarî sorunlar öncelikli olarak 
çözüm bekleyen konular olduğu için fermanda eğitim meselesine doğrudan 
yer verilmemiştir. 

Sultan Abdülmecid bir yurtiçi gezisi sonrası 1845 yılında katıldığı Bâbıâ-
li Yüksek Şurası’nın açılış konuşmasında reformların askeri alan dışında iste-
nilen seviyeye ulaşamadığını dile getirerek Tanzimat yönetimini uyarmıştır. 
İstenilen seviyeye ulaşmayan reformların başında ise eğitim gelmektedir. Sul-
tan Abdülmecid konuşmasında dini ve dünyevi her konuda cehaletin gide-
rilmesinin zaruri olduğunu ifade ederek, eğitim alanlarının geliştirilmesine 
yönelik yeni okulların kurulmasının devletin öncelikli amaçları arasında yer 
alması gerektiğini dile getirmiştir. (Subaşı, 2011:273)

Sultan Abdülmecid’in Bâbıâli’de yaptığı bu konuşmadan sonra Tanzimat 
yönetimi, padişahın dile getirdiği konuları devlet yönetiminin en üst kuru-
mu olarak bilinen Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye’de ele alarak görüşmeye 
başlanmıştır. Yapılan görüşmeler sonucunda memleketin hangi alanlarda re-
forma ihtiyacı olduğu, bilim ve tekniğin yaygınlaştırılması ve eğitim işlerinin 
düzenli yürütebilmesi için çalışmalar yapmak üzere 11 Nisan 1845 yılında 



 . 121Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Meclis-i Maârif-i Muvakkat adında bir alt meclis oluşturuldu.

Başkanlığına Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye üyesi olan Melekpaşaza-
de Abdülkadir Bey’in getirildiği meclis, yaptığı çalışmalar sonucunda 1846 
yılının Temmuz ayında Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye’ye detaylı bir rapor 
sundu. Sunulan bu raporda Sıbyan Mektepleri ve Rüşdiyelerin yeniden yapı-
landırılmasını, başkent İstanbul’da bir Darülfünun’un kurulmasını ve eğitim 
işlerini yürütmek üzere de sürekli bir meclisin oluşturulmasını teklif edil-
miştir. İlk, orta ve yüksek olmak üzere üç kademeli öğretim sisteminin öne-
rildiği bu raporda en hızlı gerçekleştirilen öneri eğitim işlerini tek merkezden 
yürütmek üzere sürekli bir meclisin kurulması olmuştur. (Bilim, 2007:115-
116; Akyıldız, 2003:273).

Meclis-i Maârif-i Muvakkat’ın daimî meclis kurma önerisini inceleyerek 
kabul eden Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye, ülkedeki eğitim işlerinden so-
rumlu olacak Meclis-i Maârif-i Umûmiye adında daimî bir meclis oluşturdu. 
Böylece Meclis-i Maârif-i Umûmiye, eğitim alanındaki kararların uygulan-
masında önemli bir rol üstlendi. Meclis-i Maârif-i Umûmiye, mevcut Sıbyân 
Mektepleri ve Mekteb-i Rüşdiyelerin ıslah edilmesini, bu eğitim kurumların-
da ahlâkî ve dinî eğitimin yanı sıra fen derslerinin de yer almasını kararlaş-
tırdı. Ancak eğitim faaliyetlerinin tek bir meclis tarafından yürütülmesinin 
zor olacağı gerekçesiyle yapılacak reformların tespitinin ve müzakeresinin 
sorumluluğu Meclis-i Maârif-i Umûmiye’ye verilirken, uygulama ve denetim 
görevi ise yeni oluşturulan Mekâtıb-ı Umûmiye Nezareti’ne devredildi. (Yıl-
dırım, 2010:60)

Alınan kararlara rağmen ilmiye sınıfının denetiminde olan Sıbyân Mek-
tepleri ile ilgili düzenlemelerde hedeflenen başarı sağlanamadı ancak Rüşdi-
yelerin çoğaltılması ve geliştirilmesine yönelik hazırlıklar başarılı bir şekilde 
sonuçlandı ve ülkedeki Rüşdiyelerin sayısı giderek arttı. Ancak bu seferde bu 
okullarda yeni usule göre eğitim verecek öğretmene ihtiyaç duyuldu. Bu ih-
tiyacı gidermek, yeni usule göre öğretmen yetiştirmek amacıyla 1848 yılında 
Darülmuallimîn adında bir öğretmen okulu açılmasına karar verildi. (Akyıl-
dız, 2003:273)

Ayrıca Meclis-i Muvakkat’in bir diğer önerisi de Darülfünun kurulma-
sıydı. Burada okutulacak ders kitapları ile bilimsel telif ve tercüme eserlerin 
hazırlanmasını sağlamak amacıyla, 11 Şubat 1851 yılında “Encümen-i Dâ-
niş” adıyla bir bilimler akademisinin kurulmasına da karar verildi. (Subaşı, 
2022:772) Meclis-i Muvakkat’ın önerileri doğrultusunda Tanzimat yönetimi 
tarafından yapılan bütün bu çalışmalarla eğitimin yaygınlaştırılıp reform-
ların uygulanması ve sürekliliğinin devam etmesi ve aynı zamanda sosyal, 
kültürel, bilimsel, gelişmelerin de önünün açılması hedeflenmiştir. 

Böylece Sultan Abdülmecid’in destekleri ve Tanzimatçı devlet adamları-
nın çabalarıyla eğitim alanında önemli ilerlemeler kaydedilmiştir. Okul sayı-



122  . Turgut Subaşi*

sındaki artış ve 1856 Islahat Fermanı ile gayrimüslimlere de kendi okullarını 
açma hakkı tanınması, eğitim faaliyetlerinin tek bir merkezden ve devlet ta-
rafından yürütülmesini zorunlu hâle getirdi. Bu çerçevede merkezi otoriteyi 
güçlendirmek ve eğitim işlerini düzenli ve planlı bir şekilde yönetmek ama-
cıyla 17 Mart 1857’de Meclis-i Maârif Nezareti kuruldu. (Subaşı, 2019:275-276)

Tanzimat dönemi eğitim alanındaki bütün bu kurumsallaşma girişim-
leri ve eğitimde modernleşme çabaları Osmanlı eğitim sisteminin geleneksel 
yapısından uzaklaşıp daha modern ve daha düzenli bir yapılanmaya geçişin 
temel adımlarını oluşturmuştur. Bununla birlikte açılan bu kurumlar ve okul 
sayılarındaki artış modern eğitim-öğretim kurumlarında ders verebilecek ni-
telikli öğretmen yetiştirme ihtiyacını ortaya çıkarmış ve bu durum Osmanlı 
Devleti’nde öğretmen okullarının kurulup yaygınlaşmasını zorunlu hale ge-
tirmiştir.

Darülmuallimîn’in Kuruluş ve İşleyişi (1848-1869)

Osmanlı Devleti’nde modern eğitim sisteminin geliştirilmesi sürecinde 
karşılaşılan en önemli sorunlardan birisi de nitelikli öğretmen eksikliği ol-
muştur. Daha öncede belirtildiği gibi Tanzimat’a kadar bu eksiklik medrese 
mezunlarının öğretmen olarak görevlendirilmesiyle giderilmeye çalışılmış-
tır. Ancak bu çözüm, modern eğitim ve öğretim anlayışının benimsendiği 
Tanzimat dönemi ile birlikte yetersiz kalmıştır. Tanzimat yönetiminin kar-
şılaştığı güçlüklerden biri ise okullarda modern öğretim yöntemlerini uy-
gulamaya çalışırken geleneksel eğitim anlayışına sahip kişilerin yeni açılan 
okullarda istihdam edilmesiydi. Bu durum, eğitimde yeniden yapılanma he-
deflerine ulaşılmasını güçleştirmekteydi. Nitekim Sıbyân Mektepleri’nin ıs-
lahı sürecinde ilmiye sınıfının etkisi açıkça görülmüş; bu nedenle eğitimde 
modernleşme girişimleri Sıbyân Mekteplerinden ziyade Rüşdiyeler üzerinden 
yürütülmüştür. Mekteb-i Rüşdiyelerde uygulanan “usûl-i cedid” yöntemleri-
nin başarı göstermesi ve bu okulların sayılarının hızla artması bu kurumlara 
nitelikli öğretmen yetiştirilmesini zorunlu kılmış ve neticede öğretmen okul-
larının kurulması kaçınılmaz hâle gelmiştir.

Görüldüğü gibi söz konusu düzenlemeler eğitim alanındaki pratik zo-
runlulukların bir sonucu olarak ortaya çıkarken diğer yandan bu girişimler, 
dönemin modernleşme düşüncesiyle uyumlu olarak daha köklü değişiklik-
ler de kapsamaktaydı. Darülmuallimîn’in kuruluş sürecinin arka planında 
bu değişimi görmek mümkündür. Tanzimat yönetimine göre, Fatih Sultan 
Mehmet ve Kanûnî Sultan Süleyman dönemlerinde Medreselerin disiplinli, 
sınav esaslı ve nitelikli yapısı zamanla bozulmuş ve bu kurumlar ezberciliğin 
hâkim olduğu, yeni öğretim yöntemlerinden yoksun öğretmenlerin çoğaldığı 
ve eğitim öğretimin kalitesinin giderek azaldığı kurumlar haline gelmiştir. 
Bu zafiyet reform çağında öğretmen yetiştirme meselesini yalnızca bir ihtiyaç 
değil, aynı zamanda acil bir öncelik hâline getirmiştir. Böylece ıslah çalış-



 . 123Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

malarında yalnızca medreselerin eksiklerini telafi etmekten ziyade, yeni ve 
modern eğitim kurumlarında ders verebilecek nitelikte öğretmen yetiştiril-
mesine odaklanılmıştır. (Duman, Dilaver, 1996:651-652)

Bu anlayış doğrultusunda, Kemâl Efendi’nin öncülüğünde açılan ve 
“usûl-i cedîde” esaslarına göre eğitim veren Rüşdiye Mekteplerinde elde edi-
len başarının sürdürülebilmesi, modern eğitim anlayışına uygun öğretmen-
lerin yetiştirilmesini zorunlu kılmıştır. Bu amaçla, 25 Temmuz 1847 tarihli 
Meclis-i Maârif-i Umûmiye’nin hazırladığı rapor Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye’ye 
sunuldu. Rapor müzakere edildikten sonra Sultan Abdülmecid’in 21 Ağus-
tos 1847 tarihli iradesiyle onaylandıktan sonra gereken hazırlıklara başlandı. 
(Yıldırım, 2012:380-381)

Bu çerçevede Mekâtib-i Umûmiye Nâzırı Kemal Efendi’nin girişimleriyle 
sayıları giderek artan Mekteb-i Rüşdiyelere öğretmen yetiştirmek üzere İstan-
bul Fatih’te 16 Mart 1848 yılında bir Dârülmuallimîn açılmıştır. Eğitim süresi 
3 yıl olan bu öğretmen yetiştirme okulunun idaresine başöğretmen olarak 
ulemadan Denizlili Yahya Efendi tayin edilmiş ancak kısa süre sonra ise bu 
göreve Ahmed Cevdet Efendi (Paşa) getirilmiştir. (Çetin, 2024:186)

Yeni açılan bu Dârülmuallimîn’e atanacak yönetici ve hocaların belirlen-
mesinde büyük bir titizlik gösterilmiştir. 1847 tarihli Sadaret tezkeresinde 
yönetici ve öğretmenlerin “ fazilet, dirayet, doğruluk, usûl-i talim ve tedrise 
vukuf ile güçlü ifade ve yazı kabiliyeti” gibi niteliklere sahip olması gerekti-
ği belirtilmiş; ayrıca Farsça dersinin yetersizliğine dikkat çekilerek atanacak 
hocaların talimatlara uygun ders vermesi, hesap ve coğrafya derslerinin ise 
Mühendishâne-i Bahrî-i Hümâyun ve Mühendishâne-i Bahrî-i Hümâyun’dan 
ehil kişilerce yürütülmesi kararlaştırılmıştır. Mekâtib-i Umûmiyye Nâzı-
rı Esad Efendi’nin teklifiyle öğretmen kadroları oluşturulmuş; yönetici ve 
Arapça hocalığına Yahya Efendi, hesap ve coğrafya derslerine Osman Efendi, 
Farsça dersine ise Tevfik Efendi atanmıştır. Ayrıca Dârülmuallimîn’de görev 
alacak müdür, öğretmen ve hizmetlilerin alacağı maaşlar da karara bağlan-
mıştır. Buna göre okulun müdürü, Hesap ve Coğrafya hocası için bin kuruş, 
Farsça hocası için beş yüz kuruş, hizmetli için yüz elli kuruş ödenecektir. 
Bununla birlikte gerek Rüşdiyelerin açılışında ve gerekse Darülmuallimîn’in 
hazırlık sürecinde gayret gösterip bu sürece önemli katkılar sunan Kemâl 
Efendi ile birkaç memurun maaşlarının attırılması için Mekâtib-i Umûmiyye 
Nâzırı Esat Efendi tarafından padişaha bir talep yapılmışsa da bütçe yeter-
sizliği nedeniyle padişah tarafından bu talep reddedilmiştir. Ancak padişah 
okulun temel ihtiyaçları ile yazı derslerinde kullanmak üzere gerekli olan altı 
bin kâğıdın alınmasına onay vermiştir. (Dilaver, Duman, 1996:656)

Okulun kuruluşundan itibaren öğretmen adaylarının nitelikli bir eğitim 
görmeleri için yenilikler yapılmaya devam edilmiş ve bazı öneriler de sunul-
muştur. 1850 yılında Dârülmuallimîn müdürü olarak tayin edilen Ahmet 



124  . Turgut Subaşi*

Cevdet Efendi 20 Nisan 1852 tarihinde Meclis-i Maarif-i Umumiye’ye sundu-
ğu raporda öğrencilerin dil yeterliliği meselesi üzerinde önemle durmuştur. 
Dârülmuallimîn’de dil öğretimi konusu kurumun temel sorunu alanlarından 
biri hâline gelmiştir. Arapça ve Farsçanın öğretmen adayları tarafından ye-
terli düzeyde öğrenilememesi, Rüşdiye Mekteplerinde görev yapacak nitelikli 
muallimlerin yetiştirilmesini güçleştirmiştir. Bu sorunun temel nedeni öğ-
rencilerin geçim sıkıntısı sebebiyle ders dışı faaliyetlere yönelmek zorunda 
kalmalarıdır. Bu nedenle öğrenci sayısının azaltılması, bursların artırılması 
ve öğretmen adaylarının yalnızca öğrenimlerine odaklanmalarının sağlan-
ması gerekmektedir. (Özcan, 1992:445-446)

Ahmed Cevdet’in öğretmen okullarındaki dil sorununa dair bu raporu-
nun ardından okul ile ilgili hazırlıklar kısa sürede tamamlanarak kendisinin 
hazırladığı Dârülmuallimîn ilk Nizamnâmesi 21 Mayıs 1852’de yürürlüğe gir-
miştir. Söz konusu nizamnâme, kurumun idarî ve malî yapısından mektebe 
kabul şartlarına, okutulacak derslerden mezunların statüsüne kadar pek çok 
düzenlemeyi kapsamaktadır. (Öztürk, 1993:551) Dârülmuallimîn Nizamna-
mesi, muhteva bakımından beş ana bölümden oluşmaktadır: İlk bölümde öğ-
rencilerin sayı ve niteliklerine ilişkin hükümlere yer verilmekte; ikinci bölüm 
de ise öğrenci ve mülazım denilen aday öğrenci kaydının yöntem ve esaslarını 
dört bent hâlinde düzenlemektedir. Üçüncü bölümde öğrenci ve mülâzımla-
rın öğrenim süreleri dört madde üzerinden açıklanırken dördüncü bölümde 
de Dârülmuallimîn öğrencilerine yönelik işlemler ve uygulanacak yaptırımlar 
üç bent halinde sıralanmıştır. Son bölüm ise seçilmiş öğretmen adaylarının 
durumları ve görev alma süreçleri üç bent çerçevesinde hükme bağlanmıştır. 
(Gündüz, 2022:1)

Nizamnameye göre Dârülmuallimîn’e ilk aşamada yirmi öğrenci kabul 
edilmesi planlanmış ve bu öğrencilerin tamamının burslu olarak okutulması 
kararlaştırılmıştır. Okula öğrenci kabulü ise yapılacak bir sınavla gerçekleşti-
rilecek; bu sınavda adayların Arapça ibareleri anlama ve yorumlama, düşün-
celerini düzgün biçimde ifade edebilme ile Farsça ve Matematik alanların-
daki yeterlilikleri ölçülecektir. Okulun yirmi asıl öğrencisi dışında, medrese 
mezunları arasından seçilecek mülâzımların da kaydı öngörülmüştür. Bu 
grupta öncelik baş mülâzımlara verilmiş, uygun bir aday bulunduğu takdir-
de kendilerinin sınavsız olarak okula kabul edilmesi kararlaştırılmıştır. Baş 
mülâzım bulunmadığı takdirde, diğer mülâzımlar için bir giriş sınavı açıla-
cak ve bu sınavda başarılı olanların kayıtları yapılacaktır. Böylelikle sınırlı 
kontenjan esasına dayalı, planlı bir öğretmen yetiştirme sistemi hedeflenmiş; 
“mülazımlık” statüsü ise adaylara, uygun şartlar oluştuğunda asil öğrenci sta-
tüsüne geçebilecekleri bir yetişme süreci sağlamıştır.

Adayların yeterlilik düzeyleri ve okula kabulüne ilişkin nihai karar ise 
Meclis-i Maârif-i Umûmiye ile öğretmenlerin ortak değerlendirmesi sonu-
cu verilecekti. Kayıt işlemleri sırasında hiçbir şekilde kayırmacılığa veya ay-



 . 125Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

rımcılığa izin verilmeyecekti. Ayrıca öğrencilerden belirlenen süre içerisinde 
öğrenimlerini tamamlayacaklarına ve mezuniyet sonrası ihtiyaç duyulan her 
yerde görev yapmayı kabul ettiklerine dair taahhüt senedi alınacaktı. Nizam-
namede yer alan bu madde mezunların tayin konusunda serbest olmadığını, 
devletin ihtiyaç duyduğu bölgelerde görevlendirilmekle yükümlü kılındıkla-
rını göstermektedir. Böylece Dârülmuallimîn bir yandan öğretmen yetiştir-
me kurumu niteliği kazanırken, diğer yandan devletin Rüşdiye Mekteplerin-
deki öğretmen açığını planlı biçimde gidermeyi amaçlamıştır.

Dârülmuallimîn Nizamnâmesi’nin Metni, https://islamansiklopedisi.org.tr/
darulmuallimin

Dârülmuallimîn’de öğrenim süresi üç yıl olarak belirlenmiş, öğrencilerin 
haftanın beş günü düzenli olarak okula devam etmeleri zorunlu kılınmış-
tır. Bu süre zarfında öğrencilerin ifade usulü, Farsça, gerekli düzeyde hesap, 
geometri, hey’et (astronomi) ve coğrafya bilgilerini edinmeleri amaçlanmış-
tır. Eğitim süresini tamamlayan öğrenciler bitirme sınavına tabi tutulmuş; 
bu sınavda başarılı olanlara diploma verilmiş, başarısız olanların ise okul ile 
ilişikleri kesilmiştir. 

Nizamname, mezunların bir kısmının okul bünyesinde görevlendiril-
mesine imkân tanımakla birlikte, öğretmen ihtiyacının karşılanmasına yö-
nelik daha geniş bir istihdam anlayışının benimsendiğini de göstermektedir. 
Nitekim Darülmuallimîn esas olarak Rüşdiye Mekteplerine öğretmen yetiştir-
mek amacıyla kurulmuş olmakla birlikte, ihtiyaç hâlinde diğer mektepler için 
de öğretmen yetiştirmiş ve bu okullara tayinler gerçekleştirmiştir. (Tamar, 
2022:11)



126  . Turgut Subaşi*

Nizamnamede derslerin muhtevası öğretmen adaylarının mesleki bilgi 
ve becerilerini artıracak şekilde düzenlenmiştir. Müfredatın ilk dersi “Usul-i 
İfade ve Talim” dersi öğretim yöntem ve tekniklerine odaklanırken Farsça, 
aritmetik, geometri, ölçme bilgisi, astronomi ve coğrafya gibi dersler öğret-
men adaylarının dil becerilerini geliştirmeleri, fen ve sosyal bilimler alanla-
rında da yetkinlik kazanmaları hedeflenmiştir. (Yıldız, 2014:370)

Nizamnamede öğrencilerin devam zorunluluğuna ilişkin hükümlerde 
yer almış ve öğrencilerin okula devam etmemeleri hâlinde burslarının ke-
sileceği ve okuldan çıkarılacakları hükme bağlanmıştır. Bu düzenleme, Dâ-
rülmuallimîn’de öğrenci disiplininin ve sürekliliğinin esas alındığını; devlet 
tarafından sağlanan maddi desteğin, öğrencilerin eğitime fiilen ve düzenli 
katılımı şartına bağlandığını göstermektedir. Aynı zamanda öğretmen yetiş-
tirme sürecinin disiplinsiz bir yapıdan ziyade, denetimli ve yaptırıma dayalı 
bir sistem içinde kurgulandığını ortaya koymaktadır. Bununla beraber iste-
yen öğrencilerin her yıl açılacak ara sınavlara girerek normal eğitim süresin-
den önce mezun olabilmelerine de imkân tanınmış; böylece zeki ve çalışkan 
öğrencilerin teşvik edilmesi amaçlanmıştır.

Ahmed Cevdet Efendi’nin, hazırladığı bu ilk nizamname Dârülmual-
limîn’in yapısal ve idari açıdan gelişimine önemli yenilikler ve katkılar sağla-
mıştır. Cevdet Efendi, söz konusu nizamnamenin 4. maddesinde “öğretmen-
liğin bağımsız bir meslek olduğunu ve bu mesleğin ancak bir okul aracılığıyla 
icra edilebileceğini” vurgulamıştır. Böylece Dârülmuallimîn’in açılmasıyla öğ-
retmenlik mesleği, Osmanlı eğitim sistemi içerisinde ilk kez resmî olarak ayrı 
bir meslek statüsüne kavuşmuştur. (Akyüz, 2006:20) 

Nizamnamedeki bir diğer önemli yenilik, medrese talebelerinin gelenek-
sel olarak yaptıkları gibi üç aylar boyunca İstanbul’dan ayrılıp cerre çıkma-
larının (taşrada vaaz vererek ve halktan yardım toplayarak geçimlerini sağ-
lamalarının) yasaklanması olmuştur. Cevdet Efendi bu yasağı iki gerekçeyle 
açıklamaktadır: Bunlardan birincisi, eğitim sürecinin üç ay kesintiye uğra-
ması sonucu öğrenilen bilgilerin unutulma ihtimali olurken, ikinci gerekçe 
ise taşrada vaaz vererek ve halktan yardım toplayarak geçimlerini sağlama-
larının öğretmenlik mesleğini icra edecek kişilerin saygınlığını zedeleyerek 
itibar kaybına yol açması şeklinde izah etmiştir. Bu durum, bir yandan Os-
manlı yönetiminin öğretmenliği itibarlı bir meslek olarak konumlandırma 
gayretini ortaya koyarken; diğer yandan medrese kökenli öğrencilerin yerle-
şik alışkanlıklarını dönüştürme sürecinde karşılaşılan güçlükleri göstermesi 
bakımından dikkat çekicidir. (Somel, 2010:88).

Tanzimat yönetimi, nitelikli öğretmen yetiştirmeden modern eğitimin 
uygulanamayacağını geçte olsa fark ederek Darülmuallimîn’i kurması önem-
li bir aşamadır. Başka bir ifadeyle, ülkede modern eğitim ve öğretimin yer-
leştirilebilmesinin temel şartının, yeni açılan modern okullara medrese ge-



 . 127Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

leneğine bağlı kişilerin değil, yeni usûllere göre yetişmiş kişilerin öğretmen 
olarak atanması olduğu anlayışı benimsenmiştir. (Kodaman, 1991:145)

Bu anlayış doğrultusunda, Darülmuallimîn’in faaliyetleri yalnızca huku-
ki düzenlemelerle sınırlı kalmamış; Dârülmuallimîn Nizamnamesi Meclis-i 
Maârif-i Umûmiye’de kabul edildikten sonra uygulamaya geçirilmiştir. Dâ-
rülmuallimîn’de yapılan düzenlemeler sayesinde kısa bir sürede çok sayıda 
Mekteb-i Rüşdiye öğretmeni yetiştirilmiştir. Ahmet Cevdet Efendi, Dârül-
muallimîn’de gerçekleştirdiği bu reformla olumlu sonuçlar elde edildiğini ve 
okula yönelik ilginin arttığını ifade etmektedir. (Cevdet Paşa,1991:46) 1854–
1855 eğitim öğretim yılında ilk mezunlarını veren Dârülmuallimîn’de, 1859 
yılı itibarıyla deneysel derslerin de okutulmaya başlandığı anlaşılmaktadır. 
Nitekim bu dönemde, Dârülfünun öğrencilerinin fizik derslerinde kullandık-
ları ve Avrupa’dan getirtilen araç-gereçlerden Dârülmuallimîn öğrencilerinin 
de yararlanmaları sağlanmıştır. (Özcan, 1992:442)

Bu olumlu gelişmelere rağmen, yeni açılan Mekteb-i Rüşdiyelere dışarı-
dan öğretmen atanması Darülmuallimîn mezunlarının açıkta kalmalarına ve 
onların bazı şikâyetlerine yol açmıştır. Söz konusu şikâyetler Mekteb-i Rüş-
diyelere öğretmen atamalarında Erzurum ve İzmit Rüşdiyeleri’ne Darülmu-
allimîn öğrencileri arasında uygun aday bulunamadığından zorunlu olarak 
dışarıdan öğretmen tayin edilmesiyle ilgilidir. 

Darülmuallimîn Nizamnamesi’ne Eklenen Geçici Madde, Arşiv Belgelerine Göre 
Osmanlı Eğitiminde Modernleşme, İstanbul 2014, s. 68-69

Şikâyetlerin Maârif-i Umumiye Nezareti’ne iletilmesi ve Meclis-i Vâlâ-yı 
Ahkâm-ı Adliyye’de görüşülmesinin ardından alınan karar padişahın ona-
yına sunulmuştur. Buna göre taşrada açılan Mekteb-i Rüşdiyelere öğretmen 



128  . Turgut Subaşi*

tayininde, esas olarak Dârülmuallimîn öğrencilerinden seçim yapılması ön-
görülmekle birlikte, yakın dönemde Erzurum ve İzmit mektepleri örneğinde 
olduğu gibi öğretmen tayininde öğrenciler arasından uygun kişi bulunama-
ması nedeniyle dışarıdan öğretmen alınmıştır. Bu nedenle, yapılan şikâyet 
konusu değerlendirilmiş olup Dârülmuallimîn’den öğretmen yetişene kadar 
yeni öğretmenler öncelikle bu okullardaki öğrenciler arasından, öğrenciler-
den uygun kişi yoksa mülâzım veya diğer görevliler arasından, hâlâ uygun kişi 
bulunamazsa dışarıdan atanacak şekilde karar verilmiştir. Maârif-i Umumiye 
Nezareti’nin 1 Mart 1861 tarihli yazısı sultan Abdülmecid’e arz edilmiştir. 
Sultan Abdülmecid yukarıdaki geçici maddeyi uygun bularak onaylamıştır. 

Diğer taraftan Rüşdiye Mekteplerine öğretmen yetiştiren kurumların sa-
yısı artarken, Sıbyân Mektepleri’inde de modernleşme ihtiyacı ortaya çıkmış-
tır. Sıbyân Mektepleri’nin, geleneksel eğitim sisteminin temsilcisi olan Şeyhü-
lislâmlığın uhdesinde bulunduğundan, başlangıçta bu okullara öğretmen ye-
tiştirilmesi düşünülmemiştir. Ancak 1862’de yapılan düzenlemelerle Sıbyân 
Mektepleri “iptidâî mektep” adıyla yeniden yapılandırılmış ve “usûl-i cedîd” 
doğrultusunda eğitim verilmeye başlanmıştır. (Ergin, 1977:578) 

İptidâî Mektepleri’nin programına coğrafya, hesap, tarih gibi modern 
derslerin eklenmesi planlanmış ve bu yöntemi uygulayacak öğretmenlere ih-
tiyaç duyulmuştur. Bu amaçla, Dârülmuallimîn bünyesinde 1868 yılında bir 
Dârülmuallimîn-i Sıbyan açılmıştır. Mehmed Cevdet Efendi’nin ilk müdürlü-
ğünü üstlendiği Dârülmuallimîn-i Sıbyan’ın eğitim süresi iki yıl olarak belir-
lenmiş ve buraya burslu öğrenciler kabul edilmiştir. Ancak devlet adamları 
arasındaki anlaşmazlık ve tartışmalar nedeniyle bu okul üç yıl sonra kapatıl-
mıştır. (Öztürk, 1993:551)

Osmanlı eğitiminde modernleşme ve öğretmen yetiştirilmesine yönelik 
bu çabalar önemli adımlar olarak görülmekle birlikte eğitim işlerinin kanunî 
ve sistemli bir şekilde düzenlenmesi esas olarak çalışmanın kapsamı dışında 
tutulan 1869 Eğitim-i Umumiye Nizamnamesi ile mümkün olabilmiştir.

Sonuç 

Tanzimat dönemi eğitim reformları, öğretmen yetiştirme sürecinin sis-
temli hale gelmesi açısından önemli bir dönüm noktası olmuştur. Darülmu-
allimîn’in kuruluşu, yalnızca bir öğretmen okulu açılması anlamına gelme-
mekte, aynı zamanda öğretmenliği bağımsız, kurumsallaşmış ve devlet dene-
timi altında bir meslek hâline getirme yönündeki bilinçli bir adımı da temsil 
etmektedir. Bu çerçevede, modern eğitim ve öğretimin yalnızca müfredat 
değişiklikleri veya öğretim yöntemlerindeki yeniliklerle değil, aynı zamanda 
nitelikli ve donanımlı öğretmenlerin yetiştirilmesi ile mümkün olacağı anla-
şılmıştır.

Bu süreçte medrese dışındaki modern eğitim kurumlarında öğretmen 



 . 129Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ihtiyacının ortaya çıkması, Osmanlı eğitim tarihinde öğretmen yetiştirme-
nin müstakil ve sistemli bir alan olarak önem kazanmasına yol açmıştır. Da-
rülmuallimîn’in kurulması ile birlikte, Sıbyân Mektepleri, Mekteb-i Rüşdiye 
ve sonraki süreçte Mekteb-i İdâdî’ler için öğretmen yetiştirmek, öğretmenliği 
belirli kurallar ve denetim mekanizmaları çerçevesinde tanımlamak suretiyle 
modern eğitim anlayışını yerleştirmeye çalışmıştır. Öğretmenlik, artık sade-
ce geleneksel bir görev değil, devletin doğrudan müdahil olduğu ve geliştirdi-
ği bağımsız bir meslek alanı hâline gelmiştir.

Darülmuallimîn’in açılmasıyla öğretmen adaylarının eğitiminden, kabul 
süreçlerine ve mezuniyet aşamalarına kadar her yönüyle modern eğitim anla-
yışı benimsenmiştir. Tüm süreçlerin planlı ve denetlenebilir hâle gelmesi sağ-
lanmıştır. Bu çerçevede öğretmen adaylarının seçimi, ders içerikleri ve sınav 
sistemi, modern pedagojik ilkelerle uyumlu hâle getirilmiş; meslekî bilgi ve 
becerilerin geliştirilmesi için modern yaklaşım benimsenmiştir. Ayrıca, öğ-
retmenlik mesleğinin itibarı ve meslekî kimliği güçlendirilmiş, mezunların 
devlet ihtiyaçları doğrultusunda görevlendirilmesi güvence altına alınmıştır. 
Böylece öğretmen yetiştirme meselesi bireysel çabaların ötesinde, devletin 
resmi planlamasına tabi bir sistem hâline gelmiştir.

Sonuç olarak, Darülmuallimîn’in açılmasıyla birlikte eğitimde modern-
leşme ve öğretmen yetiştirme süreci, yalnızca öğretim yöntemlerinin geliş-
tirilmesiyle sınırlı kalmamış; aynı zamanda öğretmenlik mesleğinin itibarı, 
meslekî kimliği ve okulun devlet tarafından planlı biçimde yürütülmesi de 
güvence altına alınmıştır. Ancak bununla birlikte Osmanlı’da modern eğitim 
ve öğretmen yetiştirme girişimlerinin kalıcı ve hukuki bir zemine kavuşması 
1869 Eğitim-i Umumiye Nizamnamesi ile mümkün olabilmiştir.



130  . Turgut Subaşi*

Kaynaklar

Ahmed Cevdet Paşa. (1991). Tezâkir (C. Baysun, Haz., Cilt 4). Türk Tarih Kurumu 
Yayınları.

Akyıldız, A. (2003). Maârif-i Umûmiyye Nezâreti. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansik-
lopedisi, Cilt 27, s. 273–274.

Akyüz, Y. (2006). Türkiye’de Öğretmen Yetiştirmenin 160. Yılında Dârülmuallimîn’in 
ilk Yıllarına Toplu ve Yeni Bir Bakış. OTAM: Ankara Üniversitesi Osmanlı Tari-
hi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, 20, 17–58. https://doi.org/10.1501/
OTAM_0000000532

Altınova, A. (2010). Osmanlı Modernleşmesinde Rüşdiye Mektepleri (Doktora Tezi). 
Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.

Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı. 
(2014). Arşiv Belgelerine Göre Osmanlı Eğitiminde Modernleşme.

Bilim, C. (2007). Türkiye’de Çağdaş Eğitim Tarihi (1734–1876). Eskişehir: Anadolu 
Üniversitesi Yayınları.

Çetin, S. (2024). Sorunların Gölgesinde Bir Muallim Mektebi: Ayıntab Darülmual-
limini. History Studies, 16(2), 185–199. https://doi.org/10.9737/historystu-
dies.1401300

Dögüş, N. (2022). Osmanlı Devleti’nde İmamların Eğitimi. Kahramanmaraş Süt-
çü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 19(3), 1523-1538. https://doi.
org/10.33437/ksusbd.1135147. 

Duman, T., & Dilaver, H. (1996). İstanbul’da Açılan İlk Darülmuallimîn. Erdem-Ata-
türk Kültür Merkezi Dergisi, 9(26), 651–658.

Ergin, O. (1977). Türk Eğitim Tarihi (Cilt 1–2). Eser Matbaası.

Gündüz, M. (2022). Dârülmuallimîn Nizamnamesi. Türk Maarif Ansiklopedisi. Erişim 
adresi: https://turkmaarifansiklopedisi.org.tr/darulmuallimin-nizamname-
si/#yazar-1 (23.12.2025)

İlikli, Y. (2010). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Öğretmen Yetiştirme Sorunu (Darülmual-
limîn ve Darülmuallimâtlardan Öğretmen Okullarına) (Yüksek Lisans Tezi). 
Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.

Kodaman, B. (1991). Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi. Türk Tarih Kurumu.

Özcan, A. (1992). Tanzimat Döneminde Öğretmen Yetiştirme Meselesi. 150. Yılında 
Tanzimat, Türk Tarih Kurumu Basımevi, s. 441–473.

Öztürk, C. (1993). Dârülmuallimîn. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 8, 
551–552.

Somel, S. A. (2010). Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi (1839–1908). İletişim Yayın-
ları.

Subaşı, T. (2011). Tanzimat Döneminde Eğitim Alanında Yeniden Yapılanma: Eğitim-i 



 . 131Tarih Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Umumiye Nezareti’nin Kuruluşu. International Conference On New Horizons in 
Education, Guarda, Portugal, June 5–7, s. 750–760.

Subaşı, T. (2019). Osmanlı Devleti’nin İlk Maârif-i Umûmiye Nazırı Abdurrahman 
Sami Paşa. İçinde R. Yaşa & H. Şahin (Ed.), Prof. Dr. Mevlüt Koyuncu’ya Arma-
ğan, Sakarya Üniversitesi Yayınları, s. 269–287.

Subaşı, T. (2022). Encümen-i Daniş’in Kuruluş Gayesi ve Hedefleri. İçinde S. Sönmez 
(Ed.), Sosyal, Beşerî ve İdari Bilimler Alanında Yeni Trendler IV, Duvar Kitapevi, 
s. 768–784.

Subaşı, T. (2024). 1869 Maârif-i Umûmiye Nizamnâmesine Göre Sıbyan Mektepleri-
nin Yeniden Yapılandırılması. 6th International Cappadocia Scientific Research 
Congress, Göreme, Türkiye, s.722–733.

Tamar, İ. (2022). Sivas Dârülmuallimîn-i İbtidâî Mektebi Tarihsel Gelişimi (1882–1924) 
(Yüksek Lisans Tezi). Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Sivas.

Yıldırım, M. A. (2010). Tanzimat Döneminde Meslek Okulları (Doktora Tezi). Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara.

Yıldırım, M. A. (2012). Tanzimat Dönemi Darülmuallimîn Mezunlarının Rüşdiyelere 
Tayini. İçinde S. Kılıç, B. Koç, & T. Ercoşkun (Ed.), Musa Çadırcı’ya Armağan, 
Bilgin Kültür Sanat Yayınları, s. 377–393.

Yıldız, H. (2014). Osmanlı Devleti’nde Mülki (Sivil) Erkek Rüşdiye Muallimlerinin 
Nitelikleri, Hakları ve Sorumlulukları. History Studies, 6 (3), 369–382.


