


Genel Yayın Yönetmeni / Editor in Chief • C. Cansın Selin Temana 

Kapak & İç Tasarım / Cover & Interior Design • Serüven Yayınevi

Birinci Basım / First Edition • © Aralık 2025

ISBN • 978-625-8559-90-3

© copyright 
Bu kitabın yayın hakkı Serüven Yayınevi’ne aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. The 
right to publish this book belongs to Serüven Publishing. Citation can not be shown 
without the source, reproduced in any way without permission.

Serüven Yayınevi / Serüven Publishing 
Türkiye Adres / Turkey Address: Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA 
Telefon / Phone: 05437675765 
web: www.seruvenyayinevi.com 
e-mail: seruvenyayinevi@gmail.com

Baskı & Cilt / Printing & Volume 
Sertifika / Certificate No: 47083



MODERN TOPLUMUN 
KIRILGAN ALANLARI 

ÜZERINE SOSYOLOJIK 
OKUMALAR

EDITÖRLER

PROF. DR. SUAT KOLUKIRIK
DOÇ. DR. MUHAMMET FIRAT

ARŞ. GÖR. DR. ELİF ŞAHİN





 . VModern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

İÇINDEK ILER

BÖLÜM 1
ŞERİF MARDİN SOSYOLOJİSİNDE TOPLUM VE DİN........................... 1

Musa YILMAZ

BÖLÜM 2
BAZI KURAMSAL FIKIRLER BAĞLAMINDA TÜKETIM 

TOPLUMUNUN ELEŞTIREL BIR DEĞERLENDIRMESI....................... 21
Coşkun SAĞLIK

BÖLÜM 3
BİRECİK’TE YAŞAYAN KARAÇİ GRUBU ÜZERİNE SOSYOLOJİK BİR 

ARAŞTIRMA...................................................................................................... 39
Ercan ARSLAN

BÖLÜM 4
ABD’NİN DOĞU AKDENİZ SİYASETİNDE PARADİGMA DEĞİŞİMİ: 

EASTMED BORU HATTI PROJESİ’NDEN ÇEKİLME SÜRECİ............. 59
Handan TEKEMEN

BÖLÜM 5
KÜLTÜRÜN İZINDE KIMLIK: BENZERLIK, FARKLILIK VE 

AIDIYETIN SOSYOLOJIK İNŞASI................................................................ 79
İbrahim AKKAŞ

BÖLÜM 6
KESIŞEN YAKLAŞIMLAR, AYRIŞAN ANLAMLAR: ÜRETKEN 

YAŞLANMA VE YAŞLILIKTA ÜRETKENLIK........................................... 97
Mert Ersözlü

BÖLÜM 7
PATRICIA HILL COLLINS’IN PERSPEKTIFINDEN KADINLIK: TARIH, 
KESIŞIMSELLIK VE BILGI............................................................................ 111

Yeliz Kendir Gök



VI  . Hacer Yalçin& ﻿ & ﻿ & ﻿

BÖLÜM 8
DİNÎ GRUPLARIN KÜLTÜREL ANLAMI VE SINIFLANDIRILMASI	125

Hacer YALÇIN

BÖLÜM 9
EVDE YAŞLI PSIKOLOJISI: DIJITAL TOPLUMDA DIŞLANMA VE 

PSIKOSOSYAL KIRILGANLIK..................................................................... 145
Gülşah Şükran KALE YOLCU

BÖLÜM 10
ULUSLAŞMA SÜRECINDE BIR SIYASAL ÖZNE OLARAK “KÜLTÜR”	

157
Merve Türkan Bilgir

BÖLÜM 11
EVDE HASTA BAKIMIN PSİKOSOSYAL BOYUTLARI........................ 169

Gülşah Şükran Kale Yolcu



Bölüm
1

ŞERİF MARDİN  S OSYOLOJİSİNDE 
T OPLUM VE  DİN

Musa YILMAZ1

1  Dr. Öğr. Üyesi, Iğdır Üniversitesi, Felsefe ve Din Bilimleri Din Sosyolojisi, musayilmaz114@
gmail.com, Orcid: 0000-0002-9929-7814



2  . Musa Yilmaz

1. Giriş

Türkiye’de modernleşme, din, siyaset ve toplumsal yapı ekseninde yürü-
tülen tartışmaların kurucu isimlerinden biri olan Şerif Mardin hem ortaya 
koyduğu kavramsal çerçeve hem de disiplinler arası yaklaşımı ile sosyolojide 
özgün bir paradigma geliştirmiştir. Mardin’in çalışmaları sadece Türk sosyo-
lojisinin temel meselelerini aydınlatmakla kalmamış aynı zamanda Osman-
lı’dan Cumhuriyet’e uzanan toplumsal dönüşüm sürecini anlamak için yeni 
yöntemsel açılımlar da sunmuştur. Mardin’in düşüncesi, Türkiye’nin moder-
nleşme deneyimini tek boyutlu açıdan açıklamak yerine, tarihsel süreklilik-
leri, kültürel kodları, dini pratikleri ve siyasal yapıları bir arada değerlendiren 
bütüncül bir bakış açısına dayanmaktadır. Bu yönüyle onun sosyolojik yak-
laşımı, Türkiye’nin toplumsal gerçekliğini anlamaya yönelik çok boyutlu bir 
perspektif sunmaktadır.

Mardin’in sosyoloji literatürüne kazandırdığı kuramsal kavramlar, Tür-
kiye’nin toplumsal yapısına özgü dinamikleri açıklamada kalıcı bir etki bı-
rakmıştır. Özellikle modernleşmenin sosyo-kültürel ve siyasal boyutlarını ele 
alırken dinin toplumsal konumunu merkeze alan analizleri, din sosyolojisi 
alanında referans niteliğinde kabul edilmektedir. Mardin’e göre Türkiye’de 
modernleşme sadece kurumsal dönüşümlerle açıklanamaz. Bunun yanında 
zihniyet dünyasında, sembolik düzlemde ve gündelik pratiklerde yaşanan 
değişimlerle birlikte değerlendirilerek açıklanması gerekmektedir. Bu ne-
denle onun çalışmaları, tarihsel sosyoloji ile kültür sosyolojisini bir araya 
getiren özgün bir metodolojik yapı sunmaktadır. Dolayısıyla bu çalışmada, 
Şerif Mardin’in hayatı, eserleri, düşünce dünyası ve sosyolojik yaklaşımları 
kapsamlı biçimde ele alınarak, onun sosyal bilimlere katkıları bütüncül bir 
çerçevede ortaya konmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda ilk olarak Mardin’in 
yaşam öyküsü ve akademik gelişimi sosyolojik yaklaşımının oluşumuna et-
kileri bağlamında değerlendirilmiştir. Ardından siyaset bilimi, din sosyolojisi 
ve modernleşme kuramı alanında ortaya koyduğu eserler üzerinden düşünsel 
yapısı tartışılmıştır. Bunun yanında Mardin’in sosyolojisinde merkezi konu-
ma sahip olan kuramsal kavramlar ayrıntılı olarak incelenmiştir. Son olarak 
ise din, toplum ve modernleşme ilişkisi genel hatlarıyla irdelenerek, kuramsal 
kavramlar üzerinden Türkiye’nin toplumsal yapısı analiz edilmeye çalışıl-
mıştır.

Bu yönleriyle çalışma, Şerif Mardin’in düşünsel katkılarını sadece tarih-
sel bağlamda değil aynı zamanda günümüz Türkiye’sindeki toplumsal tartış-
malar açısından da güncelliğini koruyan bir sosyolojik perspektif olarak ele 
almayı amaçlamaktadır. Böylece Mardin’in entelektüel yaklaşımları hem te-
orik hem de metodolojik boyutlarıyla yeniden yorumlanarak, sosyal bilimler 
literatüründeki yeri daha görünür hâle getirilmeye çalışılmıştır. Dolayısıyla 
çalışmanın temel amacı, Türkiye’de sosyoloji disiplininin gelişimine önemli 
katkılar sunan Şerif Mardin’in sosyolojik yaklaşımını bütüncül bir perspek-



 . 3Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

tifle ortaya koymaktır. Bu amaç doğrultusunda çalışma, Mardin’in yaşam öy-
küsünü, akademik yönelimlerini ve yöntemsel tercihlerini temel alarak onun 
sosyolojik yaklaşımının oluşumunu açıklamayı hedeflemektedir. Böylece ça-
lışma, Mardin’in düşüncesinin Türk modernleşmesi, dinin toplumsal konu-
mu ve devlet-toplum ilişkileri gibi temel sosyolojik tartışmalara sağladığı kat-
kıları sistematik bir çerçevede inceleyerek, literatüre kavramsal ve yöntemsel 
düzeyde katkı sunmayı amaçlamaktadır.

Çalışma, konusu gereği literatür taramasına dayalı olarak tasarlanmış 
olup nitel araştırma yöntemi içerisinde bulunan doküman analizi tekniği 
kullanılarak yürütülmüştür. Doküman analizi, araştırma konusuna ilişkin 
veri içeren yazılı materyallerin (kitaplar, makaleler, tezler, gazeteler, dergi ve 
raporlar, yazışmalar, günlükler, hatıralar, mektuplar vb.) sistematik biçim-
de incelenmesi ve yorumlanmasını ifade etmektedir. Gözlem ya da görüşme 
gibi diğer veri toplama yöntemlerinin uygulanamadığı durumlarda sıklıkla 
başvurulan bu teknik, farklı veri toplama araçlarıyla birlikte kullanıldığında 
araştırmanın veri çeşitliliğini artırarak bulguların geçerliliğini güçlendir-
mektedir (Yıldırım & Şimşek, 2005; Ekiz, 2009; Beklan Çetin, 2013; Çapcıoğ-
lu & Kalkan Açıkgöz, 2018). Bu doğrultuda çalışma, Şerif Mardin’in eserle-
rinin doğrudan ya da dolaylı aktarımlar yoluyla çözümlenmesi ve kuramsal 
bir çerçeve içinde yorumlanmasına dayanan teorik bir inceleme niteliği taşı-
maktadır.

2. Şerif Mardin’in Hayatı

Türkiye’de, bağımsız bilimsel bir disiplin olarak sosyolojinin ve özelde 
ise din sosyolojisinin gelişimine katkıda bulunan sosyologlardan birisi Şerif 
Mardin’dir. Mardin, kendine özgü sosyolojik anlayışı, yöntemi, teorik yakla-
şımı ve ortaya koyduğu kavramlarla, sosyoloji literatürüne önemli katkılarda 
bulunmuştur. Mardin’in kendine özgü sosyolojik yaklaşımı ve literatüre ka-
zandırdığı kavramsal çerçevesini analiz etmeden önce, hayatına temas eden 
kısa bir yaşam biyografisine bakılabilir.

Şerif Mardin 1927 yılında İstanbul’da dünyaya gelmiştir. 90 yıllık bir ha-
yatın sonunda, 2017 yılında hayatını kaybetmiştir. Ona Mardin denilmesinin 
nedeni, Mardin iline mensup olan “Mardinizâdeliler” olarak adlandırılan 
bir ailenin üyesi olduğu içindir. Mardin, İstanbul’da Galatasaray Lisesi’nde 
başladığı eğitimini Amerika’da tamamlamıştır. Ardından Üniversite eğiti-
mini, Stanford Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’nde yapmıştır. 1948 yılın-
da lisans eğitimini tamamlayan Mardin, 1950’de Johns Hopkins Üniversitesi 
Uluslararası İlişkiler Bölümü’nde yüksek lisansını bitirmiştir. 1954-1956 yıl-
ları arasında Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi’nde asistan ola-
rak görev yapmıştır. 1957’de görevinden istifa ederek kısa süreliğine siyasete 
atılan Mardin, daha sonra Doktora eğitimi için tekrar Amerika’ya gitmiştir. 
Doktorasını ise, Stanford Üniversitesi Hoover Enstitüsü Siyaset Bilimi Bö-



4  . Musa Yilmaz

lümü’nde tamamlamıştır. Doçent ve Profesör unvanlarını 1961–1972 yılları 
arasında alan Mardin, bu süre içerisinde Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 
Fakültesi’nde görev almıştır (Arlı, 2006; Uluocak, 2008). Sonraki yıllarda ve 
vefatına kadar geçen sürede yeni araştırmalar ve çalışmalara devam ederek 
sosyolojiye çok önemli katkılar sunmaya devam etmiştir.

Söz konusu eğitim yılları, idari görevler, ortaya koyduğu sosyolojik kav-
ramlar ve toplumsal hayata dair tüm deneyimler, Mardin’in kendine özgü 
sosyolojik bakış açısının oluşmasını sağlamıştır. Bu sayede genelde sosyoloji 
özelde ise din sosyolojisi alanında İslam, toplum, bilgi, fikir, ideoloji, kültür, 
modernleşme, sekülerleşme, toplumsal değişme, Osmanlı, siyaset, Türkiye, 
laiklik gibi konularda çok önemli çalışmalar yapmıştır (Okumuş, 2018). Do-
layısıyla Onun 90 yıllık hayatına temas eden yaşama dair tüm sosyolojik olgu 
ve olaylar, Türkiye’de Şerif Mardin sosyolojisinin ortaya çıkmasını mümkün 
kılmıştır. 

3. Şerif Mardin’in Eserleri, Düşünce Yapısı ve Sosyolojik Yaklaşımları

Şerif Mardin’in eserleri sadece aşağıda isimleri verilen eserlerden ibaret 
değildir. Bu çalışmada bahsedilen eserler, Mardin’in esreleri arasından ba-
zılarıdır. Mardin’in eserleri siyaset bilimi, tarih, sosyoloji ve din sosyolojisi 
ekseninde özgün çalışmalardan oluşmaktadır. Mardin, ortaya koyduğu farklı 
yöntem ve disiplinler arası yaklaşımıyla sosyal bilimlere önemli katkılar sun-
muştur. Araştırılan konunun çözümlenmesine katkı sağlayacak argümanlar 
açısından çerçeveyi geniş tutan Mardin, bütüncül bir sosyal bilim anlayışı 
ekseninde toplumu anlamaya çalışmıştır. Mardin, Türkiye’nin sosyal siste-
mini ve sosyal sistemi meydana getiren toplumsal yapılarını ve buna paralel 
olarak ortaya çıkan modernleşme sürecini analiz ederken büyük ölçüde dini 
çözümlemelerden yararlanmıştır (Serin, 2023). Özellikle 1969 yılında yayım-
lanan Din ve İdeoloji adlı eserinde, din sosyolojisi alanına dair çalışmalara 
ağırlık vermeye başlamıştır (Doğan, 2008; Doğan, 2013). Mardin, Din ve İde-
oloji adlı bu çalışmasında, yirminci yüzyılın “ideolojik” bir karaktere sahip 
olduğunu iddia etmektedir. Ona göre ideolojiler, çoğunlukla toplumsal eylem 
ile din ilişkileri arasında ortaya çıkmaktadır. Mardin, ortaya çıkan bu ideolo-
jileri sert ve yumuşak ideolojiler olarak birbirinden ayırmaktadır (Tazefidan, 
2023a). Bunu ayrımı; “Sert ideoloji dediğim zaman, sistematik bir şekilde 
işlenmiş, temel teorik eserlere dayanan, seçkinlerin kültürüyle sınırlandı-
rılmış, muhtevası kuvvetli bir yapıyı kastediyorum. Yumuşak ideoloji ile de, 
kitlelerin çok daha şekilsiz inanç ve bilişsel (cognitive) sistemlerini kastediyo-
rum.” (Mardin, 2016) şeklinde ifade ederek, ideolojilere açıklık getirmektedir. 
Mardin’in bu önemli çalışmasının temel amacı, tarih bilimleri ile modern 
davranış bilimlerinin, özellikle sosyoloji, psikoloji ve sosyal antropolojinin 
yöntemlerinin nasıl birleştirilebileceğini göstermeye çalışmaktır. Mardin bu 
amacı gerçekleştirirken en çok Max Weber’in metodolojisinden yararlandığı-
nı ifade etmektedir (Mardin, 2016).



 . 5Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Mardin, Din ve İdeoloji adlı eserinden önce 1964 yılında kaleme aldığı 
Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908 adlı çalışması (Mardin, 2019) ise ağır-
lıklı olarak sosyolojinin sosyo-kültürel ve siyasal boyutunu ele almaktadır. 
Mardin bu çalışmasında sadece Jön Türk hareketinin fikir dünyasını değil, 
aynı zamanda Batı düşüncesinin Osmanlı entelektüel ortamındaki yansıma-
larını sosyolojik bir perspektifle analiz etmektedir. Bunun yanında Batı dışı 
toplumlarda Batı kaynaklı fikirlerin yerelleşme biçimlerini anlamaya çalış-
maktadır. Ona göre fikirlerin şekillenme süreci, sadece düşünsel etkilerle de-
ğil, aynı zamanda toplumsal semboller sistemi ve kültürel yapı tarafından da 
belirlenmektedir. Jön Türkler, Batılı düşünürlerin fikirlerinden etkilenmişler 
ancak onların zihinsel dünyalarında Osmanlı hükümranlık geleneği, Şeriat 
anlayışı, tasavvuf ve adalet kavramı gibi yerel unsurlar da oldukça belirleyici 
olmuştur. Dolayısıyla Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908 adlı 
eserinde bütünsel bir yaklaşım sergilemiştir. Jön Türk hareketinin ideolojik 
dağınıklığını ise dönemin siyasal entrikaları ve bireysel çıkar çatışmaları ile 
ilişkilendirmiştir. Ona göre Osmanlı-Türk düşünce geleneği felsefi spekülas-
yondan uzak, kısa vadeli, pratik ve devlet merkezli bir rasyonaliteye dayan-
maktadır. Bu gelenek, Cumhuriyet döneminde dahi “pragmatizm” biçiminde 
devam etmiştir. Mardin bu durumu sadece tarihsel bir eksiklik olarak değil, 
Türk düşünce sosyolojisinin karakteristik bir özelliği olarak değerlendirmiş-
tir. Dolayısıyla Mardin, on dokuzuncu yüzyıl Türk düşüncesinden ziyade on 
dokuzuncu yüzyıl düşünce sosyolojisinden bahsetmenin daha doğru olacağı-
nı belirtmiştir. Sonuç olarak söz konusu eser, Türkiye’de modernleşme ve Ba-
tılılaşma süreçlerini siyasal, düşünsel ve kültürel düzlemdeki çelişkileri açık-
layan bir “düşünce sosyolojisi” denemesi (Mardin, 2019) olarak görülebilir.

Mardin’in bir diğer önemli eseri 1976 yılında yayımladığı İdeoloji adlı 
sosyolojik çalışmasıdır. Bu çalışmada ideoloji kavramını tarihsel, kültürel, fel-
sefî ve sosyolojik boyutlarıyla ele almaktadır. Eserin ilk bölümleri, Condillac 
ve Helvetius gibi düşünürlerden hareketle ideolojinin tarihsel gelişimi ve kav-
ramsal temellerini tartışmaktadır. Özellikle Marks ve Mannheim’in görüşleri 
başta olmak üzere Frege, Russell ve Reichenbach gibi düşünürlerden yararla-
narak ideoloji kavramı ile bilim felsefesi arasındaki ilişkiyi sorgulamaktadır. 
Diğer bölümlerde ise sembol, simge, mitos, kültür, kültürel kod kavramlarına 
açıklık getirmekte ve ardından ideoloji ile toplumsal değişme arasındaki iliş-
kiyi kuramsal bağlamda analiz etmektedir. Eser genel olarak incelendiğinde, 
Mardin ideolojiyi, bilgi sosyolojisinin merkezine koyarak din, inanç, mitoloji, 
kültür ve simgesel yapıların toplumsal düzlemde yeniden üretimini ele al-
maktadır. Mardin’e göre ideolojiler, başlangıçta bilimsellik iddiasıyla ortaya 
çıkmış olabilir ancak çoğu zaman bu iddiayı karşılamakta yetersizdir. Çün-
kü ideolojik düşünce, duygusal ve yanlı bir niteliğe sahiptir. İdeolojiler bazen 
gerçeği yansıtan ve bilimsellik yönü ağır basan bir kavram iken, bazen gerçeği 
çarpıtan bir öğreti olarak da ortaya atılabilmektedir. İşte bu noktada Mardin, 



6  . Musa Yilmaz

ideolojilerin ürettiği fikir kümelerini “kaygan zeminler” olarak nitelendir-
mektedir. İnsan ve toplum arasındaki ilişkiyi ise “toplumsal harita” metaforu 
üzerinden açıklamaktadır. Mardin’in söz konusu metaforunda ortak sembol-
ler, dil ve inanç sistemleri toplumsal uyum sağlamada işlevseldir ancak sem-
bolik yapının değişken ve yoruma açık olduğunu da ayrıca vurgulamaktadır. 
İdeolojinin tarihsel kökenine de değinen Mardin, kavramın Batı Avrupa dü-
şünce tarihinde başlangıçta “doğru düşünme bilimi” anlamına geldiğini, an-
cak zamanla nesnellikten uzaklaştığını ve yanlı bir düşünme biçimine doğru 
değişim gösterdiğini belirtmektedir. Sonuç olarak Mardin, ideolojiyi modern 
çağın belirleyici unsurlarından biri olarak görmektedir (Mardin, 1993; Çayır, 
2019).

Şerif Mardin’in 1990 yılında yayımlanmış olan bir diğer eseri ise Tür-
kiye’de Toplum ve Siyaset adlı çalışmasıdır. Bu çalışmada, genel olarak Os-
manlı’dan Cumhuriyet’e uzanan modernleşme sürecinin toplumsal, siyasal 
ve bürokratik altyapısı irdelenmektedir. Ayrıca Batılılaşma sürecinde yaşa-
nan kavramsal ve toplumsal dönüşüm sorunları tartışılmaktadır. Eser, biraz 
daha ayrıntılı incelendiğinde, Osmanlı modernleşmesinin temel sorunları, 
gayrimüslimlerin ulus-devlet çatısı altında birleştirilmesi, toplumsal hayatta 
birliğin oluşturulması ve siyasal sisteme entegrasyonun sağlanması konuları 
dikkat çekmektedir. Bununla beraber On dokuzuncu yüzyıl Osmanlı bürok-
rasisinde padişah merkezli yönetim anlayışından rasyonel bürokratik yapıya 
geçiş yaşandığını ifade eden Mardin, merkez-taşra ilişkilerinde yaşanan ge-
rilimlerden dolayı modernleşmenin toplumsal düzeyde gerçekleşemediğini 
belirtmektedir. Sonuç olarak Mardin, Türkiye’deki modernleşme sürecini 
sadece kurumsal olarak değil, aynı zamanda zihniyet dönüşümü olarak de-
ğerlendirmiştir (Mardin, 1990).

Mardin’in önemli eserlerinden birisi de 1989 da yayımladığı Bediüzza-
man Said Nursi Olayı: Modern Türkiye’de Din ve Toplumsal Değişim adlı 
çalışmasıdır. Mardin bu çalışmada, Bediüzzaman Said Nursî’nin fikirlerini, 
toplumsal etkilerini ve Türkiye’de din-devlet ilişkileri bağlamında temsil et-
tiği sosyolojik dönüşümü analiz etmektedir. Altı bölümden oluşan eser, ilk 
olarak teorik bir çerçeveyle başlamakta; lehçe, söylem ve toplumsal pratik 
kavramlarını merkeze alarak konuyu sistematik ve mantıksal bir şekilde ele 
almaktadır. Sonraki bölümlerde Nursî’nin doğduğu yer ve çevresini sosyolo-
jik, demografik ve kültürel yönlerden inceleyerek dönemin toplumsal dina-
miklerini çözümlemektedir. Ardından on dokuzuncu yüzyıl Osmanlı İmpa-
ratorluğu’nda din, ideoloji ve toplumsal bilinç arasındaki ilişkiler makro dü-
zeyde ele alınarak, laiklik politikaları ve kitle iletişim araçlarının Nurculuk 
hareketi üzerindeki etkileri ortaya konmaktadır. Eserin son kısımlarında ise 
Nursî’nin kendine özgü üslubu, dili ve düşünce dünyası ve toplumsal etkisi 
ortaya konmaktadır (Mardin, 2015). Genel bir değerlendirme yapmak gere-
kirse Mardin, Nursî’nin toplumsal etkisini açıklamak için lehçe ve söylem 



 . 7Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

kavramlarını merkeze alarak teorik bir araç olarak kullanmaktadır. Mardin’e 
göre Lehçe, toplumun sosyo-kültürel ve tarihsel deneyimlerinden meydana 
gelen kök-paradigmalara karşılık gelirken, söylem kavramı ise bu paradig-
maların pratik hayata yansıma biçimlerine atıfta bulunur. Özellikle sosyal 
yaşamda cihat, hürmet, kanaat gibi kavramlar bu kök-paradigmalara örnek 
olarak gösterilebilir. Öte yandan Nursî’nin eserleri sosyal davranışı iki şekil-
de etkilemektedir. Bu etki doğrudan ve dolaylı davranış modelleri sunularak 
ortaya çıkmaktadır. Mardin bunu Anthony Giddens’ın pratik bilinç kavra-
mıyla da ilişkilendirir. Bununla beraber Mardin, eserinde Tanzimat’la başla-
yan modernleşme sürecinde halk ve bürokrasi ya da aydınlar toplumu olarak 
toplumun iki tabakaya ayrıldığını belirtir ve bu ayrımın İslami lehçe ile Batı 
kaynaklı modern söylem arasında bir çatışma oluşturduğunu belirtir.  Ayrıca 
İslamiyet’i bir teolojik sistemden ziyade toplumsal pratiklerin kaynağı ola-
rak ele alan Mardin, Nursî hareketini sosyolojik bir vaka olarak değerlendirir. 
Ona göre Nursî’nin karizmatik liderliği klasik tarikat yapısının ötesindedir ve 
modern iletişim araçları ile fen ilimleri, dinî meşruiyetin alanına dahil edil-
miştir. Böylelikle Nurculuk, modernleşmenin araçlarını kullanarak dine da-
yalı bir toplumsal söylem üretmiştir. Sonuç olarak Mardin, Said Nursî olayını 
modernleşme, laiklik ve dini ilişkilerin Türkiye ölçeğinde yeniden yorum-
lanmasına imkân tanıyan bir tarihsel-sosyolojik model olarak sunmaktadır. 
Nurculuk hareketini hem yerel hem küresel ölçekte modernleşme süreçleri-
nin dini karşılığı olarak değerlendirmektedir (Mardin, 2015). 

 1991 yılında yayımlanan Türk Modernleşmesi adlı çalışmada ise, Os-
manlı’nın son dönemlerinde başlayıp Cumhuriyet dönemine miras kalan Ba-
tılılaşma süreci, genel olarak Türk modernleşmesi kavramı çerçevesinde ele 
alınmaktadır. Türk modernleşmesi, temel açıdan toplum olarak Batı karşısın-
daki dönüşüm ve uyum çabalarının tarihsel boyutunu anlatmaktadır. Bu sü-
recin başlangıcında yer alan temel motivasyon, Batı’nın üstünlüğünün kabul 
edilmesiyle birlikte Osmanlı toplumunda aksayan yönlerin yeniden gözden 
geçirilmesi ve İmparatorluğun gerileyişinin durdurulması düşüncesidir. Her 
ne kadar Türk modernleşmesi kavramı Osmanlı ve Cumhuriyet dönemle-
ri açısından farklı ölçütlerle ele alınmış olsa da sürecin yapısal niteliği açık 
bir sürekliliğe atıfta bulunmaktadır. Bu bağlamda Osmanlı ile Cumhuriyet 
arasındaki ilişki, kopuştan ziyade çok boyutlu bir süreklilik içinde değer-
lendirilebilir. Dolayısıyla Mardin’in Türk modernleşmesi kavramı, Osmanlı 
Türkiye’si ve Cumhuriyet Türkiye’si şeklinde iki önemli döneme ayrılarak 
incelenmiştir. Bazı düşünürlere göre Mardin’in Osmanlı Türkiye’si kavramı 
ile kastettiği şey, Tanzimat’tan itibaren başlayan modernleşme sürecidir. Bazı 
araştırmacılar bu kavramı II. Meşrutiyet sonrasına tarihlendirseler de moder-
nleşme sürecinin başlangıcı Tanzimat dönemi ile ilişkilendirildiği söylenebi-
lir. Bununla beraber söz konusu eserde, Osmanlı ve Cumhuriyet dönemleri 
arasındaki Batılılaşma anlayışı, amaç ve kapsam bakımından belirgin fark-



8  . Musa Yilmaz

lılıklar göstermektedir. Osmanlı döneminde modernleşme, daha çok devlet 
kurumlarının ıslahına yönelik sınırlı bir girişim olarak kalırken; Cumhuriyet 
döneminde bu süreç, devletin yanı sıra toplumsal eksende yaygınlaştırılmış 
ve kapsamlı bir toplum projesine dönüştürüldüğü ifade edilmiştir. Dolayısıy-
la Mardin’e göre Batılılaşma, Osmanlı döneminde devleti kurtarma işlevi ile 
öne çıkarken, Cumhuriyet döneminde yeni bir toplum inşa etme amacının 
temel aracı haline geldiği söylenebilir (Mardin, 1991a; Karakaş, 2022).

Bunların dışında farklı dönemlerde kaleme alınan makaleler de vardır. 
Söz konusu makaleler derlenerek kitap haline getirilmiştir. Buna makaleler 
derlemesi de denilebilir. İşte bu eserlerden birisi Siyasal ve Sosyal Bilimler 
(Makaleler 2) adlı çalışmadır (Yıldırım, 2018).  Üç ana bölümden oluşan eser, 
siyasal ve sosyal bilimler, iktisadi kültür ve bağımsız makaleler başlıkla-
rı altında, Türkiye’nin modernleşme sürecini siyasal, kültürel ve ekonomik 
boyutlarıyla tartışmaktadır (Arlı, 2004). Eser sosyolojik açıdan genel olarak 
değerlendirildiğinde, ilk olarak milliyetçiliğin Türk düşüncesindeki seyri-
ni davranışsal siyasal bilimler yaklaşımıyla analiz edildiği anlaşılmaktadır. 
Özellikle 1930–1940 yılları arasında yayım süreci devam eden Ülkü dergisi 
üzerine yaptığı içerik analiziyle, modernist milliyetçilik ve geleneksel milli-
yetçilik tiplerini ayırt ettiği görülmektedir. Bu analizin, Cumhuriyet dönemi 
ideolojilerinin dinamiklerini anlamaya yönelik metodolojik bir örnek teşkil 
ettiği söylenebilir. Bunun yanında aynı bölümün içinde Freud ve Sosyal İlim-
ler başlığı altında, Freud’un metodolojisinin sosyal bilimlerdeki etkisini de 
ortaya koymaktadır. Bir başka başlık olan Siyasal Bilimlerde Araştırmaların 
Gelişmesi yazısında ise Türkiye’de siyasal bilimlerin gelişememesini, sosyal 
bilimlerin iktidar aracı olarak görülmesine bağlamaktadır. Diğer makale 
başlığı olan Siyasi İlimler – Sosyal İlimler makalesinde ise disiplinler arası 
metodolojik bir yapılanmanın gerekliliği üzerinde durmaktadır. Eserin diğer 
ikinci ve üçüncü bölümlerinde ilk olarak, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e iktisadi 
düşüncenin değişimi ve dönüşümü ele alınırken, ardından Osmanlı iktisa-
di yapısı içerisinde üretken bir ekonomik zihniyetin geç geliştiği düşüncesi 
hakimdir. Eserin sonraki bölümlerinde Mardin, Weber ve Toynbee gibi dü-
şünürlerin tarih ve toplum analizlerini ortaya koyar. Weber’in ampirik yakla-
şımını öne çıkarırken, Toynbee’nin Doğu-Batı karşıtlığını sorgulamaktadır. 
Ardından Kontrol Felsefesi ve Geleceğimiz makalesinde toplum mühendisli-
ği anlayışını eleştiren Mardin, bürokratik zihniyetin toplum üzerindeki ta-
hakküm eğilimini tartışmaktadır. Yine aynı bölüm içerisinde Sınıf, Grup ve 
Kişilik yazısında, toplumsal yapıların hareketlendiği çağdaş dönemde yeni 
sosyolojik analizlerin gerekliliğine atıfta bulunmaktadır. Bunun yanında 
Faşizm ve Solcu kavramlarını Türkiye bağlamında çözümleyerek, Batı’daki 
ideolojik anlamlarından farklılaştığını ve kültürel bir ötekileştirme aracına 
dönüştüğünü savunmaktadır. Sonuç olarak söz konusu eser, Mardin’in sosyal 
bilimlerdeki disiplinler arası yaklaşımını, tarihsel derinlikli çözümlemeleri-



 . 9Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

ni ve Türkiye’nin modernleşme serüvenine dair özgün yorumlarını bir ara-
ya getirmektedir. Siyasal ve Sosyal Bilimler (Makaleler 2) adlı çalışma, Türk 
düşünce tarihinin ideolojik, ekonomik ve kültürel dönüşümlerini anlamada 
sosyolojik bir bakış açısı sunmaktadır (Mardin, 1997; Doğan & Demir, 2018; 
Yıldırım, 2018).

Benzer bir çalışma olan yine makaleler derlemesi olarak da adlandırılan 
Türkiye’de Din ve Siyaset adlı eser 1991 yılında yayımlanmıştır (Okumuş, 
2018). Mardin’in Türkiye’de Din ve Siyaset adlı eseri, Türkiye’de din, siyaset 
ve toplumsal dönüşüm arasındaki ilişkiyi tarihsel ve sosyolojik bir perspektif-
le ele alan bir makaleler derlemesidir. Tanzimat’tan 2000’li yıllara uzanan sü-
reçte dinin toplumsal ve siyasal yapı üzerindeki etkilerini kapsamlı biçimde 
ele alan eser üç bölümden oluşmaktadır. Mardin bu eserde, Osmanlı moder-
nleşmesinden Cumhuriyet dönemine uzanan çizgide İslamcılığın düşünsel, 
kurumsal ve kültürel boyutlarını analiz etmektedir. İlk olarak Tanzimat’tan 
Kemalizme uzanan süreçte dinin toplumsal rolü, laiklik tartışmaları ve İs-
lamcılığın ideolojik yönü değerlendirilirken, sonraki bölümlerde sırasıyla; 
ulus-devlet inşası sürecinde dinin kamusal alandan dışlanmasını, Cumhu-
riyet devriminin ideolojik yönelimlerini ve Bediüzzaman Said Nursî örneği 
üzerinden din-siyaset ilişkilerinin dönüşümünü ele almaktadır. Ardından 
aydın kavramı ekseninde, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e entelektüel kimliğin 
değişimini ve modernleşme sürecinde aydınların toplumla kurduğu ilişkiyi 
tartışmaktadır. Mardin, söz konusu analiz ve tartışmalarında dinin, Tür-
kiye’nin siyasal kültüründe oynadığı belirleyici rolü tarafsız bir yaklaşımla 
değerlendirirken, toplumsal yapının tarihsel sürekliliğini anlamaya yönelik 
özgün bir sosyolojik çerçeve sunmaktadır (Mardin, 1991b; Koç, 2022).

4. Şerif Mardin Sosyolojisinde Kavramsal ve Kuramsal Çerçeve

Merkez-Çevre Kuramı: Bu kuram, ilk olarak Amerikalı sosyolog Edward 
Shils tarafından Batı toplumlarının modernleşme süreçlerini açıklamak 
amacıyla geliştirilmiş bir kavramdır. Türkiye sosyolojisinde ise Şerif Mardin 
tarafından özgün bir biçimde yorumlanarak Türk toplum yapısının tarihsel 
dönüşümünü açıklayan temel bir paradigma hâline gelmiştir. Mardin, Shils 
ve Ernest Gellner’in yaklaşımlarından hareketle, merkez-çevre ilişkisini Os-
manlı’dan Cumhuriyet’e uzanan bir süreklilik ve dönüşüm ekseninde ele al-
mıştır. Ona göre bu ilişki, yalnızca siyasal yapının değil, toplumsal ve kültürel 
alanların da dinamiklerini anlamada açıklayıcı bir model sunmaktadır.

Mardin’in merkez-çevre yaklaşımı, özellikle Osmanlı-Türk modern-
leşmesi sürecinde bürokratik elitlerin temsil ettiği “merkez” ile taşra, dini 
çevreler ve geleneksel yapıları temsil eden “çevre” arasındaki gerilim ve et-
kileşimleri açıklamada fonksiyonel bir kavramdır. Bu bağlamda merkez, ras-
yonel-bürokratik düzeni ve modernleşme projesini simgelerken; çevre, yerel 
ve dini değerlere dayalı bir karşıt kutba atıfta bulunur. Mardin’e göre, bu iki 



10  . Musa Yilmaz

kutup arasında tarihsel süreçte çeşitli gerginlikler bulunsa da toplumsal bü-
tünlüğü sağlayan bir uyum ve tamamlayıcılık ilişkisi de söz konusudur.

Mardin, merkez-çevre kavramını statik bir yapı olarak değil, toplumsal 
değişime bağlı olarak sürekli gelişen dinamik bir sistem şeklinde tanımla-
mıştır. Bu kavram, onun için yalnızca bir sosyolojik analiz aracı değil, aynı 
zamanda Osmanlı’dan günümüze düşünsel, kültürel ve siyasal süreklilikleri 
anlamaya yarayan bir teorik çerçevedir. Bu çerçevede din, Mardin’in anali-
zinde çevreyi biçimlendiren ve merkeze karşı konumlandıran en temel ideo-
lojik unsur olarak değerlendirilir.

Sonuç olarak, Şerif Mardin’in merkez-çevre modeli, Türkiye’deki siya-
sal kültürü, modernleşme sürecini ve toplumsal yapıyı açıklamada özgün bir 
paradigma sunmaktadır. Bu model Türk sosyolojisinde modernite, iktidar ve 
kültürel kimlik ilişkilerinin analizinde kalıcı bir etki bırakmıştır. Mardin’in 
bu yaklaşımı, günümüz Türkiye’sinde toplumsal kutuplaşmaları, devlet-top-
lum ilişkilerini ve modernleşmenin yerel karşılıklarını anlamak açısından 
hâlâ güncelliğini korumaktadır (Mardin, 1995; Gökmen, 2013; Göksu, 2013; 
Kaçmazoğlu, 2015; Kızılçelik, 2019; Mardin, 2020; Tazefidan, 2023b).

Mahalle Baskısı Kuramı: Bu kavram, Türkiye’nin toplumsal ve siyasal 
dinamiklerini anlamada önemli bir sosyolojik kavram olarak değerlendiril-
mektedir. Kavram, ilk olarak Şerif Mardin tarafından ortaya atılmış ve kısa 
sürede geniş bir tartışma alanı bulmuştur. Mardin’in 2007 yılında Washing-
ton’da Ruşen Çakır’a verdiği ve Vatan Gazetesi’nin kitap ekinde yayımlanan 
röportaj, bu tartışmanın başlangıcını oluşturmaktadır. Bu röportaj, Mar-
din’in Religion, Society and Modernity in Turkey (Türkiye’de Din, Toplum 
ve Modernlik) adlı çalışmanın yayımlanmasının ardından yapılmıştır. Söz 
konusu röportajda Mardin’in “mahalle havası” ve “mahalle baskısı” kavram-
larına ilişkin açıklamaları, Türkiye’deki laik-dindar eksenli kutuplaşmanın 
önemli bir referans noktası hâline gelmiştir. 

Röportajın ardından mahalle baskısı kavramı, özellikle laiklik konusun-
da hassasiyet taşıyan kesimlerce siyasi iktidara yönelik bir eleştiri aracı ola-
rak benimsenmiş ve kavram, politik söylemin merkezine yerleşmiştir. Ancak 
Mardin, kavramın bu şekilde araçsallaştırılmasından rahatsızlık duymuş ve 
mahalle baskısının sabit, değişmez bir toplumsal olgu olarak değil, tarihsel 
koşullara bağlı olarak dönüşen bir süreç şeklinde ele alınması gerektiğini 
vurgulamıştır.

Ruşen Çakır tarafından düzenlenen “Şerif Mardin: Mahalle Baskısı, Ne 
Demek İstedim?” başlıklı toplantıda Mardin, kavramın yanlış anlaşılmaları-
na açıklık getirerek, mahalle baskısı kavramının yalnızca bir toplumsal kont-
rol biçimi değil, zamanla farklı örgütlenme biçimlerine bürünen dinamik bir 
yapı arz ettiğini belirtmiştir. Mardin’e göre bu kavram, belirli bir dönemin 
siyasal ve kültürel bağlamında ortaya çıkmış olsa da Türkiye’deki toplumsal 



 . 11Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

değişim süreçlerini anlamada süreklilik arz eden bir analitik çerçeve sun-
maktadır.

Sonuç olarak mahalle baskısı kavramı, Türkiye’de modernleşme, din ve 
toplumsal yapı arasındaki gerilimleri anlamak açısından hem teorik hem de 
ampirik olarak önemli bir kavramsal miras bırakmıştır. Mardin’in yaklaşı-
mı, bu kavramın güncel politik söylemlerin ötesinde, Türkiye toplumunun 
kültürel kodlarını çözümlemeye yönelik sosyolojik bir duyarlılıkla değerlen-
dirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır (Çakır, 2008; Polat, 2018; Tazefidan, 
2023b)

Toplum Haritası Kuramı: Mardin’e göre birey, toplum ve dünya, kültü-
rel kodlar, anlam haritaları ve simgesel düzenler aracılığıyla kavranabilir. 
Toplumların kendilerine özgü kültürel adları ve kodları, onların sosyolojik 
yapısını anlamada önemli bir unsurdur. Bu çerçevede Mardin’in sosyolojik 
analizlerinde sıklıkla kullandığı “toplum haritası” metaforu, bireylerin ve 
toplulukların sosyal gerçekliği nasıl algıladıklarını, anlamlandırdıklarını ve 
nasıl yeniden ürettiklerini açıklayan önemli bir araçtır. Bu bağlamda her bi-
rey, içinde yaşadığı toplumun ortak anlam dünyasında inşa olmaktadır ve bu 
inşa süreci bir toplum haritası ile gerçekleşmektedir. Söz konusu harita, tıp-
kı bir simgesel kod sistemi gibi toplumsal ilişkileri anlamlandırmayı, sosyal 
iletişim ve etkileşimi sürdürmeyi ve kültürel bütünlüğü sağlamayı mümkün 
kılar. Ancak bu harita, kesin sınırlarla çizilmiş bir yapı değil; kuşaktan kuşa-
ğa aktarılan, değişime açık bir simge dağarcığı olarak görülebilir. Bu yönüyle 
toplum haritası, kültürün sürekliliğini temsil ederken aynı zamanda ideolo-
jiyle de iç içe bir yapıya sahiptir. Mardin, ideolojiyi, geleneksel toplum hari-
talarının modern çağlarda işlevselliğini yitirmesinin ardından ortaya çıkan 
yeni anlam sistemleri olarak yorumlar.

Toplum haritalarının tarihsel kökenlerine de dikkat çeken Mardin, İslam 
düşünce geleneğinde bu türden sistematik toplumsal görüşlerin bulunduğu-
nu belirtir. Ona göre bazı eserler, özellikle Nizamülmülk’ün Siyasetname’si 
ya da Sadi Şirazi’nin Gülistan’ı, İslam kültürlerinde “toplum haritası” sunan 
önemli örnekler olduğu söylenebilir. Bu tarz eserler, toplumun siyasal ve ah-
laki düzenini şekillendiren sembolik rehberler olarak oldukça fonksiyoneldir.

Mardin’in yaklaşımında “toplum haritası”, bireyin entelektüel kapasi-
tesiyle olduğu kadar toplumun kolektif bilinciyle de ilişkilidir. Gelenekler, 
değerler, efsaneler ve ortak amaçlar bireylerin davranış kalıplarını belirleyen 
dinamiklerdir. Bu belirleme sürecinde simgelerin rolü çok büyüktür. Çün-
kü simgeler öğrenmenin, paylaşılmış anlamın ve toplumsal eylemin taşıyıcı 
unsurları olarak ortaya çıkar. Dolayısıyla Mardin’e göre simgeler, yalnızca 
kültürel aktarımın değil, aynı zamanda toplumsal dayanışmanın da temel 
bileşenleridir.

Sonuç olarak Mardin’in toplum haritası kavramı, Türkiye’nin sosyolojik 



12  . Musa Yilmaz

yapısını ve bireylerin dünyayı algılama biçimlerini anlamada güçlü bir ana-
litik çerçeve sunar. Bu kavram, bireyin kültürel aidiyetini, ideolojik yönelim-
lerini ve toplumsal anlam üretim süreçlerini çözümlemeye imkân tanıyan 
özgün bir sosyolojik perspektif olarak değerlendirilebilir. Her toplumun ken-
di tarihsel bağlamında şekillenen toplum haritası, onun kimliğini, değerler 
sistemini ve anlam evrenini görünür kılan dinamik bir pusula işlevi görmek-
tedir (Mardin, 1993; Günerigök, 2013; Tazefidan, 2023a; Tazefidan, 2023b).

Lehçe, Söylem ve Kök Paradigma Kavramları: Kök paradigma ve söylem 
kavramları, toplumsal ve dinsel pratikler arasındaki ilişkiyi anlatmak için 
Mardin tarafından kullanılan sosyolojik kavramlardır. İlk olarak Victor Tur-
ner’ın kültürel haritalar olarak tanımladığı kök paradigmalar, bireylerin ken-
di kültür ekseni içerisinde yön bulmasını sağlayan, anlam kümeleri şeklinde 
işlev gören yapılardır. Bu paradigmalar hem ideal bir toplum tasavvuru oluş-
turan normatif çerçeveler hem de kültürel repertuarın içinde yer alarak bire-
yin görüntüleri, sesleri, simgeleri ve toplumsal kuralları anlamlandırmasını 
mümkün kılan bilişsel araçlar niteliğindedir. Bu yönüyle kök paradigmalar 
yalnızca düzenleyici bir bilgi bütünü olmaktan ziyade, bireylere kişisel refah-
larını artırma, riskleri yönetme ve sosyal ilişkiler kurma konusunda stratejik 
bir önem taşımaktadır. Bununla beraber söz konusu kavramların sosyo-kül-
türel ve iletişim üzerindeki belirleyici etkisi de oldukça fonksiyoneldir. Mar-
din bu kavramları kullanırken ne kastettiğini şöyle açıklar; “Mahalledeki 
insanlarla iletişim kurarken kullandığım kültürü sizler anlayamayacaksınız” 
ifadesi ile habitus’un içkinliği ve kültürel sermayenin pratik yönünü vurgu-
lamaktadır. Bu noktada söylem kavramı, Foucault’nun iktidar ilişkilerince 
şekillenen söylem topluluklarından farklı olarak, metinde daha çok kavrayış 
biçimlerine işaret eden bir analitik araç olarak kullanılmaktadır. Söylem, kök 
paradigmaların esnekliğini, yeniden üretimini ve toplumsal pratiklerdeki 
yansımalarını görünür kılan bir fonksiyona sahiptir. Sonuç olarak Mardin, 
kök paradigmalar ile söylem arasındaki ilişkiyi, kültürel biliş, dinsel pratik ve 
toplumsal dönüşüm çerçevesinde bütüncül bir şekilde ele almaktadır. Bu kav-
ramlar sayesinde bireylerin kültürel dil ve zımni bilgi aracılığıyla toplumsal 
anlam dünyalarını nasıl inşa ettikleri açıklanmaya çalışılmaktadır (Mardin, 
2015).

Volk İslam Kavramı: Mardin, Cumhuriyet Türkiye’sinin yeni bir başlan-
gıç iddiasına rağmen Osmanlı’dan devralınan kültürel, ideolojik ve kurumsal 
sürekliliklerin toplumsal yapıyı belirlemeye devam ettiğini savunmaktadır. 
Cumhuriyet elitleri her ne kadar modernleşmeci reformları radikal bir kopuş 
olarak sunmuş olsalar da siyasal kültürdeki Herrschaft odaklı yönetim anla-
yışı, statü merkezli değerler sistemi ve halk kültürü–aydın kültürü arasındaki 
yapısal ayrılma büyük ölçüde korunmuştur. Ayrıca ekonomik alanda devletçi 
politikaların baskınlığı, Osmanlı’daki ekonomik sistem mantığının moder-
nleşmiş bir versiyonu olarak değerlendirilmektedir. Bu durum kapitalizmin 



 . 13Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

özerk bir burjuva sınıfı üretmesini engellemiş ve devlet himayesine bağımlı 
bir ekonomik yapı oluşturmuştur. Diğer taraftan din bağlamında değerlendi-
rildiğinde, reformcu seçkinlerin halk İslamı’nı dışlaması, Sünni ortodoksinin 
tarihsel tavrıyla birleşerek kültürel uyumsuzluğu derinleştirmiştir. Cumhuri-
yet ideolojisi, dinin toplumsal işlevlerini karşılayacak kadar kapsayıcı bir kül-
türel çerçeve sunamadığından, İslami aidiyet güçlü bir toplumsal tutunum 
kaynağı olarak varlığını sürdürmüştür. Bununla beraber ümmet bilincinin 
millî kimliğe nüfuz eden etkileri ise, Battal Gazi gibi figürlerin modern ulus 
anlatısında yeniden üretiminde ve Ziya Gökalp’in fikir temelli dayanışma an-
layışında görünür hâle gelmiştir. Sonuç olarak Mardin, Cumhuriyet’in kültü-
rel ve ideolojik yapılanmasının, kopuştan ziyade Osmanlı mirasının yeniden 
düzenlenmiş bir devamlılığı olarak şekillendiğini ileri sürmektedir (Mardin, 
2016; Okumuş, 2018).

Yumuşak İdeoloji/ Sert İdeoloji: Mardin yaklaşımında sosyal süreçlere, 
karşılıklı etkileşimlere odaklanan derinlemesine analizlerinde “ideoloji” kav-
ramından istifade etmektedir. Ancak o, kavramın içini siyaset bilimi kapsa-
mındaki tanımlamadan uzaklaşarak yaygın, taraflı, sınırlı ve belirsiz anlam 
öbeklerinin ifadesi şeklinde doldurmakta, ideolojileri de Clifford Geertz gibi 
insanları yönlendiren bir tür “harita” olarak nitelendirmektedir. Mardin, bu 
anlamlandırma haritalarını “merkez-çevre” söylemiyle ilintilendirerek “sert 
ideoloji ve yumuşak ideoloji” şeklinde iki farklı türünü ileri sürmektedir. O, 
“sert ideoloji” kavramını belli bir sistematiği olan, birincil teorik kaynaklara 
dayanan, seçkin kültürüne özgü kuvvetli yapıyı “yumuşak ideoloji” kavra-
mını ise halk kitlelerinin içerik ve sınırları çok net olmayan inançlarını ve 
kavrayış sistemlerini ifade etmek üzere kullanmaktadır. Şerif Mardin, “ide-
oloji” kavramını Türk modernleşme analizinde temel aktörlerden biri olarak 
ele aldığı “din” ile ilişkilendirmekte, dinin, bireylerin endişelerini hafifletici, 
kişilik oluşumunu destekleyici etkisine işaret etmektedir (Mardin, 2016; Şallı, 
2023).

Büyük Kültür/ Küçük Kültür Kavramları: Mardin, Osmanlı toplumunu 
çözümlerken kültürel yapının iki ayrı eksende örgütlendiğini belirtmektedir. 
Ona göre “büyük kültür” ile “küçük kültür” arasındaki bu ayrım, temelde 
vergi toplayıcıları ile vergi ödeyicileri arasındaki yapısal iktisadi farklılıktan 
kaynaklanmakta ve metropol–çevre ikiliğini kurumsallaştırarak daha belir-
gin kılmaktadır. Saray ve yönetici elitlerin temsil ettiği büyük kültür ile hal-
kın taşıyıcısı olduğu küçük kültür birbirinden sembolik ve zihinsel düzeyde 
keskin biçimde ayrılmıştır. Tekkeler ve halk edebiyatının üst tabaka mensup-
ları üzerindeki sınırlı etkisi bu iki kültür arasında kısmi bir geçiş alanı ortaya 
çıkarmıştır.

Mardin, halk kitlelerinin yönetici elitlerin halk kültürünü küçümseyen 
tavrının farkında olduğunu, buna karşılık toplumsal eleştirilerini mizahi ve 
ironik biçimlerde ifade ettiklerini belirtmektedir. Karagöz ve Hacivat figürle-



14  . Musa Yilmaz

ri bu kültürel gerilimin sembolik bir yansıması olarak değerlendirilmektedir. 
Hacivat seçkinleri, Karagöz ise halkı temsil etmektedir. Sonuç olarak Mar-
din’e göre büyük/küçük kültür ayrışması Osmanlı modernleşmesiyle birlik-
te derinleşmiş, Batı etkisindeki eğitim kurumlarının yaygınlaşması iki kül-
tür arasındaki mesafeyi artırmıştır. Modernleşme koşullarında halk, küçük 
kültüre ait değerlerini ancak dolaylı toplumsal karşılıklar aracılığıyla ifade 
ederken, Osmanlı düşünürleri bu değerleri dönüştürme ve kullanma konu-
sunda daha etkili araçlara sahip olmuştur. 19. yüzyılda Namık Kemal, Yeni 
Osmanlılar ve Ahmet Mithat gibi aydınlar arasındaki tartışmalar, Mardin 
tarafından büyük ve küçük geleneğin siyasal düzlemde ilk belirgin çatışma-
sı olarak yorumlanır. Bu çatışmanın modernleşme süreci boyunca süreklilik 
gösterdiği düşünülmektedir (Mardin, 1995; Yaşar, 2022).

Simge ve İşaret: Mardin, kültürel aktarım süreçlerinde “simge” ve “işa-
ret” ayrımının sosyolojik analiz açısından belirleyici olduğunu vurgular. Ona 
göre işaretler, anlam bakımından nötr olup yalnızca uyarı işlevi görürken, 
simgeler, toplumsal hafızada derin çağrışımlar taşıyan ve kolektif anlam dün-
yasını şekillendiren yapılardır. Trafik levhası gibi işaretler yalnızca göster-
dikleri olguya gönderme yaparken, millî bayrak ya da kızıl ihtilal bayrağı gibi 
simgeler duygusal, ideolojik ve kültürel anlamlar yüklendiği söylenebilir.

Mardin, toplumsal eylemi mümkün kılan kavramların çoğunun simge-
sel niteliğe sahip olduğunu ve kültürel anlamların semboller aracılığıyla ku-
şaktan kuşağa aktarıldığını belirtir. Dil, hilal ve bayrak gibi ortak semboller 
toplumsal uzlaşı üretirken, dinî kavramlar da kutsallık ve ahlaki yükler üze-
rinden güçlü simgesel anlamlar taşımaktadır.

Mardin, kutsalın nesnelerin doğal özelliklerinden değil, toplumsal an-
lamlandırmalardan kaynaklandığını ileri sürerek, bireylerin çevrelerini “ta-
rafsız” değil, simgesel çerçeveler aracılığıyla algıladıklarını savunmaktadır. 
Kur’an, vatan, devlet veya tarihsel figürler gibi kavramlar, bu simgesel çağrı-
şımlar yoluyla belirli davranış biçimlerini yeniden üretmektedir. Bu nedenle 
kültür, sembollerin birbirleriyle kurduğu ilişkiler ağına atıfta bulunurken, 
toplumsal düzen ise simgesel sistemlerin sürekliliğine atıfta bulunmaktadır.

Sonuç olarak Mardin, toplumsal anlam üretiminin ve kültürel aktarımın 
temelinde simgelerin yer aldığını, işaretlerin ise bu sistemde ikincil ve sınır-
lı bir işleve sahip olduğunu ortaya koymaya çalışır. Dolayısıyla her toplum, 
kendi sembolik evreni doğrultusunda özgün bir anlam dünyası ve kültürel 
pratikler bütünü oluşturmaktadır (Mardin, 1993; Tazefidan, 2023b).

Şerif Mardin Sosyolojisinde Din, Toplum ve Modernleşme İlişkisi

Türk sosyal bilim literatürünün en etkili isimlerinden biri olan Şerif 
Mardin, din olgusunu toplumsal yapı ve modernleşme süreçleri bağlamın-
da ele alan özgün analizleriyle geniş bir kuramsal çerçeve ortaya koymuş-



 . 15Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

tur. Mardin’in çalışmalarında din, sadece kültürel bir unsur ya da bireysel 
bir inanç sistemi değil aynı zamanda toplumsal örgütlenmenin biçimlenişi, 
siyasal alanın yapılanışı ve modernleşme süreçlerinin yönelimleri üzerinde 
etkili, çok boyutlu bir sosyolojik kategori olarak değerlendirilmektedir. Bu 
yönüyle Mardin, Türkiye’de din-siyaset-toplumsal değişme ilişkisine dair 
tartışmaların kavramsal zeminini dönüştüren düşünürlerin başında gelmek-
tedir. Bununla beraber, Mardin’in analizleri, din ve sosyal değişme arasındaki 
ilişkinin doğrusal ya da tek yönlü bir nedensellik üzerinden kavranamayaca-
ğını vurgular. Ona göre din, toplumsal değişme süreçlerinde hem etkilenen, 
bağımlı değişken hem de etkileyen bir unsur olarak çift yönlü bir işlevsel-
lik taşımaktadır. Bu karşılıklı etkileşim, dinin toplumsal yapının edilgen bir 
uzantısı olamayacağı gibi, değişmenin mutlak belirleyicisi olarak da görüle-
meyeceğini ortaya koymaktadır. Dolayısıyla Mardin, Weberci anlamda dinin 
toplumsal eylemler üzerindeki belirleyiciliğini kabul etmekle birlikte, dinin 
tarihsel ve kültürel bağlamda yeniden yorumlanabilir esnek ve çok katmanlı 
bir yapıya sahip olduğunu vurgulayan daha ilişkisel bir epistemolojik yakla-
şım ortaya koymuştur.

Cumhuriyet’in erken döneminde dinin kamusal alan üzerindeki görü-
nürlüğünü sınırlayan politikaların etkisi belirgin olmakla birlikte, Mardin 
özellikle 1950’li yıllardan itibaren Türkiye’de toplumsal tabanla siyasal yapı 
arasındaki etkileşim sonucunda İslam’ın yeniden görünürlük kazandığını 
belirtir. Ona göre bu süreç, Türkiye’nin modernleşme tecrübesinin Batı mer-
kezli kuramsal modellerle tam olarak açıklanamayacağını belirtmektedir. 
Bunun yanında merkez-çevre ilişkileri, tarihsel süreklilikler ve kültürel kod-
ların etkisiyle özgün bir nitelik taşıdığını da ayrıca belirtmektedir. Bu açıdan 
Mardin, modernleşmenin Türkiye’de homojen ve seküler bir “üst yapı” inşası 
olarak değil, çeşitli toplumsal grupların kültürel birikimiyle etkileşime açık, 
çoğul ve çoğu zaman çatışmalı bir süreç olarak tezahür ettiğini ileri sürmek-
tedir.

Mardin’in din sosyolojisine en önemli katkılarından biri, İslam’ın Tür-
kiye’de toplumsal mobilizasyon, kimlik inşası ve siyasal katılım açısından 
işlevselliğini analiz edebilmesidir. Ona göre İslam, toplumsal dayanışma 
ağları, sembolik anlam dünyaları ve kültürel pratikler aracılığıyla bireylerin 
toplumsal konumlanışlarını etkileyen önemli bir referans çerçevesi sunmak-
tadır. Bu çerçeve, hem modernleşme süreçlerine uyum sağlama stratejilerini 
hem de modernleşmeye karşı geliştirilen tepkisel kültürel kodları besleyen 
dinamikleri içermektedir. Bu nedenle Mardin, dinin toplumsal değişme üze-
rindeki etkisini statik değil, tarihsel bağlamlarda sürekli yeniden üretilen bir 
süreç olarak yorumlamaktadır. Dolayısıyla Mardin’in çalışmaları, Türkiye’de 
dinin toplumsal değişme ve modernleşme bağlamındaki konumunu analiz 
eden araştırmalar için vazgeçilmez bir teorik referans noktası olmayı sürdür-
mektedir. Onun geliştirdiği kavramsal araçlar, dinin toplumsal yapıyla kur-



16  . Musa Yilmaz

duğu ilişkinin hem bütüncül hem de çok katmanlı bir perspektiften değerlen-
dirilmesine olanak tanımaktadır. Böylece sosyal bilimler literatüründe din 
olgusunun analitik derinliği daha da artmaktadır. Türkiye’nin modernleşme 
serüveninin özgün niteliğini kavramada Mardin’in katkısı hem açıklayıcı 
hem de kurucu bir nitelik taşıdığı söylenebilir (Toker, 2007).

Sonuç olarak Mardin, Türkiye’nin modernleşme sürecini açıklamada 
tarihsel sosyoloji temelli özgün bir teorik çerçeve sunmaktadır. Mardin’in 
merkez–çevre modeli, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan dönüşümlerin tek 
yönlü ve doğrusal bir ilerleyiş göstermediğini bunun yerine toplumsal grup-
lar arasındaki güç ilişkileri, ideolojik çatışmalar ve uyum mekanizmalarıyla 
şekillendiğini ortaya koymaktadır. Osmanlı’dan miras kalan patrimonyal 
devlet geleneği, Cumhuriyet’in modernleşme pratiklerinde belirleyici olmuş-
tur. Sivil toplumun sınırlı gelişimi, devletin merkezileşmesini ve reformların 
toplum tarafından algılanış biçimini doğrudan etkilemektedir. Ayrıca Mar-
din’in değerlendirmeleri, Kemalist modernleşmenin kurumsal düzenlemeler-
le sınırlı olmayıp kültürel, psikolojik ve ideolojik boyutlarıyla çok katmanlı 
bir toplumsal dönüşüm projesi olduğunu vurgulamaktadır. Bu dönüşüm, 
bazı toplumsal kesimlerde uyum ve benimsenme meydana getirirken, diğer-
lerinde direnç ve karşı söylemlerin oluşmasına yol açmıştır. Mardin’in “ma-
halle baskısı” kavramsallaştırması, modernleşme politikalarının gündelik 
yaşam pratiklerinde oluşturduğu mikro düzey gerilimleri anlamada önemli 
bir analitik model sunmaktadır.

1950 sonrası çok partili siyasal hayata geçişle birlikte merkez–çevre ara-
sındaki tarihsel gerilim siyasal alana taşınmıştır. Bu bağlamda devletin ideo-
lojik hegemonyası ile toplumsal talepler arasındaki farklılaşma daha görünür 
hâle gelmiştir. Bu durum, modernleşme sürecinin Türkiye’de homojen bir 
şekilde ilerlemediğini ve devlet ile toplum arasındaki etkileşimlerle sürekli 
yeniden şekillendiğini göstermektedir.

Mardin’in sosyolojik yaklaşımı, Türkiye modernleşmesini devlet-toplum 
ilişkileri, ideolojik mücadeleler ve kültürel dinamikler bağlamında bütüncül 
biçimde anlamaya imkân tanımaktadır. Onun teorik katkıları, modernleş-
menin sadece yapısal reformlardan değil, aynı zamanda toplumsal semboller, 
kimlikler ve kolektif tahayyüller üzerinden işleyen karmaşık bir süreç oldu-
ğunu ortaya koymaktadır (Öztürk, 2025).

Sonuç

Şerif Mardin, Türkiye’de sosyoloji ve özellikle din sosyolojisinin kurum-
sallaşmasına önemli katkılar sunmuş, eserleri ve kavramsal çerçevesiyle mo-
dern Türkiye’nin toplumsal dönüşümünü özgün bir şekilde yorumlamıştır. 
Mardin’in entelektüel birikimi hem Batı akademisindeki formasyonunun 
hem de Osmanlı–Cumhuriyet sürekliliğine ilişkin geniş tarihsel perspekti-
finin bir sonucudur. Çalışmalarının merkezinde yer alan din, ideoloji, mo-



 . 17Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

dernleşme, merkez–çevre ilişkileri ve toplumsal değişme gibi temalar, onun 
Türkiye’nin sosyo-kültürel yapısını bütüncül bir yaklaşımla anlamaya yönel-
diğini göstermektedir. Din ve İdeoloji, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, İdeoloji, 
Bediüzzaman Said Nursî Olayı, Türk Modernleşmesi ve makale derlemeleri 
gibi temel eserleri, Türkiye’nin siyasal kültürünün tarihsel kodlarını çözüm-
leyen disiplinler arası bir metodolojinin ürünüdür.

Mardin’in geliştirdiği merkez–çevre modeli, Türkiye’de devlet-toplum 
ilişkilerini, elit yapılar ile halk kesimleri arasındaki tarihsel gerilimleri ve 
modernleşmenin asimetrik niteliğini açıklamada kalıcı bir analitik çerçeve 
sunmuştur. Benzer şekilde “mahalle baskısı” kavramı da modern toplumlar-
da görünmez sosyal kontrol mekanizmalarını tartışmaya açarak Türkiye’de 
toplumsal kutuplaşma, kültürel kimlik ve gündelik hayat ilişkilerine dair 
önemli bir tartışma alanı meydana getirmiştir. Mardin’in metodolojik yak-
laşımı, Weberyen çözümlemelerden yararlanan, sembolik yapıları dikkate 
alan ve sosyal bilimlerde disiplinler arası bütünlüğü önceleyen bir karakter 
taşımaktadır.

Sonuç olarak Şerif Mardin sosyolojisi, Türkiye’de modernleşme süreç-
lerinin, dini hareketlerin, ideolojik yönelimlerin ve kültürel yapılardaki dö-
nüşümlerin anlaşılmasına yönelik güçlü bir kuramsal zemin oluşturmuştur. 
Onun ortaya koyduğu kavramlar ve çözümleme biçimleri, sadece kendi döne-
minin toplumsal sorunlarını açıklamakla sınırlı kalmamıştır, aynı zamanda 
günümüz Türkiye’sindeki siyasal ve toplumsal tartışmaların anlaşılmasında 
açıklayıcı gücünü koruyan özgün bir düşünsel model olarak etkisini sürdür-
mektedir.



18  . Musa Yilmaz

Kaynakça

Arlı, A. (2004). Bir Siyaset Sosyoloğu Olarak Şerif Mardin. Türkiye Araştırmaları Lite-
ratür Dergisi, (3), 495-510.

Arlı, A. (2006). Şerif Mardin Bibliyografyası (1950-2007). Divan: Disiplinlerarası Ça-
lışmalar Dergisi, (21), 89-114.

Beklan Çetin, O. (2013). Sosyolojik Araştırmalarda Veri Çözümlemesi ve Bulguların 
Yorumlanması (Ed. Temmuz Gönç Şavran). Sosyolojide Araştırma Yöntem ve 
Teknikleri, TC Anadolu Üniversitesi Yayını, (2641), 182-215.

Çakır, R. (2008), Mahalle Baskısı: Prof. Şerif Mardin’in Tezlerinden Hareketle Tür-
kiye’de İslam, Cumhuriyet, Laiklik ve Demokrasi. İstanbul: Doğan Kitapçılık.

Çapcıoğlu, F. & Kalkan Açıkgöz, Ö. (2018). Nitel Araştırmalarda Kullanılan Araştırma 
Teknikleri (Ed. Özcan Güngör). Bilimsel Araştırma Süreçleri-Yöntem, Teknik 
ve Etiğe Giriş El Kitabı (s.203-222). Ankara: Grafiker Yayınları.

Doğan, N. (2008). Şerif Mardin: Türk Sosyolojisi ve Sosyolojik Teori. (Ed. Taşkın Ta-
kış). Ankara: Doğu Batı Yayınları.

Doğan, N. (2013). Şerif Mardin, Türk Sosyolojisi ve Sosyolojik Teori. Şerif Mardin 
Okumaları. (Ed. Taşkın Takış). Ankara: Doğu Batı Yayınları.

Doğan, S., & Demir, S. (2018). Şerif Mardin’in Anısına: İkincil Literatüre Küçük Bir 
Katkı. Temaşa Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi, (8), 6-26.

Ekiz, D. (2009). Bilimsel Araştırma Yöntemleri: Yaklaşım, Yöntem ve Teknikler. Anı 
Yayıncılık.

Gökmen, C. (2013). Türk Modernleşmesinde Merkez–Çevre İlişkisi Bağlamında Mil-
liyetçilik (Master’s thesis), Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensti-
tüsü.

Günerigök, M. (2013). Şerif Mardin’de Din Sosyolojisi. Şerif Mardin Okumaları, 168-
206.

Göksu, V. (2013). Siyasal Kimlikler ve Merkez-Çevre Dikotomisi Bağlamında Türki-
ye’de Merkez Sağ ve Merkez Sol. Akademik İncelemeler Dergisi, 8(2), 69-93.

Kaçmazoğlu, H. B., (2015), Türk Sosyologları: Şerif Mardin. Erzurum: Atatürk Üniver-
sitesi Açık öğretim Yayınları.

Karakaş, M. (2022). Türk Modernleşmesi Üzerine Değerlendirmeler. Sosyologca, 
s.109-120, (24).

Koç, A. E. (2022). Türkiye’de Din ve Siyaset - Şerif Mardin Kitap Özeti, Konusu ve 
İncelemesi. Mardin Life. Abdullah Emin KOÇ, Eskişehir Anadolu Üniversitesi, 
İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, Kamu Yönetimi. https://www.mardinlife.
com/kitap/turkiyede-din-ve-siyaset-serif-mardin-kitap-ozeti-konusu-ve-ince-
lemesi (Erişim Tarihi: 06.11.2025).

Kızılçelik, S. (2019). Çağdaş Sosyal Teorisyenler 2. Ankara: Anı Yayıncılık.



 . 19Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Mardin, Ş. (1990). Türkiye’de Toplum ve Siyaset. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş., Türköne, M. E., & Önder, T. (1991a). Türk modernleşmesi.

Mardin, Ş. (1991b). Türkiye’de Din ve Siyaset. Makaleler III. Der. Mümtaz’er Türkö-
ne-Tuncay Önder. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş. (1992). Bediüzzaman Said Nursi Olayı: Modern Türkiye’de Din ve Toplum-
sal Değişim. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş. (1993). İdeoloji. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş., (1995), Türk Modernleşmesi: Makaleler 4. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş. (1997). Siyasal ve Sosyal Bilimler: Makaleler 2. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş. (2015). Bediüzzaman Said Nursi Olayı: Modern Türkiye’de Din ve Toplum-
sal Değişim: Modern Türkiye´ de Din ve Toplumsal Değişim. İletişim Yayınları.

Mardin, Ş. (2016). Din ve İdeoloji. İletişim Yayınları.

Mardin, Ş. (2019). Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908. İstanbul: İletişim Yayınları.

Mardin, Ş., (2020), Türkiye’de Toplum ve Siyaset. İstanbul: İletişim Yayınları.

Okumuş, E. (2018). Şerif Mardin’de İslam Din Sosyolojisi–Bir Giriş Denemesi. Adam 
Academy Journal of Social Sciences, 8(2), 145-174.

Öztürk, H. K. (2025). Şerif Mardin’de Modernliğin Sosyolojisi. Uluslararası Medeniyet 
Çalışmaları Dergisi, 10(1), 65-74.

Polat, N. (2018). Mahalle Baskısı Bağlamında Alevi ve Sünni İlişkilerinin Değerlendi-
rilmesi Malatya Örneği (Master’s thesis). Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı.

Serin, M. (2023). Şerif Mardin’in Türk Din Sosyolojisine Metodolojik Katkıları Üzeri-
ne Bir İnceleme. Bilimname, (49), 567-593.

Şallı, A. (2023). Türk Modernleşmesi Üzerine Karşılaştırmalı Bir İnceleme: Şerif Mar-
din ve Nilüfer Göle Örneği. Marifetname, 10(1), 107-150.

Tazefidan, K. (2023a). Şerif Mardin’in Eserleri Üzerinden Entelektüeller ve İdeolojiler: 
Sosyolojik Bakış Açısının Gücüne Dair Kişisel Bir İzah. Akademik Yaklaşımlar 
Dergisi, 14(2), 721-752.

Tazefidan, K. (2023b). Şerif Mardin’in Sosyolojik Görüşleri. (Doktora Tezi). İnönü 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Malatya.

Toker, İ. (2007). Şerif Mardin’de Sosyal Değişme, Modernleşme ve Din. İslami Araştır-
malar Dergisi, 20(1), 71-84.

Uluocak, Ş. (2008). Şerif Mardin. Türkiye’de Sosyoloji: İsimler–Eserler, (Der. M. Çağa-
tay Özdemir), 2, 175-177. Ankara: Phoenix Yayınları.

Yaşar, N. (2022). Türkiye’nin Modernleşme Sürecine İlişkin Olarak Şerif Mardin ve 
Niyazi Berkes’ İn Görüşlerinin Karşılaştırılması. (Yüksek Lisans Tezi). İstanbul 
Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Siyaset Bilimi ve Uluslararası İliş-
kiler Anabilim Dalı, İstanbul.



20  . Musa Yilmaz

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2005). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. An-
kara: Seçkin Yayıncılık.

Yıldırım, L. (2018). Siyasal ve Sosyal Bilimler (Makaleler 2). Çekmece İZÜ Sosyal Bi-
limler Dergisi/Cekmece IZU Journal of Social Sciences.



Bölüm
2

BAZI KURAMSAL FIKIRLER BAĞLAMINDA 
TÜKETIM TOPLUMUNUN ELEŞTIREL BIR 

DEĞERLENDIRMESI

Coşkun SAĞLIK1

1  Dr., Sosyoloji, Bağımsız Araştırmacı, csaglik49@gmail.com, ORCİD: 0000-0003-2255-6715, 
Gaziantep/Türkiye.



22  . Coşkun Sağlik

Giriş

Tüketimin kitlesel bir şekilde küresele dönüştüğü, tüketimin ihtiyaç-
tan ve ihtiyacın da tüketici tabanındaki talepten bağımsızlaştığı günümüz 
dünyasında tüketim olgusu, sosyal bilimcilerin üzerinde durduğu önemli 
bir konu haline gelmiştir. Çünkü artık toplum ürettiği kadar değil tükettiği 
kadar varlığını ortaya koymaktadır. Bu durum kaçınılmaz olarak bireylerin 
birbirleriyle olan ilişkilerini derin bir şekilde etkilemekte ve bireyi sürünün 
bir parçası haline getirmektedir. Tükettiği ölçüde sürüye yani topluma enteg-
re olabilen birey, bu gücünü kaybettiği takdirde hem bedenen hem de ruhen 
ölmekle denk bir hal almış demektir.  

Her alanda seri üretimin boy gösterdiği post-fordist/postmodern top-
lumda tüketim, fordist/modern topluma göre daha arzusal ve hazsal bir alan 
yaratmış ve nesneler üzerinde gösterge ve simgelerin cirit attığı küresel bir 
kültüre dönüşmüştür. Bu seri üretim tarzına bakıldığında aslında ihtiyaçlar 
nezdinde bir seri üretim olmadığı aşikârdır. Çünkü üretilen birçok nesne as-
lında gereksinim için değil sadece hunharca tüketen bir topluma talep yarat-
mak içindir. Nitekim talep tüketici tarafından değil egemen üretici sınıflar 
tarafından oluşturulur.

Bir şeyin ihtiyaç olması aslında isteklerimizle uygunluk derecesine göre 
değerlendirilir. Bu tüketim biçimi bizi sadece istemekle de bırakmaz, devasa 
arzuların ve hazların eşiğinde gerçeklikle alakası olmayan simgeler tüketi-
mine yöneltir. Bu simgeler, genel insan tabiatında üretilen her nesnenin ön 
camını kaplamış biçimde karşımıza çıkmaktadır. Bu yüzdendir ki bir nes-
neyi tüketmeye kalkmak demek önce gösteriş ve simgeyi tüketmek anlamına 
gelmektedir. Baudrillard’ın gerçeklikle imge/sahte arasındaki uçurumun gi-
derek artmasına dair düşünceleri tam da anlatmak istediğimiz hususa par-
mak basmaktadır. Gerçeklikle sahtelik arasında bir gerçek olmaya varis si-
mülasyon, hiç tahmin etmediğimiz boyutta asılları yok etmekle meşguldür. 
Baudrillard’ın bu fevkalade biçimde ortaya koyduğu simülasyon ve simulakr 
kavramları çağımız postmodern toplumunda tüketimsel olan her nesneye 
uygulanabilirdir.  

Yukarıda bahsedilenlerin bir gereği olarak günümüz tüketim toplumun-
da her şeyin tüketildiği ölçüde anlam kazandığını söyleyebiliriz. Tükettikle-
rimizin anlamlı olduğu kapitalist sistemde aslında insanın anlamlı yaşama 
olayının da kaybolduğunu görebiliriz. Üretmenin geri plana atıldığı, çalış-
manın tek amacının daha fazla tüketmek olduğu bu vahşi toplum yapısın-
da atılan her anlamlı hamle, bir süre sonra yok olmakta ve sistemin çarkları 
arasında parçalanmaktadır. Çünkü günümüz kapitalist sisteminde insandan 
beklenen tek şey durmadan tüketebilmesidir. Peki, tüketimin sürekliliği nasıl 
sağlanır? Tüketimin hiç durmadan devam etmesi için sistemin verdiklerini 
geri alması gerekir. Yani girdi olarak sattığımız emek gücünün çıktısını tüke-



 . 23Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

time harcadığımız sistemde, bu döngü sonsuz bir hal alır. Bu sonsuz döngüde 
çok çalışmak çok tüketmek anlamına gelmektedir. 

Tüketim toplumunun genel bir değerlendirmesi babında yapılan bu çalış-
mada; tüketimin portmodern toplumda ne anlama geldiği, tüketimin dönü-
şüm aşamalarından sonra geldiği noktada nasıl bir toplum yapısına evrildiği, 
bu toplum yapısında tüketim biçimlerinin neler olduğu ve tüketimin asıl işlev 
ve amaçları anlatılmaktadır. Tüketim toplumu anlatılırken bazı postmodern 
görüşlerin değerlendirmeleri ile günümüz toplumunun tüketim pratikleri an-
latılmaya çalışılmıştır. Son dönemlerin portmodern toplum yapısındaki çar-
pıklıklara en büyük eleştirileri yapan Baudrillardcı bakış açısıyla gerçek ile 
imgenin alakasızlığı anlatılmış ve bu alakasızlığın aşamalarının geldiği son 
noktada gerçeğin nasıl toz altında kaldığı görülmüştür. Yine önemli bir post-
modern düşünür olan Featherstone’un statü gruplarının ortadan kalkması ve 
gelinen noktada yaşam tarzlarındaki estetikleşme ve üsluplaşma konusunda-
ki fikirlerine değinilmiştir. Diğer postmodern düşünür olan Jameson’ın port-
modern toplumdaki kültürel değişim ve çokuluslu kapitalizm örgüsündeki 
yüksek kültür ile popüler kültürün arasındaki mesafenin ortadan kalktığı 
yönündeki düşüncelerinden bahsedilmiştir. Son olarak Bauman’ın tüketim 
toplumunda yoksulluğun ifade ettiği anlam ve tüketimin işlevi hususundaki 
değerlendirmelerinden bahsedilmiştir. Çalışmanın son bölümünde ise tüm 
anlatılanların bir çıktısı olarak günümüz toplumunda tüketimin yansımaları 
üzerine analizlere yer verilmiştir.       

Tüketim ve Tüketim Olgusunun Dönüşümü

Tüketim kavramını açıklamadan önce istek ve ihtiyaç kavramlarına 
değinmekte fayda vardır. Günümüz dünyasında bu iki kavramın neyi ifade 
ettiği, hangi şeylerin ihtiyaç hangilerinin istek olduğu tam olarak kestirile-
memektedir. Hâlbuki etimolojik bir açıklamaya başvurulduğunda bu iki 
kavramın birbirinden farklı olduğu apaçık ortaya çıkacaktır. Fakat yaşam 
tarzlarının evrimleştiği ve kökten değişime uğradığı bu çağda çoğu sefer is-
tekler ihtiyaçların önüne geçmektedir. Bu konuya koşut olarak Köse (2010), 
haz ve gösterişe dayalı tüketimde, üründen elde edilecek pratik yarar ve kul-
lanım değerinin, üründen sağlanacak tatminin mutlak biçimde gerisinde 
kaldığını ifade etmiştir. Burada tatmin kavramıyla söylenmeye çalışılan şey, 
engellenemez arzuların ruhen doyurulma şeklidir. Pratik yarar ve kullanım 
değerinden kasıt ise aslında kaba biçimde ihtiyaç olanın tüketilmesi anlamı-
na gelmektedir. Bu açıklamalardan sonra şu soru ortaya çıkmaktadır: Niçin 
tüketmek? İstek için mi yoksa ihtiyaç için mi? Bu sorulara geçmişten günü-
müze uzanan tüketim deneyimleri üzerinden cevap verecek olursak; aslında 
ilkel dönemde ihtiyaç için olan tüketimden, modern ve postmodern dönemin 
karışık olarak yaşandığı günümüzde ise istek ve doyurulamayan arzulara yö-
nelik ruhani bir tatmin için tüketimden bahsedebiliriz. Ya da genel manada 
istekler doğrultusunda üretilmiş ihtiyaçlar ağına dönük bir tüketimden de 



24  . Coşkun Sağlik

söz edebiliriz. Kavramsal karmaşıklığı önlemek adına Quliyev (2012, s. 7)’in 
tanımlamalarına yer vermek gerekir:  

“İhtiyaç, istek ve talep kavramları bir birileri ile yakından ilişkilidir. İhti-
yaç, herhangi bir şeyin yokluğu zamanı ortaya çıkan gerilim halidir. Özellikle 
yokluğu hissedilen şeyin önem derecesi arttıkça, bu şeyin yokluğunun getireceği 
gerilim hali daha güçlü olacaktır. İhtiyaçlar tüketicileri harekete geçirmektedir. 
Maslow, ihtiyaçları beş kategoriye ayırmış ve bunlar; fizyolojik, güvenlik, sos-
yal, sayılma ve başarma ihtiyaçlarıdır. İstek ise hissedilen ihtiyacı karşılamak 
amacıyla tercih edilendir. Yani, herhangi bir ihtiyaç ortaya çıktığı zaman bu 
ihtiyacı gidermek için tüketiciler mevcut alternatiflerden birini tercih etmek-
tedirler ki, bunlar da istekleri oluşturmaktadır. Talep ise satın alma gücü ile 
desteklenmiş isteklerdir. Tüketicilerin istekleri sonsuz sayıda olabilmektedir. 
Fakat bu istekleri elde etmek için her zaman parasal güce sahip olmayabilirler.” 

Yukarıda bahsedildiği üzere ihtiyaç denilen kavram bir şeyin yokluğuy-
la ortaya çıkan olgu olarak tanımlanırken istek bir ihtiyaca duyulan arzuyu 
yansıtmaktadır. Günümüzde neyin ihtiyaç neyin istek olduğunu anlamanın 
zor olduğunu söylemek gerekir. İhtiyaçlar mı istekleri doğurur yoksa istek-
lerin boyunduruğu altında yeni ihtiyaçlar mı türetilir sorunsalı önemli bir 
noktaya ayak basmaktadır. Çünkü ihtiyaçlarımız normalde gayet tabi olan ve 
yokluğunda insan hayatını sıkıntıya sokan yaşamanın gerektirdiği zorunlu 
maddi ve manevi olgular olarak algılanmaktadır. Oysa istekler her zaman 
hayati olan ve yokluğunda insanı sıkıntıya sokan ihtiyaçları tatmin etmeye 
yarayan duygular değildir. Kapitalist düzenin tüketimi zorunlu kıldığı bu 
çağda isteklerin ihtiyaçları yarattığı daha sonra da bu ihtiyaçların yokluğun-
da doğan isteklerin tatmin edilemeyecek seviyede insanı çıkmaza soktuğu 
gerçeğiyle karşı karşıya kalınmaktadır.

Akyüz’e (2015) göre tüketimin hem maddi hem de manevi bir boyutu 
vardır. Maddi boyut, somut ve fiziksel olarak tüketilen bir ürünü ifade eder. 
Manevi boyut ise, tüketicinin bir ürünü yalnızca fiziksel olarak kullanma-
sıyla sınırlı olmayıp o ürüne belirli anlamlar yüklemesi ve tüketim sırasında 
bu anlamlardan psikolojik ya da duygusal bir tatmin elde etmesiyle ilgilidir. 
Marx (2013) ise Kapital eserinde tüketim olgusunu iki farklı açıdan ele al-
maktadır. İlk olarak, kâr amacı taşıyan “meta üretimi” sürecinde üretimin 
hem ekonomik bir amaç güttüğünü hem de toplumsal gereksinimleri karşıla-
dığını vurgular. Marx ikinci olarak ise, herhangi bir nesnenin ya da ürünün 
gerçek değerinin ancak tüketim sürecinde ortaya çıktığını, yani anlamını tü-
ketildiği anda kazandığını ifade eder. Diğer bir deyişle tüketim var etmenin 
diğer adı olan “üretim”le birlikte değerlendirildiğinde bir anlam kazanmak-
tadır (Erdem, 2013). Günümüz üretim ve tüketim tarzlarına bakıldığında; 
üretimin sadece tüketilmek için nesne üretmediği aynı zamanda nesnelere 
anlamsal bir boyut kazandırarak ihtiyaçtan çok isteklerin tatminine dönük 
üretim yapıldığı görülmektedir. Çünkü üretim anlayışı artık ihtiyaca yönelik 



 . 25Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

değil ihtiyaçtan çok daha fazlasını isteyen arzulara yöneliktir. Kapitalist üre-
timin nihai ve en ulvi amacı da budur. 

Genel bir tanımlama babında açıklama yapan Köse’ ye (2010) göre tüke-
tim olgusu, artık değer yaratan seri üretim ve montaja dayalı kitlesel üretim 
eyleminin ayinsel pratiği olarak, özünde İkinci Dünya Savaşı’ndan sonraki 
yıllarda yaygınlaşan kültürel ve simgesel metalar ekonomisinin paranteze al-
dığı bir kitlesel davranış biçimini simgeler. Nitekim egemen sınıfların en tabi 
ereklerinden birisi de bu kitlesel davranış biçimini oluşturmaktır. Bu dav-
ranış biçimi toplumu, ortak bir tüketim eylemiyle ortak bir yöne doğru, tü-
ketimi her alanda gerçekleştirmek ve meşrulaştırmak adına hizaya sokmak-
tadır. Benzer olarak Erdem (2013), tüketilen mal ve hizmetlerin bir yandan 
toplumsal ilişkilere şekil verdiğini, öte yandan bireysel davranışlar üzerinde 
belirleyici bir etki yarattığını söylemiştir. Tabii ki burada önemli olan üretim 
ve tüketimin arz-talep dengesi bağlamında basit analizi değil, insanların ya-
şam tarzlarında, birbirleriyle ilişkilerinde ve davranışlarında benzer ve kalıcı 
bir tesire sebebiyet vermesidir. Çünkü bu benzer davranış biçimleri en niha-
yetinde günümüz toplumunun küresel tüketim kültürünü oluşturmakta ve 
egemen üretim sınıflarının metalarına geniş bir pazar sunmaktadır. 

Tüketime dair temel açıklamalardan sonra üretimin dönüşüm aşamala-
rını Huberman (1982, s. 122)’ın dilinden anlamak, aynı zamanda tüketimin 
dönüşüm aşamalarını ve üretim toplumundan tüketim toplumuna geçişi an-
lamak açısından önem arz etmektedir: 

Ø Ev ya da aile sitemi: Ev halkı satış için değil kendi kullanımları için mal 
üretirler(erken ortaçağ dönemi).

Ø Lonca sistemi: İki üç kişiyi yanında çalıştıran bağımsız usta küçük 
ve dengeli bir dış pazarı beslemek üzere üretim yapar. İşçiler hem işledikleri 
hammaddenin hem de kullandıkları aletlerin sahibidirler. Emeklerini değil 
emeklerinin ürününü satarlar(ortaçağ boyunca).

Ø Eve iş verme sistemi: Lonca sisteminde olduğu gibi usta ile yardımcılar 
evde çalışarak büyüyen dış pazar için üretim yaparlar. Ama bir önemli fark 
vardır –ustalar artık bağımsız değildirler; araçlarına sahiptirler ama ham-
maddelerini kendileriyle tüketici arasına giren aracıdan alırlar; artık ücretle 
çalışan parça işçisi olmuşlardır (16. ve 18. yüzyıllar arası).

Ø Fabrika sistemi: Ev dışında, işverenin binalarında ve sıkı gözetim al-
tında gittikçe genişleyen ve dalgalanan pazar için üretim. İşçiler bağımsızlık-
larını tamamen yitirmişlerdir; ne lonca sisteminde olduğu gibi hammadde-
lerin, ne de eve iş verme sisteminde olduğu gibi aletlerin sahibidirler. Maki-
nanın yaygınlaşan kullanımından ötürü ustalık eskisi kadar önemli değildir. 
Sermaye her zamankinden daha önemlidir (19. yüzyıldan günümüze).



26  . Coşkun Sağlik

Sermayenin önemli olmasıyla birlikte üretimin nihai amacı olabildiğince 
fazla tüketime yönelik meta üretmek olmuştur. Baudrillard (2013), bir dö-
nemin (üretim toplumunun) kapanışı, diğer bir dönemin (tüketim toplumu-
nun) açılışını da beraberinde getirdiğini yazmıştır. Baudrillard’a göre üretim 
toplumundan tüketim (ve simülasyon) toplumuna geçiş hem emeğin hem de 
gerçekliğin birer göstergeye indirgenmesiyle ortaya çıkan köklü bir dönü-
şümdür. Bu yeni aşamada tüketim, bireyi bitmeyen bir farklılaşma arayışı ve 
zorunlu tatmin döngüsü içinde kuşatan, toplumun en baskın kurumlarından 
biri hâline gelmiştir. 

Üretim alanındaki bu dönüşüm, emeğin insanın kontrolünden nasıl 
uzaklaştığını ve insan değerinin aynı ölçüde nasıl azaldığını göstermektedir. 
İnsan artık sadece bir çarkın dişini döndürmeye çalışan varlık olarak algılan-
maktadır. Kendi yaptığı işin sonuçlarını göremediği için üretimden uzak bir 
nesne haline gelmiştir. Yani önemsizdir. Peki, bu durumda üretici konumdan 
uzaklaşan birey sistemde anlam ifade etmesi için nasıl bir konuma sahip ol-
ması gerekir? Tabi ki sistemin ürettiklerini tüketen bir araç olması anlam arz 
etmektedir. Bu durumda tüketim önemli hale gelmektedir. Sistem kendini 
çevirmesi için bu tüketici kitlesini oluşturması gerekmektedir. İşte bu kit-
lenin tüketim tarzlarından bahsetmek konuyu daha da anlaşılır kılacaktır. 
Bunlardan bazılarını Azizağaoğlu (2010, s. 33) aşağıda gibi sıralamıştır: 

Ø Zorunlu Tüketim: Yaşamın sürdürülebilmesi için gerekli olan yiye-
cek-içecek, giyim vb. ürünlerin tüketilmesidir.

Ø Hedonik Tüketim: Tüketicilerin ürün kullanımında duygusal hazların 
öne çıkmasıyla gerçekleşen tüketim şeklidir. Bu bağlamda hazla ürün özdeş-
leşmiştir. Hedonik tüketimde tüketicilerin duygusal tepkileri ön plana çık-
maktadır.

Ø Sembolik Tüketim: Ürünlerin taşıdıkları sembolik özelliklere göre de-
ğerlendirilip satın alınmasıdır ve tüketilmesidir.

Ø Gösteriş Tüketimi: Tüketicilerin kullandıkları ürünler ile başkaların-
dan farklılaşmaya çalıştığı veya belirli bir statüye sahip olduklarını göster-
meye çalıştıkları tüketim şeklidir. Ekonomik olarak üst sınıftaki tüketiciler 
hep alt gruplarından farklılaşmaya çalışırken, alt gruplar da referans olarak 
gördükleri üst sınıflara benzemeye çalışmaktadırlar. 

Tüketim pratiklerinin farklılaşması üzerine başka açıklamalara yer ve-
recek olursak; tüketimin devrimsel nitelikte dönüşüme uğradığı 18. yüzyıl 
gelişmelerini göz ardı edemeyiz. Bu dönemde sanayiyle birlikte seri üretime 
geçilmesiyle makineler insan hayatına girmiş ve emek gücünün üretiminden 
emeğin metalaşmasına doğru bir dönüşüm yaşanmıştır. Bu dönüşüm aşama-
sında ve sonrasında insanın üretim ve tüketim pratiklerinde köklü değişme-
ler meydana gelmiştir.  Üreten emekten sömürülen emeğe daha sonrasında 



 . 27Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

satılan emeğe doğru bir dönüşümün yol izlediği görülmektedir. Bu izlenen 
yolda seri üretim bekçileri kendi sermayelerine daha fazla servet katmak için, 
hızlı üretilen mallara hızlı tüketen bireyler bulmayı amaç edinmişlerdir. Daha 
sonraki dönemlerde üretilen mallara daha fazla alıcı bulmak amacıyla Key-
nesçi ekonomi modelini benimseyen kapitalist sistem inşacıları, bu modeli 
herkese benimsetmek adına farklı stratejileri hayata geçirmeye başlamışlar-
dır. Bu noktada refah politikalarının uygulamaya konulması tamda bu stra-
tejilerin yeşermesine zemin hazırlamıştır. Çünkü refah politikalarının amacı 
her şeyden önce bireylerin tüketebilmesi için gerekli ekonomik zemini oluş-
turmak adına istihdam yaratmaktır. Para kazanan birey o parayı harcamak 
için tüketime yönelecektir. Buna paralel bir yorumu Zorlu (2016, s. 28-29), 
“refah politikalarıyla hem ekonominin yönü tüketime, tüketiciye kaymıştır 
hem de kolektif tüketimin geliştirilmesiyle maddi refah değerleri ve nesneleri 
ulusal düzeyde alt toplumsal sınıflara, uluslararası düzeyde ise, çevre toplum-
larına doğru yayılmıştır.” şeklinde ifade etmiştir.

Toplumun tarihsel dönüşüm aşamalarının genel analizine değinen Veb-
len’e (1995) göre toplum, başlangıçta iş bölümünün sınırlı, dayanışmanın ise 
güçlü olduğu barışçıl ve “doğal” bir aşamada bulunur. Zamanla mülkiyet dü-
şüncesinin ortaya çıktığı ve iş bölümünün belirginleştiği daha karmaşık bir 
yapıya geçilir. Ardından, mülkiyet arzusunun aşırı derecede arttığı ve “aylak 
sınıfın” oluştuğu yüksek barbarlık dönemi gelir. Son aşamada ise para mer-
kezli, teknokrasinin öne çıktığı, gösterişli tüketim ve materyalizmin belirle-
diği bir evreye ulaşılır. Bu son aşamada insanlığın doğallığını oluşturan temel 
özellikler büyük ölçüde zedelenmiştir (Kinloch, 2014). Veblen’in de belirttiği 
gibi insan yapısında bu bozulmanın yaşanması, aslında onun üretim ve tüke-
timde nasıl bir değişime uğradığını da açıklar niteliktedir. Üreterek var olan 
bir toplumun, tüketerek varlığını güçlendiren bir toplum yapısına evrildiği 
noktada aslında insanın ürettiklerinin kendisini ele geçirdiğini görmekteyiz. 
Yani artık insanın ürettiği nesnenin, kendisini nesneleştirdiği bir dünya dü-
zeninde yaşıyoruz. 

Tüketim kavramını irdelerken, medyanın insanların tüketim pratikleri 
üzerindeki etkisinden bahsetmek, tüketimin topluma sirayet etmesini anla-
mak açısından önem arz etmektedir. Nitekim tüketim kültürünün toplumda 
yerini sağlamlaştırması için daha doğrusu bir kültürün oluşması için med-
ya büyük bir faktördür. Televizyon izleme alışkanlığının had safhada oldu-
ğu günümüz toplumunda reklamların neredeyse tümünün tüketime yönelik 
bir algı yaratma çabasında olması, bu kültürü oluşturma amacını güttüğünü 
anlamak açısından apaçık bir kanıttır. Bu kanıtı destekler nitelikte Demirel 
ve Yegen (2015), medyanın birçok kişiye ulaşıp, etkileyebilecek ideal bir araç 
özelliğinde olduğunu ve kapitalist düzende hegemonik değerler ile ideolojileri 
bireylere hem ulaştırmak hem de kanıksatmak amacı ile kullanılan en etkili 
araç olarak başı çektiğini ifade etmiştir. Benzer biçimde Köse (2010), kurgu-



28  . Coşkun Sağlik

lanmış medya içeriklerinin başlıca ereğinin, bireylere anlamlı yaşama mo-
delleri sunacak bilgi düzeyinde belli bir yükselmeye neden olmak değil, gün-
delik yaşamın her alanında olayları ve dolayısıyla algı, tutum ve davranışları 
denetlemek ve koşullandırmak suretiyle izler-kitleyi tüketime yönlendirmek 
olduğunu dile getirmiştir. Görüldüğü gibi medya, tüketimin özendirilmesi-
ni ve ortak tüketim bilincine sahip bireyler meydana getirilmesini sağlama 
açısından önemli bir araçtır. Bu açıklamalara paralel olarak Hatipler(2017), 
bilgi ve iletişim teknolojileriyle gelişen ve büyüyen medyanın, sahip olduğu 
görsellikle, insanları büyülediğini ve tümüyle insanların düşüncelerini yön-
lendirdiğini belirtmiştir. Hatipler’in de belirttiği gibi medya, tüketimi görsel 
olarak insanların beynine aşılama ve bunun sonucunda duygu ve istekleri 
yönlendirme gibi büyük bir etkiye sahiptir. İnsanların görsel algısı diğer algı-
larına göre daha fazla geliştiği için bu noktada medya insanların görsel algıla-
rını yönlendirerek onlara tüketim fikrini benimsetmektedir. 

Bazı Postmodern Görüşler Açısından Tüketime Bakış

Jean Baudrillard

Baudrillard’ın tüketim kuramının temelini, tüketim gereksinmelerin 
karşılanmasının yeni bir biçime kavuşmuş olması konusu oluşturmaktadır 
(Şan ve Hira, 2004). Benzer bir yorumu Köse (2010), Baudrillard’ın tüketim 
kültürü çözümlemesinin özünü, tüm bu sofistike hale gelmiş sömürü ilişki-
leriyle birlikte, postmodern dönemde hakikati imgesinden ayırt etmenin güç-
leştiği bir temsil sorunu bağlamında değerlendirmek gerektiğini söylemiştir. 
Bunu açıklayıcı şekilde Baudrillard (2011), “Simülakrlar ve Simülasyon” adlı 
kitabında gerçeklik ile imge arasındaki ilişkinin dört aşamadan geçtiğini be-
lirtmiştir:  

Ø Derin bir gerçekliğin yansıması olarak imge: Bu ilk durumda imge 
olumlu bir niteliğe sahiptir ve burada bir tür âyin görevi yapmaktadır.  

Ø Derin bir gerçekliği değiştiren ve gizleyen imge: Bu aşamada imge olum-
suz bir niteliğe sahiptir ve kötü büyü türünden bir şeye benzemektedir 

Ø Derin bir gerçekliğin yokluğunu gizleyen imge: Bu imge, bir görünümün 
yerini almaya, yani bir büyüleme aracı olmaya çalışmaktadır.

Ø Gerçekliğin hiçbir çeşidiyle ilişkisi olmayan, kendi kendinin saf simü-
lakrı olan imge: Bu dördüncü aşama, imgenin artık görüntü düzenine değil, 
simülasyon düzenine ait olduğu durumu ifade eder.

Baudrillard, gerçek olanla sahte olan arasındaki farkın giderek ortadan 
kalktığını ve sahte bir gerçekliğin meydana geldiğini söylemiştir. Bu anlamda 
Baudrillard’ın bahsettiği şekliyle simülasyon, aslında var olmayan ve gerçek-
liğin yerine kullanılan bir gerçekliktir denilebilir. İlk gerçeklik kaybolur ve 
artık kopyanın kopyası bir gerçeklik haline gelir, yani simulakr düzen söz 



 . 29Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

konusu olur. Temsili öge gerçekliğin temsili değil gerçekliğin kopyasının bi-
rer temsili haline gelerek asıl gerçekliğin yerini alır. Böylece gerçeklik ortadan 
kaybolarak yerini simulakr gerçekliğe bırakır. Bu aşamaların geldiği son nok-
tada postmodern dönemin özelliklerinin görüldüğünü belirten Zorlu (2016), 
bu dönemde artık gerçek ve gerçek olmayan arasındaki ayrımların bulanık-
laştığını ifade etmiştir. Nitekim postmodern dönemin en belirgin tüketim 
özelliklerinden birisi gereksinim için tüketmek değil, haz almak, gösteriş 
yapmak, tüketerek mutlu olmak ve arzuları tatmine kavuşturmaktır. Bu açı-
dan bakıldığında tüketmek asıl işlevini kaybetmiş ve yerine onunla alakası 
olmayan imgeler yığını gelmiştir. Baudrillard (2013), geç kapitalizm döne-
minde tüketim nesnelerinin, ilk kullanım değerlerinin ötesine geçerek geniş 
bir imgesel ve simgesel çağrışım yükü taşıyabilen meta-göstergelere dönüştü-
ğünü savunur. Ona göre bu sürecin yoğunlaşması, niteliksel bir dönüşümü 
de beraberinde getirir. Bu dönüşüm, giderek çoğalan ve belirli bir referansı 
olmayan göstergeler ile imajların, tüketim ve televizyon kültürünün etkile-
şimi içinde bitmek bilmeyen simülasyonlar üretmesiyle, gerçeklik algısının 
aşınmasına neden olur. Baudrillard (2011) bu durumu ‘hipergerçeklik’ olarak 
tanımlar ve hipergerçeklik, tüketimcilik ve televizyonun ürettiği gösterge ve 
imaj yığınlarının üst üste binmesiyle, istikrarsız ve yanılsamalı bir gerçeklik 
hissinin ortaya çıktığı bir dünyayı ifade eder.

Baudrillard hakkında başka açıklamalara değinirsek; onun Veblen gibi 
tüketimi gösteriş ve sembollerle ifade ettiğini söyleyebiliriz. Tüketime alet 
olan nesnenin artık bir gösteriş ve sembole sahip olması gerektiğini ve tü-
keticinin bu gösteriş ve sembolü tüketerek kendini gerçekleştirdiğini ima 
etmiştir. Baudrillard, çağın olaylarını eleştirel açıdan yorumlamaya çalışan 
bir düşünür olarak geç kapitalizmin radikal bir kuramını göstergelerin gücü 
temelinde oluşturmaya çalışır ve bu teorisi şu temel varsayıma dayanır: Tem-
sil, gösterge ve gerçeklik arasındaki eşdeğerlik ilkesinden kaynaklanır (Baran 
ve Olgun, 2012). Bu anlamda Baudrillard’ın (2016; 2013), nesnelerin kulla-
nım değerinden gösterge değerine dönüşüm aşamalarını şu şekilde sıralamak 
mümkündür:

Ø Kullanım Değeri Aşaması: Nesneler ilk aşamada temel ihtiyaçları kar-
şılayan somut işlevleri üzerinden değer kazanır.

Ø Değişim Değerinin Egemenliği: Zamanla nesnelerin kullanım değeri 
geri plana itilir ve ekonomik değişim değeri onların asıl belirleyicisi hâline 
gelir.

Ø Sembolik Öğelerin Tüketime Dahil Olması: Kültürel anlamlar, prestij 
ve konfor gibi göstergeler nesnelere eklemlenerek onları yalnızca işlevsel ol-
maktan çıkarır.

Ø Nesnelerin Gösterge Değeri Kazanması: Nesneler artık ihtiyaç değil, 
toplumsal anlam ve imaj taşıyan göstergeler olarak tüketilmeye başlanır.



30  . Coşkun Sağlik

Ø Kod ve Yapısal Değer Aşaması: Tüketim, bireylerin nesneleri işlevleri 
için değil, kodun belirlediği bütünsel anlamlar sistemi içinde satın aldığı bir 
gösterge diline dönüşür.

Bu bağlamda Köse’nin (2010) belirttiği üzere bireyler, artık hayatlarına 
anlam kazandıran üretken faaliyetlerin içinde yer almaz; bunun yerine, çev-
relerini saran simgesel nesnelerin birleştirici ama aynı zamanda düzleştirici 
etkisi altında kendi özgünlüklerinin ve gerçek farklılıklarının giderek silin-
diğini deneyimlerler. Bu yitişler, bir anlamda kimliksizleşme demektir. Yani 
tüketim nesnelerinin geçici ve anlık oldukları gibi bireylerin de kendilerine 
geçici kimlikler atfettiğini görmekteyiz. Baudrillard’a göre tüketim tamamen 
sembollerin ve göstergelerin tüketilmesi anlamına gelmektedir ve tüketiciler 
sembolik tüketimi bir kimlik oluşturma aracı olarak kullanmaktadırlar (Ak-
yüz, 2015). İnsanlar tükettiklerinin esiri olma yolunda ilerlerken, kimliğini 
de bu esaret içinde kaybetmişlerdir. Buna koşut olarak Baudrillard, kişinin 
kendi yüzünü suyun içinde izi olmayan bir bellek gibi aradığını ifade etmiştir 
(Köse, 2010).      

Mike Featherstone

Featherstone postmodern toplumu, sabit statü gruplarının ya da yaşam 
tarzı gibi yeni tüketim modellerinin belirleyici olabilecek kavramların tama-
men ortadan kalkmış olduğu toplum olarak tanımlamıştır (Zorlu, 2016). Bu 
tanımı irdelersek; artık statü gruplarının simgesi olan seçkin sanatsal ürün-
lerin kullanımının ya da toplumda belirli bir yere sahip entelektüel yaşam bi-
çimlerinin bir değerinin kalmadığı yönünde genel yoruma yer verebiliriz. Bu 
anlamda Veblen’in (1995) Aylak sınıfa atfettiği tüketim biçiminin değişime 
uğradığı ve tüketim ile statü göstergesi arasındaki ilişkinin daha karmaşık 
hale geldiği söylenebilir. Yaşam tarzlarının estetikleştirilmesinden bahse-
derken Fetherstone (2012) Consumer Culture and Postmodernism (Tüketim 
Kültürü ve Postmodernizm) adlı eserinde, sanat ve entelektüel yaşamın gün-
delik hayatta sıradanlaştığından ve gündelik hayatın her alanında bu sanatsal 
ifadelerin ve kültürün reklamsal boyutta popüler kültüre kazandırılmasıyla 
değerini kaybettiğinden bahsetmiştir. Yani gündelik hayat artık estetik kül-
tür simgeleriyle bezenmiştir denilebilir. Bu bezenme gündelik hayatı sanat-
sal bir ifade olarak lanse ettirmiştir. Böylece seçkin kültüre ait olan sanatsal 
ve entelektüel yaşam biçimiyle gündelik hayatta olan estetik yaşam tarzları 
arasındaki mesafe azalmıştır. Fakat her ne kadar endüstrileşme döneminde 
olan keskin sınıflama biçimleri olmasa da toplumda yine de tüketim biçim-
lerine ve bu tüketim biçimlerine göre şekillenen yaşam tarzlarına göre bir 
toplumsal tabakalaşmanın olduğu ortadadır. Zengin sınıfın yaşam pratikleri 
alt sınıftaki gruplar tarafından taklit edilmeye başlandığı zaman, zengin sınıf 
daha farklı ve tüketime dayalı yaşam tarzları geliştirecektir. Bu sonsuz bir 
döngü biçiminde kendini tekrar edecektir. Benzer bir yorumu Demirel ve Ye-
gen (2015, s. 129-130), “sürekli yeni mal edinmenin nedeni Featherstone’a göre; 



 . 31Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

modaya uygun arzu edilen malların arz edilmesi ya da statü işareti olan malla-
rın alt katmanlardaki gruplar tarafından gasp edilmesi, en üsttekilerin önceki 
toplumsal mesafeyi yeniden tesis edebilmek için yeni (enformasyonel) mallara 
yatırım yapmak zorunda kalmalarıdır” şeklinde ifade etmiştir.  

Featherstone (2012), sadece sanatsal ve entelektüel alanlarda değil aynı 
zamanda kültürel alanda da derin değişmelerin yaşandığını söylemiştir. 
Bu alanlarda simgesel ürünlerin çoğalması, beraberinde yaşam tarzlarında 
(gündelik hayatta) üsluplaşmayı ve estetikleşmeyi getirmiştir. Burada bah-
sedilen aslında tüketilen nesnelerin göstergeleriyle estetik bir hal alan yaşam 
tarzlarımızdır. Bu yaşam tarzlarında önemli olan tüketilen şey değil onun 
ifade ettiği anlamdır (Featherstone, 2010). Bu sembolik anlam bizi var eden 
ve kendimize has üslubumuzu oluşturan etmendir. Estetize edilmiş hayatlar 
artık kendine has bir tavır almıştır ve hayatın tüm olanakları bu yolda tüke-
tilmeye başlanmıştır. Featherstone (2010; 2012) açısından bu dünya, ilişkile-
rinde ve deneyimlerinde daima yeniyi ve en güncel olanı arayan; maceraya 
eğilimli, yaşamın sunduğu tüm imkânları keşfetmek adına risk almaya hazır 
erkek ve kadınların dünyasıdır. Tek bir yaşamları olduğunu bilen bu bireyler, 
bu hayatı doyasıya yaşamak, hissettiklerini deneyimlemek ve ifade etmek için 
yoğun bir çaba göstermektedirler.  

Fredric Jameson 

Jameson’a (1998; 2016) göre çokuluslu kapitalizm, modernleşme, post-en-
düstriyel toplum, medya veya gösteri toplumu olarak da adlandırılan yeni 
bir ekonomik düzen türüdür ve kültürel alandaki yeni biçimsel özelliklerin 
(postmodernizmin) ortaya çıkışıyla ilişkilendirilen bir dönemleştirme kavra-
mıdır. Jameson açısından bu yeni kapitalizm çağı, Amerika Birleşik Devlet-
leri’nde 1940’ların sonları ve 1950’lerin başlarındaki savaş sonrası yükseliş-
ten veya Fransa’da 1958’deki Beşinci Cumhuriyet’in kuruluşundan itibaren 
tarihlendirilebilir. Jameson’a göre postmodern alan dediğimiz şey kültürel 
bir ideoloji ya da kurgu değil, kapitalizmin küresel ölçekte üçüncü genişle-
me aşamasıdır, bu aşama çokuluslu kapitalizmin kendisidir (Baran ve Olgun, 
2012). Diğer bir ifadeyle çoğu kere postmodernizm, postendüstriyel toplum, 
tüketim toplumu, iletişim toplumu ve medya toplumu olarak adlandırılan de-
ğişmeler aslında en iyi şekilde “çokuluslu kapitalizm” olarak tanımlanabilir 
ve kavranabilir (Zorlu, 2016). Kapitalizmin çokuluslu olması aslında sanat-
sal, entelektüel ve kültürel alanın da çokuluslu olması demektir. Yani artık 
seçkin ve yüksek kültüre ait olan sanatsal yapıtlar, popüler kültürün sıradan 
nesneleri olmuştur ve açık biçimde gizemini kaybetmiştir. Her sanatsal ürü-
nün veya yüksek kültür ürünlerinin seri üretim biçiminde popüler kültüre 
yayılması bu gizemin sıradanlığa kavuşmasını hızlandırmıştır. Tamamlayıcı 
olarak Köse (2010), artık yüksek kültürün sürekli bir yenilik ve ahlaki kaygı-
larla ya da keşfedici ve yaratıcı bir çabayla ortaya koyduğu kültürel ve sanatsal 
yapıtların, medyatik yeniden üretim bağlamında değerden düşerek yozlaştı-



32  . Coşkun Sağlik

rıcı ve yinelemeci bir hal aldığını söylemiştir. 

Kapitalizmin uluslararası yayılması ve kitle iletişim araçlarının gelişmesi 
ile yaşamın her alanında kültürel bir patlama vuku bulmuş; sonuçta toplum-
sal, politik ve ekonomik alanlar bugüne kadar görülmemiş şekilde estetikleş-
miştir (Zorlu, 2016). Yani bu alanlarda üretilen her nesne her ürün toplumun 
içinde bulunduğu koşullara göre değişim göstermiş ve her an kendini yeni-
leyen moda dizgeleri ile piyasaya sürülmüştür. Bu anlamda Jameson’un bah-
settiği estetik tüketim toplumu, estetize edilmiş üretim nesnelerini tüketerek 
meydana gelmiştir. Bu anlamda Jameson’a (2016) göre estetik üretim, günü-
müzde genel olarak metaa üretimine entegre olmuş durumdadır; giysilerden 
uçaklara kadar sürekli daha yeni görünen malların, daha hızlı bir sirkülasyon 
hızıyla üretilmesinin çılgın ekonomik aciliyeti, estetik yenilik ve deneye gide-
rek daha esaslı bir yapısal işlev ve konum atamaktadır.

Genel manada üretim ve sermaye yoluyla ortaya çıkan değişimlerle tüke-
timi açıklama yoluna giden Jameson, aynı zamanda postmodernizm çağın-
da toplumda kitlesel bir kültür alanının oluştuğuna dikkat çeker. Bu kültür 
alanındaki benzerlik görüntüleri, kapitalizmin toplumun her köşesine sirayet 
ettiğini göstermektedir. Bu da tam olarak Jameson’un bahsettiği çokuluslu 
kapitalizm örüntüsüdür. Nitekim bu çokulusluluk yüksek kültür ürünlerinin 
hepsinde köklü bir değişim yaratmıştır ve yüksek kültür bu değişim ölçüsün-
de popüler kültür alanına kaymıştır. Postmodern denilen toplum ise kapita-
lizmin farklı bir evresi olarak ortaya çıkmıştır.

Zygmunt Bauman 

Bauman (2011; 2007), toplumsal yapıyı ve bireysel varoluşu tüketimin 
belirlediği bir üreticiler toplumundan bir tüketiciler toplumuna geçiş olarak 
incelemektedir. Bu değişim, bireyleri, değerleri piyasadaki sürekli yeniden 
metalaştırmaya bağlı olan satılabilir mallara dönüştürmektedir. Tüketim 
kültürü, önceden değer verilen uzun vadeli istikrar ve bağlılık yerine, hızı 
ve geçiciliği vurgulayarak sürekli yeniliği ve anlık tatmini teşvik etmektedir. 
Modern ilişkiler, genellikle dijital ağlar aracılığıyla yürütülmekte olup, kolay-
ca sonlandırılabilen ve düşük riskli, tek kullanımlık işlemler olarak ele alınan 
piyasa dinamiklerini yansıtmaktadır. Bunun toplumsal sonuçları arasında si-
yasi katılımın azalması ve yoksullukları sistemik başarısızlıktan ziyade kötü 
kişisel tercihlere atfedilen “kusurlu tüketiciler” olarak görülen bir alt sınıfın 
ortaya çıkışı bulunmaktadır (Bauman, 2007). Bauman, bu yeni toplumsal dü-
zenin, eski toplumsal dayanışma biçimlerini ortadan kaldırdığını ve bireyleri 
sürekli kendini pazarlama zorunluluğuna ittiğini öne sürmektedir.  

Bauman’a (2007) göre tüketici toplumu, üyelerini öncelikle tüketici ola-
rak tanımlayan ve tüketicilik yaşam tarzını teşvik eden, hatta zorunlu kılan 
bir toplum türüdür. Bu toplumda, tüketim kültürünün buyruklarına uyum 
sağlamak ve bunları sıkı bir şekilde takip etmek, topluluğun bir üyesi olma-



 . 33Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

nın koşuludur. Tüketim toplumunun en önemli tabakalaştırıcı faktörü ve 
temel dahil etme ve hariç tutma kriteri, bireyin tüketim performansındaki 
yeterliliğidir. Kusurlu tüketiciler, toplumun genel başarısının ve mutluluğu-
nun (supreme value) dışına düşen, cezalandırılabilir bir sapma olarak görülen 
mutsuzluğun veya başarısızlığın canlı kanıtlarıdır (Bauman, 2007).

Bauman’ın tüketim toplumunda tüketim kültürü ve bu kültürün toplu-
ma yansımalarına dair düşünceleri, postmodern toplumun yaşayış tarzında 
meydana gelen değişimleri gözler önüne sermektedir. Günümüzde çalışma 
etiğinin belirleyici olduğu bir toplumsal yapıdan, tüketim estetiğinin hâki-
miyetindeki bir topluma doğru bir dönüşüm yaşanmaktadır. Bu süreçte yok-
sullar artık emeklerine ihtiyaç duyulan bir kesim olarak değil, tüketim süre-
cine katılamayan bir grup olarak algılanmaktadır (Demirel ve Yegen, 2015). 
Bauman’a göre tüketim toplumunda yoksul olmak, üretim ve meslekle değil, 
yeterince tüketemiyor olma durumuyla ilişkilendirilir (Zorlu, 2016). Nitekim 
tüketim toplumunda yoksulluk anlamsal bakımdan erozyona uğramakta ve 
gelinen noktada yoksulluğun yol açtığı sorunlar görmezlikten gelinmektedir. 
Tüketim toplumunun kırıntıları arasında kendisini marjinalliğe vuran yok-
sul kesim sonunda toplumun suçlu tabakasını oluşturmaktadır. Bauman bu 
durumun sebebini, vahşi tüketim normlarını esas alan devlet politikalarının 
bir sonucu olarak da görmektedir. 

Bauman açısından (2011; 2007) tüketim toplumunda yoksulluk ve dış-
lanma, artık yapısal bir sorun olarak değil, bireysel kusur olarak tanım-
lanmakta, tüketici rolünü yerine getiremeyenler “kusurlu tüketiciler” ya da 
“sınıfdışı” olarak damgalanmaktadır. Medya ve polis iş birliğiyle bu kesim, 
suç ve düzensizlikle özdeşleştirilmekte, böylece yoksulluk, sosyal-politik kö-
kenlerinden koparılarak bir “kanun ve düzen” meselesine indirgenmektedir. 
Bauman’a göre bu durum, tüketim toplumunun ürettiği arzular ile bu arzula-
rı karşılayamayanlar arasındaki derin eşitsizliğin doğal sonucudur. Tüketim 
oyununa katılamayanların gettolaştırılması ve suçlu olarak sunulması, top-
lumun kendi içsel huzursuzluklarını dışarıya yansıtmasının bir yolu hâline 
gelmektedir.

Bu dönüşüm, polis ve hapishane kurumlarının işlev ve kapsamını da ge-
nişletmiştir (Bauman, 2007). Polis, kentsel mekânı “istenmeyenler”den arın-
dırma görevini üstlenirken, hapishaneler giderek zayıflayan refah devletinin 
yerini alan yeni bir yönetim aracına dönüşmüştür. Modern cezalandırma 
pratikleri, kişileri bireysel hikâyelerinden soyutlayarak standartlaştırmaya 
yönelmekte, yüksek teknolojili tecrit mekânları ise dışlanan kesimleri hem 
fiziksel hem de moral olarak toplumun sınırlarının dışına itmektedir. Böylece 
suçluluk, tüketim toplumunun işleyişini sürdüren yapısal bir mekanizmaya 
dönüşmektedir.

Bauman bu bağlamda, refah politikalarının zayıflatıldığı veya ortadan 



34  . Coşkun Sağlik

kaldırıldığı dönemlerde, toplum dışına itilen grupların ve suç oranlarının 
yükseldiğini; buna paralel olarak polis varlığının ve hapishane nüfusunun da 
arttığını belirtmektedir (Zorlu, 2016). Tüketim toplumunun bireyden bekle-
diği sadece tüketmek eylemi olduğu için, birey bunu yapamadığı takdirde bu 
malları elde etmek için gayri meşru yollara başvuracaktır.   

Postmodern toplumda tüketilen şeylerin ihtiyaç asıllı olmadığından ve 
sadece göstergeler üzerinden arzu edilen nesneleri elde etmek için savaşırca-
sına tüketen bir toplumdan bahsetmek gerekir. Tüketimle var olmaya çalışan 
bir toplumda aslında mutluluk ve hazzın da ancak tüketerek elde edileceği 
düşüncesi var olmaktadır. Fakat böyle bir düşüncenin kusurlu olduğunu Ba-
uman şu sözlerle dile getirmektedir:

“Eğer ‘asla sıkılmamak’ ayrıcalığı başarılı bir hayatın, mutluluğun ve hat-
ta insanlık onurunun ölçütü ise ve eğer yoğun tüketim faaliyeti sıkıntıdan kur-
tulmanın en önemli ve en kolay yolu ise, o zaman insan arzularının sınırları 
ortadan kalkmıştır; hiçbir tatmin edici satın alma ve çekici duygu, bir zaman-
lar ‘standartlara uymak’la vaat edilen şekilde tatmin getiremez. Artık uymak 
gereken standartlar yok – ya da daha doğrusu, bir kez ulaşıldığında kabul ve 
saygı görme hakkını otoriter bir şekilde onaylayabilecek ve bunların uzun süreli 
olmasını garanti edebilecek standartlar yok. Bitiş çizgisi koşucu ile birlikte iler-
liyor, hedefler her zaman bir iki adım önde kalıyor. Rekorlar kırılmaya devam 
ediyor ve insanın arzu edebileceği şeylerin sonu yok gibi görünüyor” (Bauman, 
2007, s. 117).

Bauman’ın “akışkan modernlik” (liquid modernity) döneminde, güven-
liğin yerini geçiciliğin aldığı, hedeflerin anlık tüketimle sürekli yer değiştir-
diği ve kalıcı tatminin kasıtlı olarak engellendiği bir toplumu tasvir ederken 
kullandığı kilit ifadeleri içermektedir. Bu durum, tatmin olmamanın tüketi-
ciye yönelik ekonominin gerçek çarkı olmasını sağlamaktadır.

Günümüz Toplumunda Tüketim

Endüstriyel toplum yapısı baş göstermeden evvel üretimin ve emeğin de-
ğeri daha büyüktü. Nitekim ortaya konan her üründe emeğin gücü görüldü-
ğü için anlamsal bakımdan da önemi büyüktü. Burada her bireyin emeğiyle 
üretilen mallardan ve ihtiyaç kadar olan bir stoktan bahsedebiliriz. Toplumda 
meydana gelen teknolojik ve endüstriyel değişimlerden sonra üretken olma-
nın değerli olduğu bir toplum yapısından tüketken olmanın değerli olduğu 
bir toplum yapısına evrildiği görülmektedir. Günümüzde artık üretmekten 
mutluluk ve haz alan bir toplum yapısından, tüketmekten mutluluk ve haz 
kazanan bir yapıya doğru dönüşüm gözlenmektedir. Tabi tüketimdeki mut-
luluk ve haz geçicidir. Geçici olmak zorundadır. Çünkü ortada kendisinin 
dâhil olmadığı bir üretim biçimi söz konusudur. Üstelik bu üretim için za-
man ve emek bakımından kayda değer bir enerji söz konusu değildir. Bu da 
beraberinde kolayca harcanabilen tüketim nesnelerini getirmektedir. Kolayca 



 . 35Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

üretilen ve kolayca tüketilen nesnelerin önemi de geçici ve azdır. İşte bu ge-
çicilik aynı ürünlerden elde edilen mutluluk ve hazzı da geçici yapmaktadır. 

Günümüz toplumunun tüketim pratiklerine bakıldığında; sadece nesne-
leri tüketen bir tüketici kitlesi değil, aynı zamanda zamanı da tüketen bir 
kitleden bahsetmek mümkündür. Burada nesneler kadar zaman da önemsiz-
dir. Çünkü zaman üreterek değil boş vakit geçirerek tüketildiği için önemi de 
kalmamaktadır. Üretken olmayan bir zaman diliminin ve sadece sisteme hiz-
met etmekle meşgul bir tüketici kitlesinin elinde olan emeksiz nesnelerin tabi 
ki değeri olmayacaktır. Bu değersizlik sadece üretim, tüketim ve zamanda 
değil insan ilişkilerinde de baş göstermektedir. Tıpkı tüketim nesneleri gibi 
bir insanın değeri diğer bir insanın gözünde önemsiz olabilmektedir. Üretim 
ve tüketimdeki hız ve geçicilik insan hayatına da sirayet etmiştir. Artık tüke-
tim nesneleri gibi insan ilişkileri ve bağları da geçicidir. İnsan ölümleri, kaza-
lar, yoksulluk, açlık gibi kavramlar günümüzün standart ve pek de üstünde 
durulmayan konuları haline gelmiştir. Tabi bu değişimlerden sonra gelinen 
aşamada insanlar bireyselleşmiş (sadece kendini düşünen) ve yalnızlaşmıştır. 
Artık günümüz insanı toplumsal yığınlar içinde yalnızlık yaşamaktadır. Bu 
yalnızlığı gidermek için de farklı pratiklere başvurmak zorunda kalmıştır. 
İşte bu pratiklerden en büyüğü tüketimdir. Tüketim insan hayatında yalnız-
lığı giderici, mutluluk verici, gösteriş amaçlı ve zaman öldürücü olarak yer 
almaktadır. Fakat postmodern düşünürlerin ortaya koyduğu üzere tüketimin 
bir sınırı olmadığı için tüketerek ulaşılabilecek bir çıktı da olmayacaktır (Ba-
uman, 2007; Jameson, 2016; Baudrillard, 2013; 2016). 

Yukarıda bahsedilen düşünürlerin tüketim konusundaki fikirleri göz 
önünde bulundurulduğunda; hemfikir olunan noktanın küresel ve kitlesel 
bir tüketimin hayatın her alanını çepeçevre sardığı hususundaki görüşleri 
olduğu görülür. Günümüz toplumunda bu durum her kesimi tüketim konu-
sunda nirvana noktasına ulaştırmıştır. Üretim toplumunda sadece üst sınıfa 
has olan tüketim, günümüzde yaş, cinsiyet ve statü fark etmeksizin her insa-
nın yaptığı bir pratik haline gelmiştir. Herkesin tüketebilir olduğu ve tüke-
timin uçsuz bucaksız bir hal aldığı çağımızdaki tüketim biçimine seviyesiz 
tüketim diyebiliriz. Buradaki seviyesizlik hem bir tüketici stokunun ve özel-
liğinin olmaması ile hem de tüketilen nesnelerin hadsizliği ile açıklanabilir. 
Günümüz toplumuna bakıldığında bu seviyesizlik bütün çıplaklığıyla gözler 
önüne serilmektedir. Çünkü günümüzde herkese uygun tüketim biçimleri 
bulunmaktadır.   



36  . Coşkun Sağlik

Sonuç

Tüketimin hayatımızın her alanına yayıldığı günümüz toplumunda ihti-
yaç bazlı olmayan bir tüketimden söz etmek mümkündür. Üretilen metaların 
seri bir şekilde topluma sunulması toplum tabanında gereksinim dışında bir 
talep yaratmaktadır. Bu da aslında sermaye sahiplerinin servetlerine servet 
eklemek gayesi gütmektedir. Tüketiciden bağımsız bir talep yaratmak için de 
tüketimi özendirmek adına bilinci yönlendirici ve tüketim kültürünü oluştu-
rucu yönde adımlar atılmaktadır. Kitlesel olarak tüketimin her alanda yayıl-
masını sağlayan en büyük araç tabi ki medyadır. Medya reklamsal olan her 
şeyde tüketim bilincini oluşturmak için çaba sarf etmektedir. Bütün görsel ve 
sözel içerikler buna yöneliktir. Herkesin tüketime alet olması için oluşturu-
lan bu bilinç aslında ortak ve benzer bir tüketim kültürü oluşturma amacına 
hizmet etmektedir. 

Tüketim nesneleri artık içerikten öte dış görünüş ve bu dış görünüşün 
sergilenişi ile ortaya konmaktadır. Ortaya konulan gösteriş ve simgeler tüke-
timi özendirici bir işlev görmektedir. Örneğin başkasının üzerinde görülen 
şatafatlı bir elbise yanından geçen bir kişi tarafından beğenilir ve özenti bir 
tavırla o da aynı şeyi tüketmeye yeltenir. Bu yüzden üretilen her nesne işle-
vinden öte gösterişe dayalı bir prensiple topluma sunulur. Gelinen noktada 
gösterişe dayalı bir tüketim ve bu gösterişten zevk alan bir toplum yapısına 
evriliş söz konusu olmaktadır. 

Tüketimin tecimsel boyutta küresele dönüştüğü bu çağda artık her şey 
tüketimin ya bir nesnesi ya da aracı olmaktadır. Tüketim nesnelerinin seri 
üretiminde kullanılan insan emeği satın alınıp karşılığında tüketebileceği 
kadar para sunarak, değersizleştirme ve insanı kendi ürettiklerine kul etme 
çabası görülmektedir. Tüketim nesnelerinin işlevsel yönünün yok olduğu gü-
nümüz toplumunda artık insanlar sadece anlamsız bir tüketim mecrasında 
top koşturmaktadır. 

Sonuç olarak postmodern/günümüz tüketim toplumunda; Baudril-
lard’ın deyimiyle imgenin/sahtenin karşısında gerçeğin toprak altında kal-
dığını, Featherstone’un deyimiyle statü gruplarının ayırt edici özelliklerinin 
yok olduğunu ve yaşam tarzlarında devrimsel nitelikte estetikleşme ve üs-
luplaşmanın meydana geldiğini, Jameson’ın deyimiyle çokuluslu kapitalizmle 
birlikte aslında toplumsal, politik ve ekonomik alanların hepsinin çokuluslu 
olmaya başladığını ve bu alanlarda üretilen her nesnenin estetik görünüme 
sahip olduğunu, Bauman’ın deyimiyle de tüketim toplumunda yoksulluğun 
ifade ettiği anlamın farklılaştığını ve sınırsız tüketimin söz konusu olduğu 
bir toplumda arzuların da sınırsız olacağı için bir doyum noktasına ulaşıla-
mayacağını ve bu tüketim sonunda mutluluğun hiçbir zaman elde edileme-
yeceğini söyleyebiliriz.  



 . 37Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Kaynakça

Akyüz, M. (2015). Tüketici Davranışlarını Etkileyen Faktörler; Gösteriş Amaçlı Tüke-
tim Eğilimi ve Sembolik Tüketim Eğiliminin Genç Tüketiciler Açısından De-
ğerlendirilmesi(SDÜ Örneği). Doktora Tezi. Isparta.

Azizağaoğlu, A. (2010). Sembolik Tüketim: Ürünlerin Sembolik Özelliklerinin Satın 
Alma Davranışı Üzerine Etkileri. Doktora Tezi. Sakarya.

Baran, A. G., & Olgun, C. K. (2012). Çağdaş Sosyoloji Kuramları. Eskişehir: Web-Of-
set Tesisleri.

Başcı, E. (2015). Pazarlama ve Tüketim Toplumuna Eleştirel Bir Bakış: Tüketim Karşıt-
lığına İlişkin Nitel Bir Model. Doktora Tezi. Eskişehir.

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve Simülasyon (Çev. O. Adanır). DoğuBatı Yayınları.

Baudrillard, J. (2013). Tüketim toplumu: Söylenceleri/Yapıları (H. Deliceçaylı & F. Kes-
kin, Çev.; 6. Basım). Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2016). Simgesel değiş tokuş ve ölüm (O. Adanır, Çev.; 4. Basım). Boğazi-
çi Üniversitesi Yayınevi.  Demirel, S., & Yegen, C. (2015). Tüketim, Postmoder-
nizm ve Kapitalizm Örgüsü. İlef Dergisi, 115-138.

Bauman, Z. (2007). Consuming life. Polity Press.

Bauman, Z. (2011). Postmodern etik. (A. Türker, Çev.). Ayrıntı Yayınları.

Erdem, T. (2013). Feodaliteden Küreselleşmeye. Ankara: Lotus.

Featherstone, M. (2010). Body, Image and Affect in Consumer Culture. Body & So-
ciety, 16(1), 193–221. https://doi.org/10.1177/1357034X09354357 

Featherstone, M. (2012). Consumer Culture and Postmodernism (2. basım). SAGE 
Publications Ltd. 

Hatipler, M. (2017). Postmodernizm, Tüketim, Popüler Kültür ve Medya. Bilgi Sosyal 
Bilimler Dergisi, 32-50.

Huberman, L. (1982). Feodal Toplumdan Yirminci Yüzayıla(M. Belge, Çev.). Ankara: 
Dost Kitabevi Yayınları.

Jameson, F. (1998). Postmodernism and consumer society. İçinde The cultural turn. 
Selected writings on the postmodern 1983-1998 (s. 1–20). Verso. 

Jameson, F. (2016). Postmodernism, or the cultural logic of late capitalism. In Postmo-
dernism (pp. 62-92). Routledge. 

Kırılmaz, H., & Ayparçası, F. (2016). Modernizm ve Postmodernizm Süreçlerinin Tü-
ketim Kültürüne Yansımaları. İnsan ve İnsan Dergisi, 32-58.

Kinloch, G. C. (2014). Sosyolojik Teori, Gelişmesi ve Belli Başlı Paradigmalar.(T. G. 
İçli ve D. Ayan, Çev.). Ankara: Tarcan Matbaacılık.

Köse, H. (2010). Medya ve Tüketim Sosyolojisi. Ankara: Ayraç.

Marx, K. (2013). Kapital I. Cilt (Çev. A. Bilgi). Eriş Yayınları. 



38  . Coşkun Sağlik

Oral, S. G. (2014). Lüks Tüketim Algısı ve Lüks Tüketim Odaklı Tüketici Davranışları 
Üzerine Bir Araştırma. Doktora Tezi. İstanbul.

Quliyev, O. (2012). Gösteriş Tüketimi ve Tüketim Tarzlarının İncelenmesi: Azerbay-
can Örneği. Doktora Tezi. Sakarya.

Şan, M. K., & Hira, İ. (2004). Modernlik ve Postmodernlik Bağlamında Tüketim Top-
lumu Kuramları. Bilgi Sosyal Bilimler Dergisi, 1-19.

Veblen, T. (1995). Aylak Sınıf (Çev. İ User). İstanbul: Marmara Üniversitesi Yayınevi.

Zorlu, A. (2016). Üretim ve Tüketim Teorileri. Ankara: Altınordu Yayınları.



Bölüm
3

BİRECİK’TE YAŞAYAN KARAÇİ GRUBU ÜZERİNE 
SOSYOLOJİK BİR ARAŞTIRMA

Ercan ARSLAN1 

1  Dr. Öğrencisi Kurumu: Sosyoloji Bölümü, Fırat Üniversitesi, Elazığ, Türkiye, ORCID: 
0000-0001-5289-0883, E-mail: ercan3263@gmail.com



40  . Ercan Arslan 

 GİRİŞ

  Çingeneler; Rom, Dom ve Lom olarak üç büyük grup olarak sınıflandı-
rılmakta ve yaklaşık bin yıl önce ana yurtları olan Hindistan’dan göç ettikleri 
genel kabul görmektedir. Bu üç grubun içerisinde Dom gruplarının bir alt 
grubu olan Karaçiler, kendine has yaşamları ve farklı karakteristik özellikle-
ri ile Domlar içerisinde bir alt kültür grubu olarak konumlandırılmaktadır. 
Kendi içlerinde kapalı yaşam özelliği gösteren Karaçiler, kendi kimlik ve dil-
sel özelliklerine bağlı yaşam şeklini sürdürmektedirler. Diğer çingene grupla-
rı gibi ötekileştirilen ve ayrımcılıklara maruz kalan Karaçiler konargöçer ya-
şam felsefesine sahiplerdir. Evliliklerinde genelde kendi içlerinde (endogomi) 
evlenen Karaçi bireyleri dışarıdan (ekzogomi) evlilik biçimine çok az rastlan-
maktadır. Meslek ve iş durumları çok az değişkenlik gösteren Karaçilerde, ge-
leneksel meslekleri olan dişçilik en yaygın yapılan iş durumundadır. Bunların 
dışında hizmetçilik, temizlik, beden işçiliği gibi vasıfsız iş kollarında bulu-
nan kişiler de bulunmaktadır. Bununla birlikte resmi işlerde çalışarak para 
kazanan Karaçi bireylerinin sayısı çok azdır.  Ayrıca geçimlerini sağlamak 
amacıyla mevsimlik olarak göç eden Karaçi aileleri tarımsal işlerde çalışarak 
yaşamlarını sürdürmektedirler. Eğitim ve öğretim faaliyetleri düşük olan Ka-
raçilerde eğitim ve okullaşma oranı azdır. Eğitim ve öğretim sürecinde cinsi-
yet farklılığı belirgin halde olup kadınların eğitim durumları erkeklere göre 
daha düşük kalmakta ve kadınlar arasında okuma yazma bilmeyen kişi sayısı 
erkeklere göre daha fazla görülmektedir.

   Dünyada Çingenelerin nasıl isimlendirileceği konusunda henüz ortak 
bir adlandırmadan bahsetmek mümkün değildir.  ‘’Çingeneleri tanımlama 
konusu’’ tartışmalı olarak devam etmektedir. Bu bağlamdan hareket edilerek 
Çingene sözcüğü etimolojik olarak incelenildiği zaman; Türkçede Çingeneler 
için pek çok kelime kullanılmaktadır. Bunlara bakıldığı zaman; “Çingene”, 
“Kıpti”, “Poşa”, “Karaçi” ve “Roman” sözcükleri en çok kullanılanlardır. Bu 
sözcüklerden “Çingene” Eski Türkçedeki “Çıgany”den; Kıptı Eski Yunanca 
“Agyptian”dan; “Poşa” Çince “bu-shi”den; “Karaçı” Türkçe “Kara” fiilinden 
ve “Roman” Hintçe “Rom Lom Dom” kelimelerinden gelmektedir. Bunların 
yanında, Çingeneler için Türkçede Lulu,  Mutrib/Mutrip, Elekçi, Arabacı, 
Sepetçi, Gurbeti, Abdal, esmer vatandaş, Teber, Cano/Cono, kara kuvvetleri, 
Köçer, Karaoğlan, Beyzade, Cuki, Balamoron, Pırpır, Todi, Mango” gibi isim-
ler de kullanılır (Yıldız, 2007:16). Çingeneler için ortak bir adlandırmadan 
söz etmek güçtür. Bu durum, farklı bölgelerde farklı isimlerle anılmalarına 
yol açmaktadır.

  Çingene topluluklarının içerisinde bulunan Dom grupları kendi içle-
rinde farklı isimlerle adlandırılmaktadır. Tüm Çingene grupları gibi Domlar 
da ana vatanları olan Hindistan’dan ayrıldıktan sonra çeşitli coğrafyalara 
dağılmışlardır. Bugün ise İran, Irak, Türkiye, Filistin, Lübnan, Ürdün ve Mı-
sır başta olmak üzere pek çok Ortadoğu ülkesinde yaşayan ve Domari dilini 



 . 41Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

konuşan Çingene topluluklardır. Domlar Türkiye’de kendi içlerinde mıtrıp, 
gevende, nalbantçı, kalburcu, tilkici, arabacı, karaçi vb. isimlerle ya yaptıkları 
meslek ya da önceden kendilerine verilen isimlerle anılırlar. Her yörede farklı 
isimlerle anılmalarına rağmen aynı yörede farklı zanaat alanlarına, uğraşla-
rına göre isimler almışlardır (Gezicier, 2019:16). Domların bir alt grubu olan 
Karaçi Çingenelerinin Türkiye’de bölgesel olarak dağılımları, nüfusları, ya-
şayış biçimleri, kültürel özellikleri hakkında yeterince bilgi bulunmamakta-
dır. Bununla birlikte Karaçi Çingenelerinin daha çok güney illerinde yaşadığı 
araştırmacılar tarafından belirtilmektedir. Karaçi Çingenelerinin Suriye’den 
gelip konargöçer yaşam kültürlerini bir süre devam ettirmişlerdir. Sonrasın-
da şehir varoşlarında yerleşik yaşama geçmişlerdir. Kimilerine göre Çinge-
ne kimilerine göre Roman olarak adlandırılan bu gruplar toplumsal yaşam 
içerisinde varlığı en az hissedilen gruplardır. Karaçi Çingenelerinin kültürel 
özeliklerine bakıldığı zaman göçebe bir yaşam sürmeleri kültürlerinin anla-
şılmasını zorlaştırmaktadır. Bununla birlikte tüm Çingene gruplarında ol-
duğu gibi kültürlerini koruma ve kültürel değişime karşı kendi özelliklerini 
koruyan homojen bir yapıya sahip olma özellikleri gösterdikleri söylenebilir. 
Toplumsal yaşamda varlıkları çok az hissedilen Çingene ve Çingene görü-
nümlü olan bu gruplar üzerinde yapılan çalışmaların eksik olduğu araştırma-
cılar tarafından ifade edilmektedir. 

1.Yöntem

   Bu çalışma sosyolojik bir alan çalışması olup nitel desende tasarlanmış-
tır. Çalışma alanı ve grubunu Birecik ilçesi oluşturmaktadır. Bu kapsamda 
amaçlı örneklem tekniği ile 18’i kadın ve 10’u erkek olmak üzere 28 Karaçi 
aileye ulaşılmış ve çalışmaya dâhil edilmiştir.  Veri toplama için yarı yapılan-
dırılmış 23 soruluk görüşme formları kullanmış ve görüşmeler çerçevesinde 
elde edilen veriler betimsel ve içerik analizi yöntemleriyle değerlendirilmiştir. 
Yaşları 28 ile 60 arasında değişen görüşmecilerin çoğunluğu Şanlıurfa Birecik 
doğumlu olmakla birlikte farklı şehirlerde doğan kişiler de bulunmaktadır 
Eğitim-öğretim durumları bakımından çeşitlilik gösteren katılımcılar ara-
sında okuma yazma bilmeyen olduğu gibi ilkokul, ortaokul, lise mezunları da 
bulunmaktadır. Katılımcıların 2’si okuryazar değil, 6’sı okuryazar, 13’ü ilko-
kul, 2’si ortaokul, 4’ü lise mezunudur. Karaçi ailelerinde eşler arasında erkek 
katılımcıların tamamı eşlerinden yaşça büyüktür. Kadın katılımcılar arasın-
da yaş oranlarının düşük olması kadınların erken evlenmesinden kaynak-
lanmaktadır. Karaçi ailesi çocuk sayıları ise çoğu ailede 4 çocuk üzerindedir.

2. Çalışma Grubu ve Alanı Hakkında Bilgiler

  Çalışma alanı, Fırat Nehri’nin kenarında olan Birecik ilçesi olup ta-
rihsel süreç içerisinde 1919 yılında bir süre İngiliz işgalinde kalmış ve son-
rasında Halep vilayetinin Urfa sancağına bağlı bir kaza iken cumhuriyetle 
birlikte Şanlıurfa iline bağlanmıştır. Yüzölçümü 852 km2 olan Birecik ilçe-



42  . Ercan Arslan 

si kuzeyde Halfeti, kuzeydoğuda Bozova, doğuda Suruç ilçesi, güneyde Su-
riye, batıda Gaziantep iliyle çevrilidir. Birecik sayılan merkezlere kara yolu 
ile bağlanmaktadır. 1956’da Fırat üzerine o dönemde Türkiye’nin en uzun 
köprülerinden biri olan Birecik Köprüsü’nün yapılmasıyla büyük bir gelişme 
yaşamıştır. 2024 yılı TÜİK verilerine göre nüfusu 92 bin 833 olan Birecik’in 
temel ekonomik etkinlik tarım ve tarıma dayalı küçük sanayidir (Url-1). 
Dom grupları içerisinde yer alan Karaçi çingeneleri ülkemizde daha çok gü-
neydoğu Anadolu bölgesinde yaşamaktadırlar. Bu bölge içerisinde bulunan 
Ş.Urfa’nın Birecik ilçesinde sayıları, sahada yaptığımız gözlem ve görüşmeci-
lerden aldığımız bilgiler doğrultusunda sayıları yaklaşık 2.000 civarındadır. 
Kendilerini aşiret olarak tanımlayan Birecik Karaçileri Dom olduklarını ve 
Domca konuştuklarını ifade etmişlerdir. Kendi kimlik ve yaşam biçimlerine 
bağlı olarak yaşayan Karaçiler Çingene isminden rahatsız olmakta ve bu ismi 
kabul etmemektedirler. İlçe içerisinde farklı mahallelerde bir arada yaşamla-
rını sürdürmektedirler. Genelde kentin kenar mahallelerinde yaşayan Karaçi 
ailelerinin erkeklerinin çoğunluğu geleneksel meslekleri olan dişçilik mes-
lekleri ile geçinmeye çalışmaktadırlar. Erkekler arasında şehre adapte olmuş 
farklı iş kollarında çalışan bireyler de bulunmaktadır. Kadınlar ise genelde 
evde çocukların bakımlarını üstlenmişlerdir. Bununla birlikte aile geçimine 
evlere temizlik yapmaya gidip para kazanan kişiler de bulunmaktadır. Birecik 
ilçesinde yaşayan Karaçiler her ne kadar toplum ile entegre yaşasalar da hâ-
kim toplum tarafından olumsuz bir imaja sahiplerdir. Zaman zaman dışlayıcı 
sözlere maruz bırakılmakta ve sürekli yaşanan Karaçi davaları ile bilinmek-
tedirler

3. Karaçiler: Tarihsel Arka Plan

   Çingene topluluklarının içerisinde yer alan Dom grupları içerisinde bir-
çok farklı alt gruplara ayrılarak çeşitli coğrafyalara dağılmışlardır. Bu grup-
lardan biri olan Karaçi Çingeneleri de diğer Çingene grupları gibi kökenleri 
Hindistan’a dayanmakta ve çeşitli sebeplerden dolayı ana yurtlarından göç 
etmişlerdir. Göç, Çingeneler için bir yaşam biçimi olagelmiştir. Çingeneler, 
yaşadıkları problemler nedeniyle ana yurtlarını ya da bulundukları bölgeleri 
terk edip sürekli yerleşebilecekleri yeni yerler aramış ve yaşama tutunmaya 
çalışmışlardır. Öyle ki Çingeneler tarih sahnesine çıktıkları ilk andan itiba-
ren hep göç ile iç içe olmuşlardır. Çingenelerde göç; geçinme stratejisi, kül-
türün idamesi, içsel dayanışma ağlarının canlı tutulması gibi fonksiyonlara 
sahip önemli bir olgu olarak öne çıkmaktadır (Fırat, 2022b: 37). Türkiye’de 
bölgesel olarak dağılımları, nüfusları, yaşayış biçimleri, kültürel özelliklerine 
ilişkin bilgiler sınırlı olmakla birlikte, Karaçi Çingenelerinin daha çok güney 
ilerinde yaşadığı araştırmacılar tarafından belirtilmektedir. Karaçi Çinge-
nelerinin Suriye’den gelip konargöçer yaşam kültürlerini bir süre devam et-
mişlerdir. Sonrasında şehirlerin varoş olarak bilinen birçok eksikliğin olduğu 
yerlerde yerleşik yaşama geçmeye başlamışlardır. Bugün Karaçi Çingeneleri-



 . 43Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

nin büyük çoğunluğunun Mardin, Diyarbakır, Adıyaman, Ş. Urfa, Hatay ve 
Mersin illerinde yaşamaktadır. Çoğunlukla kış mevsimini kentsel alanlarda 
geçirmeye çalışmaktadırlar (Cihan, 2017: 19). Kış mevsimini yerleşim yerinde 
geçiren Karaçi Çingeneleri bahar mevsiminin gelmesiyle birlikte göç ederek 
tarım işçiliği ile geçimlerini sağlamaya çalışmaktadırlar.

     Çingenelerin anayurtları ve kökenlerine ilişkin farklı görüşler olsa da 
genel kabul, Hint asıllı oldukları ve Hindistan’ın kuzeybatısında Rejasthan 
eyaletinde yaşamış olduklarıdır. 9 ve 11 yy yılları arasında kuraklık, baskı, 
şiddet gibi çeşitli sebeplerden dolayı ana vatanları olan Hindistan’ı terk ede-
rek çeşitli yerlere dağılmışlardır (Arayıcı,2008:27).  Karaçi Domlarının Türk 
coğrafyasına ne zaman geldikleri ile ilgili farklı açıklamalar bulunmaktadır. 
Karaçilerin Osmanlı döneminin sonlarında Suriye’den göç etmiş oldukları 
ve güney illerimizde (Ş. Urfa, Mardin, Gaziantep, Diyarbakır) il ve ilçe mer-
kezlerine bağlı köy ve yerleşim birimlerinde konargöçer olarak yaşamışlardır 
(Cihan, 2017:41). Suriye’den gelen Karaçi Çingeneleri uzun süre konargöçer 
olarak yaşadıktan sonra il ve ilçe merkezlerinin varoşlarında yerleşik yaşama 
geçmişlerdir.

   Bugün Karaçi Çingenelerinin nerden gelmiş oldukları konusundaki 
bilgileri kendi anlatımlarından yola çıkarak çeşitli bilgiler elde etmekteyiz. 
Cihan yazmış olduğu Diyarbakır Karaçi Çingeleri adlı kitabında sözlü tarih 
çalışmaları ile Karaçi Çingenelerinin tarihi hakkında bazı bilgilere ulaşmış-
tır. Bu bilgiler Karaçilerin büyük çoğunluğunun anlatımından oluşmaktadır 
bu bilgiler; Türk coğrafyasına iki ayrı yoldan giriş yaptıkları; Bu yollardan 
birincisi, İran ve Kafkasya güzergâhı diğeri ise Suriye Filistin güzergahları-
nı kullanarak gelmişlerdir. Karaçiler kökenlerinin Hindistan’a dayandığını 
düşünmektelerdir (Cihan,2017:41). Bu bilgilerden yola çıkılarak Karaçi Çin-
genelerinin Türk coğrafyasına gelişlerinin iki yoldan olduğunu söylemek 
mümkündür.

Görüşmeler sırasında kökenleri ve geldikleri coğrafyayı anlatan iki yaşlı 
Karaçi katılımcı: “Bizim atalarımız bir zamanlar önce develerle göçer olarak 
büyük kafileler halinde göç edip Tunus’a gelmişler. Sonrasında bulundukları 
yerden göç edince kıraç ve taşlık gibi bir yere düşmüşler. Orada olanları gören 
kişiler bağırarak burası kıraç yer burada yol yok ne işiniz var! Yolu aşağı tarafta 
bıraktınız diye seslenmişler. Bizim adımız orda öyle kıraç olan yere geldiğimiz 
için Kıraçi’den Karaçi olmuş. Bizim kökenimiz aşiret reisi yani büyüğümüz ise 
Abuzed bin hilaldir.” ( Z.U 70-K ve H.U-76). Birecik Karaçi Domları kökenleri 
ve göç yoları konusunda Tunus’un bulunduğu coğrafi güzergahı kullandık-
ları ve isimlerinin “Kıraçi” adından hareketle “Karaçi” olduğunu ifade etmiş-
lerdir. Kendilerini aşiret olarak gören Karaçiler aşiretlerinin isminin Abuzed 
bin hilal olduğunu beyan etmişlerdir. Karaçiler kendilerini Çingene grupla-
rından ayrı olarak görmekte fakat Domların bir alt soyundan geldiklerini de 
kabul etmektedirler. Bazı Karaçi bireyleri köken olarak  “Karaçi” bölgesini 



44  . Ercan Arslan 

işaret ederken bir kesimde “ Bin Hilal Aşireti” olarak bilinen, Domların bir 
alt kolu olduklarını kabul etmektedir (Cihan, 2017:43).

   Genel olarak Çingenelerin Hindistan’dan birçok faktöre bağlı olarak 
göç etmeye başladıkları bu göçü neden ettikleri, hangi göç yollarından geç-
tikleri ve bu yollardan ne zaman geçtikleri sorusu üzerinde ortak bir bilgi 
yoktur. Fakat uzlaşılan durum Çingeneler Avrupa’daki ülkelere 15. yy da geç-
tikleri yerleştikleri tüm ülkelerde kendi gelenek ve göreneklerini, ekonomik 
uğraşlarını, kültürlerini her türlü olumsuzluklara rağmen devam ettirmeye 
çalışmışlardır. Çingeneler gittikleri ülkelerde tehdit unsuru olarak görülmeye 
başladıkları sırada ise ya oraları terk etmişler ya da başka ülkelere geçmişler-
dir. 

3. Karaçilerde Aile Yapısı ve Evlenme

Aile, Çingene grupları için sosyal yaşamın merkezinde yer almaktadır.  
Çingene gruplarında aile, yalnızca birliktelik değil; aynı zamanda otorite ve 
gücün sembolü olarak kabul edilmektedir. Çingenelerin şarkı ve duaların-
da ailenin önemli olduğunu anlamak mümkündür. Çocukları olmayan eş-
ler mutsuz olarak algılanmakta ve çocuğun olamayışı bir boşanma sebebi 
olmaktadır. Çingene yaşantısında aile herkesin bir arada yaşadığı geniş ve 
geleneksel karakterlidir. Bu geniş aile yapısı anne, baba, çocuklar, büyük anne 
ve büyük babadan oluşmaktadır (Özkan, 2000: 47). Bu nedenle Çingene grup-
larına mensup ailelerin geleneksel aile biçimini benimsedikleri ve ailenin on-
lar için önemli bir kurum olduğu söylenebilir. Çingene gruplarına mensup 
ailelerin çocukları hayatın özü, hedefi ve merkezidir.

Karaçi aile yapısı, diğer çingene toplulukların da olduğu gibi geniş ve 
ataerkillik özellikler taşımaktadır. Genellikle aynı evde çocuklar birden fazla 
kuşakla beraber yaşamaktadırlar. Bu birliktelik aynı zamanda kültürel değer-
lerin, dilin, geleneklerin ve grubun normlarının çocuklara doğrudan aktarıl-
masını sağlamaktadır. Aynı zamanda kimliğin sürdürülmesi açısından gele-
neksel aile Karaçilerde önemli bir konumda yer almaktadır. Ev düzenlerini 
Karaçi bireyleri şu şekilde aktarmaktadır: 

“Ben eşim ve çocuklarım kayınbabamla beraber aynı evde yaşıyoruz. 
Tabi biz de isterdik bize ait bir evimiz olsun ama maddi durumumuz buna 
müsait değil. Biz beş kişiyiz çocuklarla beraber onlarında sayıları fazladır...”  
N.U.(39-KADIN) ; “Bizim kendimize ait bir evimiz vardır. Hocam çok şükür en 
azından başımızı sokacak bir ev diyelim. Ama oda sayımız çok azdır. Bundan 
dolayı çocuklarımın kendilerine ait bir odaları yoktur. Aynı yerde oturup ya-
tıp yemek yiyoruz.” M.U.(30-ERKEK); “Evimiz çok büyük değil iki göz odamız 
vardır. Bir arada kalıyoruz gelinde bizimle beraber kalıyor...” K.U.(48-KADIN).

Kayınbabası ile birlikte çocukları ve eşiyle yaşayan Karaçi eşi N.U.un ifa-
desi patrilokal (evlilik sonrası erkeğin ailesiyle yaşama) ve ataerkil aile biçi-



 . 45Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

mini açıkça göstermektedir. Karaçi ailelerinin genelinde görülen bu durum 
ekonomik yetersizlikler nedeniyle daha işlevsel hale gelmektedir. M.U. ise 
kendilerine ait bir evlerinin olduğu fakat oda sayısının eksikliği mahremiyet 
sınırlılığına ve bireysel kısıtlamalara neden olmaktadır. K.U. ise evlerinin kü-
çük olduğu ve gelinin kayınvalide ve kayınpeder ile birlikte yaşaması gelenek-
sel aile biçiminin bir başka örneğidir. Bununla birlikte evlerde birlikte yaşam 
kuşaklar arasında çatışmaya dönüşebilir ve kadınların evlerdeki iş yükünü 
daha fazla artırır. 

      Çingene gruplarında evlilik ve aile yapısı hayatın özü ve hedefi olarak 
görülmektedir. Evlenilecek insanı ise kendi içlerinden seçmektedirler. Çin-
gene ve Çingene görünümlü tüm gruplarda olduğu gibi  (endogami) evlilik 
türü Karaçilerde de tercih edilmektedir. Karaçilerde (egzogami) evlilik türü 
evlenenlerin sayısı ise oldukça azdır. Genelde görücü usulü evlilik denilen 
geleneksel yöntemi yürüttükleri söylenebilir. Ayrıca evlilikte akrabalar içe-
risindeki uygun bireyler aile reislerince belirlenir. Bununla birlikte adayların 
tercihlerine göre de evlilik gerçekleştirilebilmektedir. Bunun yanı sıra başlık 
parasını ödememek için kız kaçırma veya berdel türü evliliklere de rastla-
nılmaktadır. Akrabalık bağları son derece kuvvetli olan bu grupta akraba 
evlilikleri yaygın olarak görülmektedir. Sayıca az olmakla beraber kendileri 
dışındakilerle de evlenebilmektedirler. Kendileri dışındaki evliliklerin sayıca 
az olmalarının nedeni olarak toplumdan dışlanmışlık hissi ve ahlak anlayış-
larının farklılığı rol oynamaktadır (Cihan, 2017: 23-24). Karaçi Çingeneleri de 
diğer Çingene gruplarında olduğu gibi grup içi evliliğe daha çok yönelmek-
tedirler. Bu evlikler kendi yaşam biçimlerini sürdürme isteklerinden kaynak-
lanmaktadır.

Yapılan görüşmeler çerçevesinde Karaçilerde evlenme ve evlilik sorula-
rında;  erken yaşta evliliklerin fazla ve kendi içlerinde evlilik yapmayı tercih 
etikleri görülmektedir. Ayrıca erken yaşta evlenen kişilerin kız çocukları ol-
dukları daha çok ifade edilmektedir. Görüşülen Karaçi Aileler erken evililiğe 
karşı olduklarını ifade eden beyanlar vermelerine rağmen çocukların erken 
yaşlarda evlendirdikleri ilçe de bilinen bir durum olduğu bilinmektedir. Ka-
raçi bireylerin evlilik ile ilgili görüşleri şu şekildedir:

“Ben erkek çocuklarımın askerliklerini bitirdikten sonra evlenmelerini is-
tiyorum. Ailem beni 16 yaşında evlendirdi ben o zaman erken evlenmek zo-
runda kaldım. Çocuklarımın öyle olmasını istemiyorum...” M.G.(28-KADIN); 
“Ablam bizim Karaçiler çocuk 18 yaşına gelince evde kaldı deniliyor. Özellik-
le kız çocuklarını erken evlendiriyorlar. Çoğu kişi çevresine bakıyor. Kızlarını 
ondan dolayı erken evlendirirler. Ama ben çocuklarımın daha geç evlenme-
lerini istiyorum.”  N.U.(39-KADIN); “Hocam bizim çocuklar genelde 16 veya 
17 yaşında evleniyor. Aslında kız çocuklarının başlarına bir şey gelmelerinden 
korkuyorlar. Yani kaçabilir başka bir şey de olabilir.  Dışarıya kız vermiyoruz 
kendi akrabalarımız arasından evlilik yapıyoruz. Dışarıya azda olsa kız verip 



46  . Ercan Arslan 

evlilik yapanlar da oluyor. Yine de ne olursa olsun benim çocuklarım daha geç 
evlensinler.”  A.U.(31-ERKEK).

Çingene gruplarının genelinde görülen askerlikten sonra evlenme beyan-
ları Karaçilerde  görülmektedir. Görüşmeci M.G.’nin sözleri erkek çocukların 
evlenmesinde askerlik yapmış olmanın zorunluluğunu dile getirmektedir. 
M.G. ise 16 yaşında evlendiğini söyleyerek evlilik yaşının çok erken yıllarda 
olduğunun ifadesidir. 

Grubun çocuklarının evlilik yaşını ifade eden; N.U. ise evlilik yaşının 18 
olduğunu ve çocukların o yaşa geldiklerinde evde kalmış damgası yediklerini 
ifade etmektedir. Özellikle kız çocuklarının erken evlendirilmesi namus kay-
gısından kaynaklanmaktadır. Ailelerin çocuklarını erken evlendirdiklerini 
ve özellikle kız çocuklarının daha erken evlendirildiği ifadesi ve kız çocuk-
larının başlarına bir şey geleceği korkusu namus kavramının grupta önemli 
olduğunu ifade eder niteliktedir. Karaçi çocukların evlendirilmesi kendi içle-
rinde yaşanması endogami (içerden evlilik) biçiminin göstergesidir.

    Geleneksel aile biçimi tüm Çingene gruplarında olduğu gibi Karaçiler-
de de benimsenmekte ve sürdürülmektedir. Ailenin tüm bireyleri ile birlikte 
konargöçer şekilde bir arada yaşarlar. Aynı yerde yemek yer, aynı yerde otu-
rurlar ve aynı mekânda dinlenip uyurlar. Kadınlar çevrelerinde olduğu gibi 
grup içinde de etkin bir konumda değillerdir. Kadına söz hakkının çok az 
düştüğü Karaçilerde söz ve yetki babada yani erkektedir. Dışarıdan bakıldı-
ğında grupta bir düzen ve ahenk görülmektedir. Aile büyükleri küçük çocuk-
lar, gençler ve kadınlar üzerinde kontrol ve denetim görevini üstlenmişlerdir. 
Bu nedenle Karaçiler arasındaki davranış ve tutumlar aile reisinin etkisiyle 
şekillenmektedir (Cihan, 2017:26-27).

4. Karaçi Kimliği ve Dilsel Aidiyet

Karaçi kimliğini belirleyen göstergelerden biri Domca dili, diğeri ise 
Dom topluluklarına özgü yaşam biçimidir. Kimlik oluşumu çocukluk döne-
minde başlamakta ve çocuk büyüdükçe aidiyetinin farkına varmakta fakat 
bunun okul ve çevresindeki kişiler tarafından bilinmesini istememektedir. 
Bu nedenle Karaçi çocukları ve gençleri, dışarıda genellikle Kürtçe ya da 
Türkçe konuşmayı tercih eder ve yalnızca gerekli durumlarda “gizli dil” ola-
rak adlandırdıkları Domcayı kullanırlar. Karaçiler, farklı bölgelere çalışma-
ya gittiklerinde Dom olduklarını açıkça ifade etmeleri hâlinde iş bulmakta 
zorlandıklarını, bu yüzden kimliklerini gizlemek zorunda kaldıklarını söyle-
mektedirler (Cihan, 2017: 74-75). Dom grupları içerisinde yer alan Karaçilerde 
aileler çocuklarına Dom dilini öğretmektedirler. Kendi dilleri ile yetiştirilen 
Karaçi çocukları özellikle okul öncesi eğitime geçtiklerinde zorluk yaşamak-
tadırlar. Bu durum çevrelerindeki insanlarla iletişim sorunu yaşamalarına ve 
kendi kimliklerin önemli bir göstergesi olan dom dillerinin açığa çıkmasına 
neden olmaktadır. Karaçi aileler arasında bazı aileler ise hem Domca hem de 



 . 47Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Türkçe öğreterek çocuklarının iletişim ve eğitim sorunlarının önüne geçme-
ye çalışmaktadır. Karaçi ailelerinin çocuklarını yetiştirirken Domca öğret-
tiklerini beyan ettikleri görüşler şu şekildedir:

“İletişim konusunda oldukça zorlanıyoruz…yani çocuklarımız kendi ara-
sında iyi anlaşıyor ama diğer çocuklarla iletişim konusunda zorluk yaşıyorlar. 
Dilimizi fark eden çocuklar bizim Karaçi olduğumuzu anlıyor.” N.B.(39-KA-
DIN).“Biz çocuklarımızı kendi dilimiz olan Domca ile yetiştiriyoruz. Diyoruz 
ki dilimiz unutulmasın çocuklarımız bilsinler...” S.K.(33-KADIN).“Valla hocam 
benim 3 çocuğum var ben onları büyütürken her iki dili de öğretmeye çalıştım. 
Yani Türkçe de öğrendiler. Ama biz aynı mahallelerde yaşıyoruz ister istemez 
çocuklar bizim dilimizi daha çok öğreniyor. Ana sınıfa gidince zorlanıyorlar. 
Zamanla yavaş yavaş çocuklar da Türkçe konuşmayı tam olarak öğrenmeye 
başlıyorlar.” N.U.(39-KADIN).

Karaçilerde çocukların dil öğrenme süreçleri, grubun kimliğini korun-
ma çabalarının bir göstergesidir. Görüşmelerde, Dom dili sadece bir iletişim 
aracı değil, aynı zamanda topluluğun kendi kültürel özelliklerini aktarma 
aracı olarak kullandıklarını göstermektedir. N.B. çocukların kendi araların-
da iyi bir şekilde iletişim kurduklarını ancak dillerini fark eden diğer çocuk-
ların onların Karaçi olduklarını anladığını belirtmektedir. Bu ifade, toplum-
sal alanda kendilerine özgü olarak kullandıkları dom dili, Karaçi kimliğini 
açığa çıkarmaktadır.

S.K., ise çocuklarını özellikle Dom dili ile büyüttüğünü söyleyerek dilin 
unutulmaması gerektiğini vurgu yapmaktadır. Bu ifade ile çocuklarda kimlik 
nesilden nesile aktarılarak dilsel süreklilik bilinçli olarak korunmaya çalışıl-
maktadır. Dolayısıyla Domca, grupta içsel dayanışmayı koruyan sembolik bir 
değer taşıyıcıdır. N.U. ise çocuklarına her iki dili öğrettiğini fakat aynı sosyal 
çevrelerde birlikte yaşam süren Karaçi aile bireyleri Dom dilini daha iyi öğ-
renmektedirler. Bu durum, dil kazanımının sadece aileden öğrenilmediğini 
yaşanılan çevre ile etkileşim sonucunda da öğrenildiğini ortaya çıkarmakta-
dır. 

Görüşülen ailelerin ifadeleri birlikte değerlendirildiğinde Karaçi çocuk-
ların dil öğrenme becerileri erken yaşlardan itibaren Dom dili ile yetiştiril-
mesi grubun güçlü bir “kimliksel bağlılığı” ortaya çıkarmaktadır. Fakat söz 
konusu bu bağlılık çocuklar için okul öncesi dönemde bir dezavantaj duru-
muna neden olmaktadır. Türkçeyi çok az bilen çocuklar, eğitimin ilk ve en 
önemli basamağı olan okul öncesinde dilsel uyum sorunu yaşamaktadır. Bu 
durum, eğitim faaliyetlerinde iletişim sorununu görünür kılmakta ve çocuk-
ların erken dönemde diğer çocuklarla arkadaşlık ilişkilerinde zorlanmalarına 
neden olmaktadır. Bununla birlikte Domca kimliğin korunmasında temel bir 
öğe olarak işlev görmektedir.  



48  . Ercan Arslan 

Karaçi aileleri çocuklarını yetiştirirken Domca öğretmeleri kimliğin açı-
ğa çıkmasına neden olmaktadır. Bu durum Karaçi çocuklarının dışlanmala-
rına neden olurken aileler bu durumu “biz” vurgusu üzerinden çocuklarına 
kimliklerini koruma güdüsü sağlamaya çalışmaktadırlar. Bu bağlamda Kara-
çi aile bireylerin ifadeleri şu şekildedir:

“Çocuklarım okula gittiklerinde onlara Karaçi diyorlar... Çocuklarım eve 
geldiğinde baba işte okulda bize Karaçi diyorlar, laf atıyorlar. Bende onlara 
diyorum ki biz böyleyiz aslımızı inkâr etmiyoruz. Bizim de kendimize göre bir 
dilimiz var.  Bir de hocam bir dil bir insandır.” T.B.(37-ERKEK). “Çocuğum oku-
la gittiğinde diğer çocuklar gibi dışlayıcı sözlere maruz kalıyor. Eve geldiğinde 
bize bana niye Karaçi diyorlar. Bizim neyimiz eksik diyor. Ben de diyorum ki 
biz böyleyiz, kendi halimizden memnunuz M.U. (44-ERKEK);

    Görüşmecilerin söylemleri, Karaçi kimliğinin çocuklar okula gidin-
ce görünür hâle geldiğini göstermektedir. T.B., çocuklarının okulda “Karaçi” 
şeklinde seslenildiğini ve bu durumun alaycı biçimde kullanıldığını ifade et-
mektedir. Çocukların evlerine geldiklerinde bu durumu ifade etmeleri, Kara-
çi kimliğinin okulda daha belirgin şekilde his edildiğini göstermektedir. T.B. 
çocuklarına, kimliklerini sevmeleri gerektiğini ve dillerinin kendi varlıkla-
rını gösteren değer olarak görmeleri gerektiğini söylemektedir. Bu söylem, 
kimlik aidiyetinin kazanılmasında ailelerin merkezde olduğunu ortaya koy-
maktadır. M.U. nun çocukları da okulda dışlayıcı sözlere maruz kalmakta ve 
eve geldiklerinde “Bize neden Karaçi diyorlar, bizin neyimiz eksik?” soruları-
nı sorduklarını aktarmaktadır. Bu beyanlar, çocukların okulda karşılaştıkları 
bu tutumlar sebebiyle kimliklerini sorgulamalarında neden olmaktadır. Ai-
leler ise genellikle “Biz böyleyiz, kendi halimizden memnunuz” diyerek kim-
liğin savunulmasına yönelik stratejileri çocuklarına öğretme istemleri olarak 
değerlendirilebilir.

   Kolukırık’ın (2009:62) Tarlabaşı Çingeneleri üzerine yaptığı çalışmada 
da benzer bir durum tespit edilmektedir. Kolukırık’a göre Çingene bireylerin 
gündelik hayatta kullandıkları söylemler, kimliğin korunması ve savunulma-
sı açısından önemlidir. Bu tarz söylemler, hâkim bakış açısına karşı refleksif 
duruşu ve “biz” duygusuna yapılan vurguyu ifade etmektedir. Benzer du-
rumu Karaçi grubu içinde görmek mümkündür. Karaçi bireylerinin kimlik 
inşalarına dair söylem ve ifadeler, sosyal konumlarının yanı sıra kendilerini 
tanımlama biçimlerine dair önemli göstergelerdir.

5. Karaçilerde Meslek ve Sosyo-Ekonomik Yapı

   Karaçi Çingenelerinin meslek durumları gelişen ve değişen teknolo-
jiden oldukça etkilenmişledir.  Önceden dişçilik, kalaycılık ve müzisyenlik 
gibi meslekleri yapan Karaçi Çingeneleri tıbbın gelişmesi ve yaygınlaşması ile 
yerini diş hekimlerine bırakmışlardır. Kalaycılık yapıp yaşamlarını sürdüren 
Karaçi Çingeneleri ise özellikle çelik tencerelerin yaygınlaşması ile eski öne-



 . 49Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

mini kaybetmiştir. Yaşadıkları yerlerde çeşitli enstrümanlar çalarak genelde 
düğünlerde para kazanma yoluna giden Karaçi Çingeneleri olmuştur. Karaçi 
Çingeneleri yerel halkın ve diğer grupların etkisiyle mesleklerini paylaşmak 
durumunda kalmışlardır. İstihdam, eğitim, barınma, sosyal güvenlik gibi te-
mel haklara yeterince erişemeyen Çingenelerin bu sorunları, geçmişten gü-
nümüze devam etmektedir. Öyle ki yoksulluk ve sosyal dışlanma nedeniyle 
Çingeneler, böylesi temel haklardan bile faydalanamamakta, vasıf gerektir-
meyen, geçici, güvencesiz ve düşük ücretli enformel işlerde çalışmakta, eği-
tim sürecinde sağlıklı yol alamamaktadırlar. Genellikle, bulundukları şehrin 
kenar mahallelerinde yaşayan Çingeneler, kentin sosyal ve kültürel imkânla-
rından da yeterince yararlanamamaktadırlar (İlhan, Fırat, 2019:268). Kırsala 
özgü işlerle geçinen Domlar, buralarda vasıf gerektirmeyen, güvencesiz, dü-
zensiz, esnek, tercih edilmeyen ve resmi olmayan işleri yapmak zorunda kal-
mışlardır. Domlar için yeni olan bu durum yaşam standartlarında ekonomik, 
sosyal ve kültürel açıdan çeşitli sonuçları da beraberinde getirmiştir (Fırat, 
2022a:1470; Fırat: 2020: 232).

   Karaçi ailelerinin ekonomik yaşamları daha çok maddi yetersizlikler ve 
yoksulluk içinde geçmektedir. Yapılan mesleki faaliyetler ise düzensiz, güven-
cesiz ve düşük gelirli işlere dayanmaktadır. Görüşmeci ifadeleri şu şekildedir: 
“Ablam Maddi durumumuz yetersiz bunun içinde devletten destek verilmesini 
talep ediyorum. Her şey çok pahalı okul ihtiyaçlarını ve geçimimizi karşılamak-
ta zorlanıyoruz...böyle olursa çocukları okuldan almak zorunda kalacağım”  
N.U.(39-KADIN);  “Temizlik işleri yaparak evimi geçindirmeye çalışıyorum. 
Çocuklarımın eğitimi için yeterli desteği sağlayamıyorum. Kirada yaşıyorum 
bir de masraflarımı karşılamakta zorlanıyorum....” T.Ç.(45-ERKEK); “Hocam 
maddi durumumuz yetersiz. Yevmiye işi olunca çalışmaya gidiyoruz. O da her 
zaman olmuyor...” M.U.(30-ERKEK); “Eşimle ayrıyız maddi durumum çok yok. 
Yardımcı olamıyorum ihtiyaçlarını karşılayamıyorum. Bana ve çocuklarıma 
devletin destek olmasını istiyorum.” K.U.(48-KADIN).

Bir Karaçi ebeveyni N.U.’nun maddi gelir yetersizliği sebebiyle çocukla-
rının eğitim masraflarını karşılayamadığı için okuldan almak zorunda kala-
cağım demesi, ekonomik sıkıntının eğitim sürecini etkisini doğrudan ortaya 
çıkarmaktadır. T.Ç. ise ailesinin geçimini sağlamak için temizlik işlerinde 
çalışması ve çocuklarının eğitim ihtiyaçlarını karşılayamaması, grup içinde 
yaygın olan düşük gelirli işlerin ailelerin temel ihtiyaçlarını dahi karşılamaya 
yetmediğini göstermektedir.

M.U.’nun “Yevmiye’’ iş oldukça çalışıyoruz.” ifadesi ise Karaçilerin ço-
ğunluğunun düzenli iş/mesleğe sahip olmadığını, günlük veya haftalık iş-
lerde çalışarak gelir elde etiklerini göstermektedir. Bu durum, ekonomik 
istikrarsızlığı ve yoksulluğu artırmakta ve özellikle çocukların eğitim gider-
lerinin karşılamayı zorlaştırmaktadır. Eşinden ayrı yaşayan K.U. ise ailesini 
tek başına geçindirdiğini ve maddi gelir yetersizliğinden ötürü çocuklarının 



50  . Ercan Arslan 

ihtiyaçlarını karşılayamamaktadır.

Tüm Çingene gruplarında olduğu gibi Karaçiler de ilkbahar ve yaz mev-
simi başlangıcıyla çalışmak amacıyla göç etmektedir. Yaşamlarını sürdür-
meleri için önemli geçim kaynağı olan mevsimlik tarım işçiliği grubun en 
önemli gelir kaynaklarından biridir. Ailecek yapılan mevsimsel tarım işçiliği 
aynı zamanda okul çağındaki çocukların derslerini de olumsuz etkilemekte-
dir.  Görüşmecilerin ifadeleri şu şekildedir:

 “Hocam mevsimi gelince fındık ve kayısı toplamaya gideriz. Yazın günde-
lik işler yaparak geçinmeye çalışıyoruz. Bizim mahallede durumu iyi olanların 
dışında herkes fındık ve kayısı toplamaya gider. Ben eşim ve mahallemizde bu-
lunan bazı akrabalarımızla beraber fındık ya da kayısı toplamaya gidiyoruz.” 
N.B.(43-KADIN); “Çocukların okulu tatil olunca tarlaya çalışmaya gidiyoruz. 
Yaz tatilinde Ağrı’ya çalışmaya gittik. İş bittiği zaman geri dönüyoruz, farklı 
yerlerde iş olsa oralarda çalışmaya gidiyoruz. İşte bu yaz orada çalıştık mad-
di durumumuz yoktur. O yüzden çocuklarla beraber çalışmaya gidiyoruz.” 
T.B.(37-ERKEK); “Okulların tatil olmasına az kalınca çocuklarımızla beraber 
çalışmaya gidiyoruz. Benim büyük çocuk kendisi yaz aylarında çalışmaya gidi-
yor. Diğer çocuklarımızla beraber fındık, pamuk, kayısı toplamaya gidiyoruz.” 
Ö.U.(32-KADIN).

Karaçi ailelerinin ifadeleri, ekonomik faaliyetlerinde genellikle mevsim-
lik tarım işçiliğine önemli bir gelir kaynağı olduğunu göstermektedir. Ka-
raçilerin fındık, kayısı, pamuk gibi ürünlerin toplanma zamanlarında farklı 
yerlere gitmeleri, göçebe çalışma biçimlerine sahip olduğunu göstermektedir. 
N.B., T.B. ve Ö.U.’nun anlatımları, ailelerin çoğunlukla tüm bireyleriyle bir-
likte bu işlere katıldığını ve özellikle yaz aylarında ailecek yapıldığı anlaşıl-
maktadır. Her ne kadarda dikkat edilse de çocuklarında tarlada çalışmaya 
götürülmesi, eğitim sürecini sekteye uğratmaktadır. Ailelerin sürekli olarak 
iş olan bölgelere gitmesi, ekonomik faaliyetlerin devamlı olmadığı, düşük ge-
lirli ve güvencesiz yapısına dair önemli işaretler ortaya koymaktadır. Bu du-
rum, Karaçilerde mesleki çeşitliliğin sınırlı ve az olmasına, gelir istikrarsızlığı 
ve yetersizliğine ve topluluğun genel olarak yoksulluk içinde yaşamalarına yol 
açmaktadır.

  Karaçi ailelerinde geleneksel meslek olan dişçilik yaygın bir meslek ola-
rak ifade edilmektedir. Fakat bu meslek değişen ve gelişen teknolojiden etki-
lenip yerini diş hekimlerine bırakması meslek kazanımlarını ve mesleği icra 
eden kişi sayısını düşürmüştür. Karaçi mesleğinde dişçiliğin yapıldığını ifade 
eden görüşme şu şekildedir:

 “Biz Karaçiler genelde dişçilik yaparız. Dişçilik yapanlarımız iyi para ka-
zanır. Çocuklar da bize özenir genelde dişçi olmak isterler. Eskiden bunun için 
okul okumazdık ama artık diploma istiyorlar. Biz de çocuklarımızı diş bölüm-
lerine göndermeye çalışıyoruz.” A.U.(31-ERKEK).



 . 51Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

A.U.’nun ifadeleri, Karaçilerde dişçiliğin ekonomik olarak kazançlı oldu-
ğunu ve daha fazla para kazanıldığını göstermekle birlikte kültürel bir meslek 
faaliyeti olduğunu göstermektedir. Dişçilik yapanların yüksek gelir elde et-
mesi, çocukların bu mesleğe özenmesine neden olmaktadır. Ancak görüşme-
de dile getirilen “artık diploma istiyorlar” ifadesi, geleneksel bilgi ve beceriye 
dayanan bu mesleğin günümüzde zorlaştığını ortaya koymaktadır. Bu durum 
Karaçi ailelerinin çocuklarını ilgili eğitim programlarına gönderme istekleri 
artsa da topluluğun genel eğitim düzeyi düşünüldüğünde bu durumun ger-
çekleştirilmesi zor görünmektedir. Dolayısıyla dişçilik, Karaçiler açısından 
hem kültürel mirasın ve kimliğin parçası olmanın yanı sıra önemli ekonomik 
faaliyet alanlarından biri olarak değerlendirilebilir.

6. Karaçilerde Yaşam ve Topluma Eklemlenme Biçimleri

   Dom grupları içerisinde yer alan Karaçi Çingeneleri genelde göçebe bir 
yaşam biçimi sürdürmektedirler. Karaçi Çingeneleri değişen yaşam koşulla-
rından etkilenerek yerel halk içerisinde belirli yerlerde yaşamaktadırlar. Ya-
şadıkları tüm yerlerde toplumsal olandan ayrı olarak görülmelerine rağmen 
çevre ile uyumlu bir şekilde yaşamaya çalışmışlardır. Kendilerini çevrelerin-
de yaşayan hâkim çoğunluğun bir parçası olarak gören Karaçi Çingeneleri, 
toplum her ne kadar onları benimsememiş olsa bile uyum içinde yaşamaya 
özen göstermeye çalışmaktadırlar. Bununla birlikte Çingene ve Çingene görü-
nümlü olan tüm grupların diğer toplumsal gruplarla uyum içinde yaşamaya 
çalışmaktadır. Fakat kendilerine özgü yaşam biçimlerini de sürdürmekteler-
dir. Aşiret tipi yaşayış biçimini benimseyen Karaçi Çingenleri göçebe yaşam 
kültürleri dışında, kendi gelenek- göreneklerine ve hayat tarzlarını rahatça 
uygulayamadılar. Yerli halkın gelenek göreneklerini kısmen benimseyen Ka-
raçilerin bir bölümü kendilerini yerli halkın bir parçası olarak görmeye baş-
lamışlardır (Cihan,2017: 19-21). Kendilerini yerel halk ile özdeşleştiren Kara-
çi Çingeneleri yine de kendi kültürel özelliklerini yaşamaya devam ettikleri 
söylenebilir.

Çingene grupları için göç önceden at arabaları ve çeşitli vasıtalarla sağ-
lanırken günümüzde motorlu araçlarla sağlamaktadırlar. Çingeneler için gö-
çebe yaşam tarzları kültürlerinin vazgeçilmez bir parçası olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Göçebe yaşam şeklini benimseyen Çingeneler, göçü, kültürle-
rinin bir simgesi olarak görmektedirler. Bu anlamda göçer yaşam tarzı adeta 
Çingenelerin kültürel kodlarına işlenmiş ve göçerlik, Çingeneler için nesilden 
nesile süregelen bir kültür haline gelmiştir (İlhan ve Fırat, 2017:268). Dom 
grupları içinde alt-kültür grup olan Karaçiler içinde göç önemli ve vazgeçil-
mez olmaktadır. Görüşmecinin anlatıları şu şekildedir:

 “Hocam eskiden hatırlıyorum ben çocuktum çadırlarda yaşardık. Zaman-
la biz de artık evlere geçtik. Zaten eskisi gibi askerler çadır açmaya izin ver-
miyor. Yine de eski yaşam özlemi hep içimizde var. Bunun yerine farklı yerlere 



52  . Ercan Arslan 

gidiyoruz çalışmaya o da bizim için göç gibi oluyor. Yer değiştirdiğimiz içinde 
çocukların okulu aksayabiliyor.” M.G.(28-KADIN); “Biz eskiden çadırlarda ya-
şardık. Çadır açtığımız yerde bir müddet kalırdık. Sonra orda işimiz bitince 
başka yerlere gider çadır açardık. Ama artık eskisi gibi değiliz. Aynı mahalle-
lerde bir arada yaşıyoruz. Onun yerine artık mevsime bağlı olarak göç ediyo-
ruz. Bizim için göç etmek olmazsa olmaz.” M.U.(48-ERKEK).

Çocukluğunda çadırlarda yaşadıklarını ifade eden M.G. yaşı itibariyle 
yakın bir tarihe kadar çadırda yaşadıklarını göstermektedir. Günümüzde 
devletin izin vermemesi gibi nedenlerle evlere geçtiklerini belirtmesi, ko-
nar–göçer yaşam biçiminin dışsal müdahaleler yoluyla engellendiğini ortaya 
koymaktadır. Fakat yine de görüşmecilerin eski yaşam biçimine özlem duy-
maları ve mevsimlik işçiliği “göç” olarak görmeleri, yerleşik yaşamların da 
göç olgusunun kültürel kodlarına işlendiği ve belleklerinde merkezi bir yer 
edindirdiğinin açık bir göstergesidir. M.U.’nun eskiden çadır açarak içinde 
yaşadıklarını, günümüzde ise aynı mahallelerde birlikte yaşam sürdürmele-
rine rağmen mevsimsel olarak göç ettiklerini ifade etmesi, göçün geçinme 
zorunluluğundan ziyade bir yaşam biçimine dönüştüğüdür. 

Bu anlatımlar, Karaçilerin yaşam biçimini anlamaya yönelik önemli içe-
rikler vermektedir.  Dolayısıyla Karaçiler de yaşam yarı yerleşiklik ve göçe-
beliğin birlikte olduğu özellikler taşımaktadır. Yerleşik yaşama geçiş ile bir-
likte topluma entegre olmayı artırsa da ekonomik yetersizliklerin ürettiği göç 
pratikleri, kimliksel ve kültürel devamlılığı koruyarak grubun topluma tam 
eklemlenme durumunu sınırlı bırakmaktadır.

Karaçi ailesine mensup bireylerin çoğunluğu akran ilişkileri kendi içle-
rinde kurulmakta farklı toplumsal gruplar ile sınırlı ya da hiç olmamakta-
dır. Birecik Karaçi Domları kimlik ve aidiyet olarak kendilerini aşiret olarak 
tanımlamakta, yaşam biçimlerine sıkı sıkıya bağlı olarak yaşamaktadırlar. 
Karaçi çocukların ve bireylerinin topluma eklenme istemleri hâkim toplum 
tarafından engellenmekte ve bu durum eğitim faaliyetleri başta olmak üzere 
birçok alanda görülmektedir. Karaçi aile bireyleri çoğu zaman dışlayıcı söz-
lere ve eylemlere maruz kalmaktadır. Bu durumu gösteren kimi katılımcı gö-
rüşleri şu şekildedir:

“Çocuklarım okula gitmeyi seviyorlar. Ancak çocuklara laf atıyorlar Ka-
raçi Karaçi diyorlar. Çocuklarım bundan dolayı okulu sevmiyorlar. Eve gel-
diklerinde onların yüzündeki hüznü fark ediyorum. Anne ben okula gitmek 
istemiyorum diyorlar.”  S.K.(33-KADIN); “Hocam genelde bizim aşiret okula 
gitmeyi pek sevmez ben bunun dışlanmayla ilgili olduğunu düşünüyorum. Ço-
cuklarımız genelde kendi akrabaları ile arkadaşlık yapar. Bizim aşiretimiz böy-
ledir. Diğer kişilerle çok arkadaş olmazlar.” E. K.(31-ERKEK); “Biz kendimize 
özgü Dom dilini konuşuruz. Çocuklarımıza da bu dili öğretiriz. Çocuklarımız 
okulda bazen kendi dilleri ile arkadaşları arasında konuşurlar. Hocam işte 



 . 53Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

diğer çocuklar,  çocuklarımızın dili ile dalga geçiyorlar. Lakap takıyorlar. Ka-
raçi diyorlar. Kızım bir keresinde eve geldiğinde Karaçi dedikleri için ağladı.” 
N.U.(47-KADIN).

    Görüşmeci ifadeleri, Karaçi çocuklarının eğitim ortamında karşılaş-
tıkları dışlayıcı tutumların, topluluğun topluma eklemlenme biçimini doğru-
dan etkilediğini göstermektedir. Karaçi kimliği okulda sık sık “Karaçi” şek-
lindeki alaycı söylemlerle görünür olmakta ve bu durum çocuklarda duygusal 
kırılmalarla birlikte eğitime karşı isteksizliğe yol açmaktadır. S.K. ve N.U.’nun 
çocuklarının eve hüzünlü döndüğünü ve hatta eve geldiklerinde ağlayan bir 
çocuğun olduklarını belirtmeleri,  dışlanmanın eğitim ve topluma eklemlen-
me sürecini nasıl sekteye uğrattığını somut biçimde ortaya koymaktadır.

    Öte yandan E. K.’nin “Aşiretimiz okula gitmeyi pek sevmez ve bunun 
dışlanmadan kaynaklı olduğunu düşünüyorum.” sözleri, dışlanma pratikle-
rinin çocukların arkadaşlık ilişkilerini sınırlamakta; grup bireylerinin kendi 
akraba ve aşiret çevresiyle ilişkilerini güçlendirirken kendileri dışındaki grup 
çocukları ile sosyal mesafenin artmasına neden olmaktadır. Böylece Kara-
çiler için kendi içsel dayanışmaları güçlenirken topluma eklemlenme süreci 
daha sınırlı/kısıtlı ve kapalı yaşam özelliği kazanmaktadır.

7. Karaçilerde Eğitim ve Okul

Karaçiler arasında eğitim seviyesi, diğer tüm Çingene gruplarında olduğu 
gibi çevrelerinde yaşayan insanların eğitim düzeylerinin altında kalmaktadır. 
Birçok ailede çocuklar genellikle okula gönderilmez. Ancak son yıllarda bazı 
aileler küçük çocukları okula göndermeye başlamışlardır. Çocukları okula gön-
dermemenin nedeni olarak maddi olanakların yetersiz oluşu gösterilmektedir. 
Grup üyeleri arasında bireyin geleceği açısından eğitimin edindiği işlev konu-
sunda herhangi bir bilinçlenme görülmez. Eğitim ve öğrenime önem verme-
diklerinden okuryazar olanlar olmakla birlikte, ilköğretim düzeyinde bir ör-
gün öğretim kurumundan mezun onların sayısı oldukça azdır. Mezun olanlar 
ise daha çok ilköğretim birinci kademe ile sınırlı kalmaktadır ( Cihan, 2017:28).

Eğitim ve öğretim insanları sosyal yaşama hazırlamada önemli bir işleve 
sahiptir. Eğitim bireylerin istendik davranış oluşturmalarında ve bireylerin 
sosyal yaşama entegre olmalarında gerekli bir süreçtir. Fakat kimi zaman 
eğitim süreçlerinde bazı gruplar dezavantajlı konumda yer almaktadır. Deza-
vantajlı konumlarda bulunmalarında grupların çevrelerinden kaynaklanan 
sebepler olmakla beraber kendi içsel dinamikleri de yer almaktadır. Geçmiş-
te olduğu gibi günümüzde de Çingene ve Çingene görünümlü olan gruplar, 
eğitim süreçlerinde zorluk yaşamaktadırlar. Çingenelerin eğitim-öğretim 
faaliyetlerine katılımında pek çok araştırmacı benzer sonuçlar elde etmiştir. 
Araştırmacıların benzer sonuçlar elde etmelerindeki en temel argüman Çin-
genelerin yaşam biçimleri ve ön yargılara maruz kalmalarından kaynaklan-
maktadır (Arslan ve Fırat, 2025:57).



54  . Ercan Arslan 

    Karaçi bireylerinin eğitim ve öğretime katılım düzeyleri sıklıkla orta-
öğretimde biterken lise ve yükseköğretim kademesinde bulunan kişilerin var-
lığı çok azdır. Görüşülen aile ebeveynlerinin çoğunluğunun sadece ilkokul 
düzeyinde eğitim almaları bu durumu göstermektedir. Sayıları az olmakla 
birlikte lise mezunu olan birkaç kişi dışında kimse bulunmamaktadır. Eğitim 
ve öğretim düzeyinin düşük olması, çocukların zorlandıkları derslerde aile 
bireylerinden yeterli akademik destek alamamalarına neden olmaktadır. Bu 
durum Karaçi bireylerinin eğitim ve okullaşma durumlarında yetersiz olduk-
larını göstermektedir. Çocukların anne ve babalarının eğitim durumlarını 
yansıtan görüşler şu şekildedir:

“Benim üç tane erkek çocuğum var. Üçü de okula gidiyor. Evde ben du-
ruyorum. Babaları işe gittiği için ben yardımcı olmaya çalışıyorum. Benim de 
okumam yazmam az,  çok yardımcı olamıyorum.” K.U. (48-KADIN); “Bazen 
ağabeyleri yardımcı oluyor. Bazen de babaları derslerine yardım ediyor. Fa-
kat derslerden çok anlamadığımız için zorlanıyoruz. Ablam onlar yine bana 
göre derslerde daha iyiler, ben onlar kadar iyi değilim. Yardım etmeye çalı-
şırken zorlanıyorum.” D.İ.(38-KADIN); “Hocam bizim birçok ailede kadınlar 
okuma-yazma bilmez. Benim eşim de okuma-yazma bilmediği için çocuklara 
yardımcı olamıyor. Ben evde derslerine yardımcı olmaya çalışıyorum. Fakat ça-
lıştığım için çok fazla yardımcı olamıyorum.” A.K.(33-ERKEK).

Görüşmeci ifadeleri, Karaçi ailelerinde eğitim düzeyinin genel olarak 
düşük olduğunu ve bunun çocukların okul başarılarına doğrudan olumsuz 
etkilediğini göstermektedir. Velilerin genelinin ilkokul mezunu ve ya ilkokul 
terk olmaları, kadınların ise hiç okuma-yazma bilmemesi, çocukların evde 
dersleri için yeteri kadar destek sağlanamamaktadır. K.U., D.İ. ve A.K.’nin 
ifadeleri bu durumu açıkça ortaya koymaktadır.

Karaçi geleneksel aile yapısı içerisinde evde çocuklarla en çok vakit ge-
çiren kişinin anne olduğu düşünüldüğünde annelerin önemli bir kısmının 
okuryazar olmaması, çocukların özellikle öğrenme süreçlerinde yeteri kadar 
destek almamalarına yol açmaktadır. Bu durum, Karaçilerde düşük eğitim 
seviyesinin kuşaklar boyunca yeniden üretildiğini işaret etmektedir. D.İ.’nin 
“Ben derslerden anlamıyorum.” ifadesi, kadınların eğitime erişimde geçmiş-
ten gelen dezavantajlı konumlarını ve cinsiyet farklılığını etkili olduğunu 
göstermektedir.

SONUÇ

Türkiye’nin kültürel çeşitlilik bakımından zengin olup tarihsel süreç içe-
risinde birçok farklı gruba ev sahipliği yapmıştır. Günümüzde hala devam 
eden bu süreçte, son yıllarda toplumsal görünürlüğü artan Çingene grupları 
önemli bir yer edinmektedirler. Dom grupları içinde konumlandırılan Karaçi 



 . 55Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Çingeneleri de özellikle Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde yaşamlarını sürdü-
ren, ancak nüfusları ve tam olarak nerelerde yaşadıkları kesin olarak bilinme-
yen kültür alt grubudur. Bu belirsizliğin temel nedeni, tarihsel olarak göçebe 
bir yaşam sürdürmeleri ve sürekli yer değiştirmeleridir.

   Çingeneler tarihsel süreç boyunca bulundukları toplumlarda, yaşam 
tarzları, davranış kalıpları, fiziksel görünümleri ve kapalı grup yapıları ne-
deniyle çoğu zaman merak ve kuşku ile karşılanmış; hırsızlık, tembellik, 
yalancılık gibi olumsuz stereotiplere maruz bırakılmışlardır (İlhan ve Fırat, 
2017: 273). Karaçiler zaman içerisinde yarı yerleşik yaşama geçmiş olsalar da 
göç, onlar için kültürleri ve ekonomik yaşam için zorunlu olarak görülmek-
tedir. Mevsimlik tarıma dayalı farklı illere yapılan göçler, çocukların eğitim 
faaliyetlerine katılımında devamsızlık ve öğrenme eksikliğine sebep olmak-
tadır. Grup genellikle ortak yaşam alanlarında kümelenmekte ve bu yerler 
mekânsal ayrışmayı, toplumsal dışlanmayı güçlendirmektedir. Karaçiler ile 
hâkim topluluklar arasındaki ilişkiler ön yargılar içermekte, damgalama ve 
sosyal mesafeler belirgin olarak bulunmaktadır. Bu durum Karaçi topluluğun 
hâkim topluma eklemlenme süreçlerini “sınırlı ve kırılgan” olmasına neden 
olmaktadır.

Tarihsel anlamda Çingenelerin Türk coğrafyasına ne zaman geldikleri 
kesin olarak bilinmemektedir. Ancak bazı Çingene uzmanlarına göre, Çinge-
nelerin; özellikle 9. Yüzyılın sonu ve 10. Yüzyılın başlarından itibaren Türk 
coğrafyasına gelmeye başlamışlardır. Anadolu’ya gelen bu grupların bazı ke-
simleri Anadolu da kalmış, diğer kesimi ise 11. ve 13. Yüzyılları arsında bal-
kan ülkelerine doğru göç ederek oralara yerleşmişlerdir (Arayıcı, 2008:235). 
Karaçiler, Dom topluluklarının içerisindeki alt bir grup olarak tarihsel yazın-
larda Hindistan’ın kuzeybatısından başlayan göçlerle ilişkilendirilirken, gö-
rüşmeci anlatıları ise göç yollarının Tunus hattı üzerinden Türkiye’ye uzan-
dığını göstermektedir. Bu tarihsel göç yolculuğu, sadece mekânsal olarak yer 
değişiminden ziyade topluluğun bugün bile süren hareketli yaşam biçimleri-
nin kültürel yansıması haline gelmiştir. Karaçilerin kökenlerini açıkça Dom 
olarak ifade etmeleri ve kendilerini “aşiret” olarak tanımlamaları,  kimlik ve 
aidiyet bağlıklarını grup için önemli olduğunu göstermektedir.

Çingene grupları içerisinde konumlandırılan Karaçi Çingeneleri yaşa-
dıkları her yerde homojen özellikler göstermektelerdir. Karaçi Çingeneleri 
son yıllarda yerleşik yaşama geçmeye başlamış, ancak kenar mahallelerde 
bir arada yaşamaya devam etmektedirler. Yerleşik hayata geçmelerine karşın 
mevsimsel olarak yapılan göç, grup için ekonomik strateji ve kültürel pratik 
olmayı sürdürmektedir. Göç edilen yerlerde açılan yerlerde yaşam koşulları 
oldukça sınırlıdır; çadırların kirli olması, temel ihtiyaçların karşılamadaki 
güçlüklerle birlikte kullanılan eşyaların eski ve yetersiz olması gibi olumsuz-
luklar barındırmaktadır (Cihan, 2017: 21–22).



56  . Ercan Arslan 

   Karaçi Çingenelerinin kültürel özeliklerine bakıldığı zaman göçebe 
bir yaşam sürdürdükleri için kültürlerinin anlaşılmasını zorlaştırmaktadır. 
Bununla birlikte tüm Çingene gruplarında olduğu gibi kültürlerini koruma 
da ve kültürel değişime karşı kendi özelliklerini koruyan homojen bir yapı-
ya sahip oldukları söylenebilir (Cihan, 2017:28). Karaçilerde aile, yalnızca bir 
arada yaşam olarak değil aynı zamanda otorite, sosyal düzen ve kültürel ak-
tarımın gerçekleştirilmesinde önemli rol üstlenmektedir. Saha görüşmeleri, 
aile yapısının ataerkil, geniş aile biçimi ve patrilokal yerleşim özellikleri içer-
diğini göstermektedir. Evliliklerde endogami (içerden evlenme) şeklinin yay-
gın bir norm olduğu ve kız çocuklarının erken yaşta evlendirilmesi, daha çok 
“namus” kavramının belirgin olduğu ile ilişkilendirilmektedir. Bu özellikler, 
topluluğun kültürel kimliklerini koruma çabalarının olduğunu göstermekle 
birlikte,  kadınların eğitim ve sosyal yaşam katılımlarını sınırlandırmaktadır.

   Karaçi Çingenelerinde eğitime verilen önem pek yaygın değildir. Ka-
raçi olup da hayatını okul eğitimi alarak kazanan çok az kişi vardır. Karaçi 
Çingeneleri zamansal açıdan yaşanan değişimlerle birlikte yerleşik düzene 
geçmişlerdir. Yerleşik düzene geçilmesi ile birlikte okullaşma oranında artış 
gözlenmiştir. Yaşadıkları yerlerde dışlanma ve çeşitli dışlayıcı sözlere maruz 
kalan Karaçi Çingeneleri okullara gitmek istememektedir (Cihan, 2017:23). 
Dom dili Karaçi kimliğinin temel unsuru olup aileler tarafından çocuklara 
aktarılmakta, ancak bu dilsel farklılık okul ortamında alaycı tepkilere neden 
olarak toplumsal dışlanmayı artırmaktadır. Ekonomik yaşam büyük ölçüde 
yevmiyeli işler, mevsimlik tarım işçiliği ve geleneksel dişçilik mesleğine da-
yanmaktadır; düzensiz gelir ve sosyal güvence eksikliği ise ailelerin eğitim ve 
sağlık gibi alanlarda kırılganlığını derinleştirmektedir. Yerleşik yaşama ge-
çilmiş olsa da mevsimlik göç ekonomik bir zorunluluk olarak sürmekte, bu 
durum özellikle çocuklarda devamsızlık ve öğrenme kaybına yol açmaktadır. 
Kenar mahallelerde yaşamaları ve hâkim toplumdaki ön yargılar, Karaçilerin 
topluma eklemlenmesini sınırlı ve yetersiz hâle getirmektedir.

   Karaçiler, kültürel bütünlüğünü korumaya çalışan, güçlü iç dayanış-
maya sahip, fakat toplumsal yaşamın birçok alanında çeşitli dışlanma ve 
dezavantaj şekillerini deneyimleyen kültürel bir alt grup olarak karşımıza 
çıkmaktadır.  Bu çalışma az çalışılmış Karaçi grubu Çingenelerine dair saha 
görüşmeleri çerçevesinde katkı sunmakta ve grubun toplumsal konumunu 
anlamaya yönelik önemli bir çerçeve oluşturmaktadır.



 . 57Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

KAYNAKÇA

Arayıcı, A. (2008). Avrupa’nın vatansızları: Çingeneler. İstanbul: Kalkedon Yayınları.

Arslan, E., & Fırat, M. (2025). Karaçi çocukların eğitim süreci üzerine bir araştırma: 
Şanlıurfa/Birecik örneği. Roman Dili ve Kültürü Araştırmaları Enstitüsü Dergi-
si, 6(1), 55–81.

Cihan, A. (2017). Sur’daki iz: Diyarbakır Karaçi Çingeneleri. İstanbul: Akademik Ki-
taplar.

Fırat, M., & Açıkgöz, R. (2020). Elazığ’da yaşayan çingenelerin değişen/dönüşen mes-
lekleri üzerine nitel bir araştırma. Journal of Economy Culture and Society, 
Supp(1), 229–248.

https://doi.org/10.26650/JECS2019-0058

Fırat, M. (2022a). Dom kadınlarda enformel bir geçinme stratejisi: Toplayıcılık. Nevşe-
hir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi SBE Dergisi, 12(3), 1469–1480.

https://doi.org/10.30783/nevsosbilen.1134294

Fırat, M. (2022b). Geçmişten günümüze Çingene göçleri: Sosyo-tarihsel bir bakış. İçti-
maiyat Sosyal Bilimler Dergisi, Göç ve Mültecilik Özel Sayısı, 36–52.

Gezicier, Z. (2019). Dom toplumunda cinsiyet algısının dönüşümü (Yayımlanmamış 
yüksek lisans tezi). Gaziantep Üniversitesi, Gaziantep.

İlhan, S., & Fırat, M. (2017). Bir inşa süreci olarak çingenelik: Kuramsal bir çözümle-
me. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 27(2), 65–276.

İlhan, S., & Fırat, M. (2019). Çingenelerde yoksulluk ve sosyal dışlanma: Malatya ör-
neği. Anemon Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 7(3), 265–277.

Kolukırık, S. (2009). Dünden bugüne Çingeneler. İstanbul: Ozan Yayıncılık.

Özkan, A. R. (2000). Türkiye Çingeneleri. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.

Yıldız, H. (2007). Türkçede Çingeneler için kullanılan kelimeler ve bunların etimoloji-
leri. Dil Araştırmaları Dergisi, 1(1), 65–82.

İnternet Kaynakları

URL-1. http://www.birecik.gov.tr/birecik-tarihcesi (Erişim Tarihi: 09.12.2025)



58  . Ercan Arslan 



Bölüm
4

ABD’NİN DOĞU AKDENİZ SİYASETİNDE 
PARADİGMA DEĞİŞİMİ: EASTMED BORU HATTI 

PROJESİ’NDEN ÇEKİLME SÜRECİ

Handan TEKEMEN 1

1 Handan TEKEMEN, Akdeniz Üniversitesi, Akdeniz Uygarlıkları Araştırma Enstitüsü, 
Akdeniz Yeni ve Yakınçağ Araştırmaları (DR), ORCID: 0000-0003-1814-4187.



60  . Handan Tekemen 

1. Giriş 

Doğu Akdeniz, tarih boyunca büyük güçlerin stratejik rekabet alanı ol-
muştur. Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemlerinden itibaren bölge, İn-
giltere, Fransa ve daha sonra ABD gibi küresel aktörler için deniz hâkimiyeti 
mücadelesinde kritik bir merkez olmuştur. Soğuk Savaş sırasında Türkiye ve 
Yunanistan, NATO’nun güney kanadını güvence altına almak amacıyla Ba-
tılı müttefikler tarafından stratejik destek almış; ABD, her iki ülkeye askeri, 
ekonomik ve teknik yardımlar sağlayarak bölgede üslerin kurulmasını teşvik 
etmiştir. Bu gelişmeler, Doğu Akdeniz’in Sovyetler Birliği’nin sıcak denizlere 
erişimini engelleme bağlamında bir ön cephe rolü üstlenmesine imkân tanı-
mıştır (Chourchoulis, 2014).

Soğuk Savaş sonrası dönemde ABD’nin bölgedeki politikaları, enerji gü-
venliği, terörle mücadele ve İsrail’in güvenliği gibi faktörler doğrultusunda ye-
niden şekillenmiştir. 2000’li yıllarda İsrail’in Leviathan ve Tamar sahaları, Kıb-
rıs’ın Afrodit sahası ve Mısır’ın Zohr sahasında keşfedilen doğalgaz rezervleri, 
bölgenin stratejik önemini kayda değer biçimde artırmıştır (Stergiou, 2017; 
Stergiou & Karagianni, 2019). Bu durum, Doğu Akdeniz’in hem enerji hem 
de güvenlik açısından bölgesel ve küresel aktörler için kritik bir odak noktası 
hâline gelmesine neden olmuştur.

Son on yılda hidrokarbon keşifleri ve enerji arz güvenliği, Doğu Akdeniz’i 
uluslararası politika açısından daha merkezi bir konuma taşımıştır. Bölgedeki 
doğalgaz rezervleri, Avrupa’nın enerji arz güvenliğini çeşitlendirme ihtiyacı ve 
enerji koridorlarının yeniden düzenlenmesi açısından stratejik önem taşımak-
tadır (Harunoğulları, 2025). Bu bağlamda EastMed Boru Hattı Projesi, İsrail 
ve GKRY’den başlayıp Yunanistan üzerinden Avrupa’ya doğalgaz taşımayı he-
deflemiş; böylece Avrupa’nın Rus gazına olan bağımlılığını azaltmayı ve bölge-
sel enerji-jeopolitik dengeleri yeniden kurmayı amaçlamıştır (Vlasova, 2024).

Başlangıçta bölge ülkeleri ve uluslararası aktörler projeye olumlu yaklaş-
mış olsa da, zamanla EastMed’in sadece teknik bir altyapı projesi olmaktan 
çıkarak Türkiye’yi dışlayıcı bir unsur hâline getirdiği ve deniz yetki alanlarında 
tartışmalara yol açtığı gözlemlenmiştir (Yaşa & Yılmaz, 2022; Güngör, 2023). 
Bu gelişmeler, hem enerji güvenliği hem de bölgesel istikrar açısından yeni 
riskleri beraberinde getirmiştir. 2022’de ABD Dışişleri Bakanlığı, ekonomik 
fizibilite sınırlamaları, derin denizden geçme nedeniyle teknik zorluklar ve 
bölgesel istikrarsızlık risklerini gerekçe göstererek projeye verdiği desteği geri 
çekmiştir (European Institute, 2023; “US withdraws support from EastMed gas 
pipeline project,” 2022).

Doğu Akdeniz’deki bu gelişmeler, bölgedeki güç dengeleri ve enerji gü-
venliği anlayışında önemli bir dönüşümü işaret etmektedir. EastMed Boru 
Hattı’nın yüksek maliyet, teknik zorluklar ve bölgesel gerilimler nedeniyle uy-
gulanabilirliğinin sorgulanması, Avrupa’nın enerji arz güvenliği stratejisinde 



 . 61Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

LNG, tedarik çeşitlendirmesi ve alternatif güzergâhlara yönelmesini hızlan-
dırmıştır. Bu süreç, bölgesel aktörler arasında yeni işbirliği arayışlarını gün-
deme getirirken, enerji ve güvenlik ilişkilerinde bir paradigma değişimini de 
ortaya koymaktadır. Türkiye açısından ise bu durum, Doğu Akdeniz’de enerji 
diplomasisinin yeniden şekillendirilmesini ve çok taraflı angajman araçlarının 
güncellenmesini gerekli kılmaktadır (Raimondi, 2022; Güngör, 2023).

Bu çalışma, ABD’nin EastMed Projesi’nden çekilme kararını sadece bir 
proje iptali olarak değil; Doğu Akdeniz enerji jeopolitiğinde, çok taraflı iliş-
kilerde ve bölgesel dengelerde bir kırılma ve yeniden yapılandırma süreci ola-
rak ele almayı amaçlamaktadır. Bu perspektif, enerji arz güvenliği, jeostrateji, 
uluslararası hukuk ve bölgesel güç dengeleri ekseninde kapsamlı bir analiz ze-
mini sunmaktadır.

2. Doğu Akdeniz’in Jeopolitik ve Jeostratejik Önemi 

Doğu Akdeniz, enerji kaynakları ve bölgesel güvenlik perspektifinden son 
yıllarda uluslararası politika açısından kritik bir alan hâline gelmiştir. Hidro-
karbon rezervlerinin keşfi, enerji arz güvenliği, deniz yetki alanları ve boru 
hattı projeleri, hem bölge devletlerinin hem de küresel aktörlerin stratejik 
çıkarlarını doğrudan etkilemektedir. Avrupa’nın enerji arz güvenliği strateji-
leriyle kesişen bu enerji keşifleri, bölgeyi güç dengelerini yeniden şekillendi-
ren yoğun bir rekabet alanına dönüştürmüştür. Bu bağlamda, Doğu Akdeniz 
enerji jeopolitiği açısından ekonomik ve stratejik düzeyde çok katmanlı bir 
mücadele sahası olarak öne çıkmaktadır (Harunoğulları, 2025; Duman, 2025).

EastMed Boru Hattı Projesi, Doğu Akdeniz’deki doğal gaz kaynaklarını 
Avrupa pazarına ulaştırmayı hedeflemiş ve hem ekonomik fizibilitesi hem de 
bölgesel stratejik etkileri açısından önem taşımaktadır. Proje, Avrupa Birliği 
tarafından tedarik çeşitlendirmesi, enerji güvenliği ve Rusya’ya olan bağımlılı-
ğın azaltılması bağlamında desteklenmiş; aynı zamanda Yunanistan, GKRY ve 
İsrail arasında bölgesel işbirliği dinamiklerini güçlendiren bir araç olarak işlev 
görmüştür. Ancak EastMed’in teknik zorlukları, yüksek maliyetleri, güzer-
gâh üzerindeki jeopolitik riskler ve Türkiye’nin projeden dışlanmasına ilişkin 
tartışmalar, hattın uzun vadeli sürdürülebilirliğini sorgulanır hâle getirmiştir 
(Vlasova, 2024; Giovannelli, 2025).

Bölgesel aktörler açısından EastMed, sadece enerji arz güvenliğini değil, 
deniz yetki alanları ve MEB sınırlandırmaları üzerinden şekillenen ulusal gü-
venlik stratejilerini de etkilemektedir. Türkiye’nin kıta sahanlığı ve deniz yetki 
alanı politikaları, hattın uygulanabilirliğini zorlaştırmış; buna karşılık GKRY, 
Yunanistan ve İsrail, enerji diplomasisi ve deniz yetki alanı müzakerelerini yo-
ğunlaştırmıştır (Duman, 2025; Vlasova, 2024). Bu durum, EastMed’i teknik 
bir boru hattı olmaktan çıkarıp, bölgesel güç dengelerinin yeniden tanımlan-
dığı ve enerji-jeopolitik ilişkilerin keskinleştiği stratejik bir araç hâline getir-
miştir (Giovannelli, 2025).



62  . Handan Tekemen 

Enerji-jeopolitik dinamikler, bölgedeki iş birliği ve rekabeti besleyen çok 
katmanlı bir yapı ortaya koymaktadır. Hidrokarbon keşifleri, devletlerarası 
enerji merkezli iş birliği alanlarını genişletirken, deniz yetki alanları ve enerji 
güvenliği konularında rekabeti de belirgin biçimde yoğunlaştırmıştır (Kökyay, 
2021). EastMed projesi, hem ekonomik fizibilite hem de diplomatik riskler açı-
sından sınanmış; ABD’nin 2022’de projeden desteğini çekmesi, hattın yalnızca 
enerji değil, stratejik ve güvenlik boyutlarının da yeniden değerlendirilmesini 
gerekli kılmıştır (European Institute, 2023; AA, 2022).

Avrupa perspektifinden bakıldığında, EastMed’in iptali, enerji arz gü-
venliğini çeşitlendirme stratejilerini LNG ve alternatif enerji koridorlarına 
yönlendirirken, bölgesel aktörler arasında yeni ittifak ve diplomatik ilişkilerin 
doğmasına zemin hazırlamıştır (Istituto Affari Internazionali, 2022). Bu geliş-
meler, Türkiye’nin bölgedeki enerji diplomasisi stratejisini yeniden şekillen-
dirmesini ve deniz yetki alanı politikalarını güçlendirmesini zorunlu kılmıştır 
(Harunoğulları, 2025; Duman, 2023).

Sonuç olarak, Doğu Akdeniz’in jeopolitik önemi, yalnızca enerji kaynak-
larıyla sınırlı olmayıp, bölgesel güç dengeleri, ulusal güvenlik stratejileri ve 
uluslararası diplomasi süreçleri ile doğrudan bağlantılıdır. EastMed projesi ve 
ABD’nin çekilme kararı, bu jeopolitik dinamiklerin somut bir yansıması ola-
rak değerlendirilebilir ve bölgesel politikaların yeniden şekillenmesinde mer-
kezi bir rol oynamaktadır (Giovannelli, 2023; Vlasova, 2024).

3. ABD’nin EastMed Boru Hattı Projesinden Çekilme Sürecinin Analizi

ABD’nin EastMed Boru Hattı Projesine verdiği desteği Ocak 2022’de geri 
çekmesi, Washington’ın Doğu Akdeniz stratejisinde yaşanan daha geniş ölçek-
li bir paradigma değişiminin göstergesi olarak yorumlanmaktadır. 2019 yılın-
da Kongre tarafından kabul edilen Eastern Mediterranean Security and Energy 
Partnership Act, ABD’nin Yunanistan–İsrail–GKRY üçlüsü ile enerji, savunma 
ve siyasi iş birliğini kurumsallaştırmayı hedefliyordu. Ancak 2021 sonlarından 
itibaren Biden yönetimi, bölgedeki enerji projelerini ekonomik fizibilite, çev-
resel sürdürülebilirlik ve jeopolitik riskler açısından yeniden değerlendirme 
gerekliliğini vurgulamış, önceki yönetimin yaklaşımından belirgin biçimde 
uzaklaşmıştır. ABD’nin EastMed projesinden desteğini çekmesi, bu yeni ön-
celiklerin somut bir yansıması olarak görülmektedir (Anadolu Ajansı, 2022; 
CRS, 2022).

ABD Dışişleri Bakanlığı tarafından bölge ülkelerine iletilen resmî değer-
lendirmeler, projenin ekonomik fizibilitesine dair ciddi soru işaretlerini, yük-
sek maliyet ve çevresel etkileri ön plana çıkarmıştır (U.S. Department of State, 
2022; Reuters, 2022). Ayrıca uzman analizleri, Washington’ın uzun mesafeli 
fosil yakıt boru hattı projeleri yerine yenilenebilir enerji bağlantıları ve bölge-
sel elektrik enterkonektörlerine öncelik verdiğini ortaya koymaktadır (Pierini, 
2022; Atlantic Council, 2022). Bu çerçevede ABD, Türkiye’yi tamamen dışla-



 . 63Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

yan bir enerji mimarisine uzun vadeli destek verme olasılığının düşük olduğu-
nu değerlendirmektedir (Pierini, 2022).

Biden yönetimi, enerji dönüşümünü ve iklim politikasını dış politika ön-
celikleri arasına alarak, fosil yakıt odaklı büyük boru hattı projelerine desteği 
azaltmıştır. ABD’nin Doğu Akdeniz enerji politikasında gözlenen bu yön de-
ğişikliği, enerji dönüşümü, elektrik enterkonektörleri ve bölgesel diplomatik iş 
birliklerine öncelik verilmesiyle somutlaşmaktadır. Atlantic Council’in 2024 
tarihli çalışması, ABD’nin bölgedeki enerji stratejisinin giderek yenilenebilir 
enerji projeleri, enterkonektörler ve sürdürülebilir enerji altyapısı etrafında şe-
killendiğini vurgulamaktadır. Benzer şekilde ELIAMEP’in 2024 raporu, Doğu 
Akdeniz enerji diplomasisinin artık doğal gaz ihracatından ziyade enerji ge-
çişi, enterkonektör projeleri ve çok taraflı iş birliği mekanizmaları ekseninde 
geliştiğini belirtmektedir (Atlantic Council, 2024; ELIAMEP, 2024).

CSIS analizleri, EastMed’in ekonomik fizibilitesinin zayıf olduğunu ve 
bölgesel güç dengeleri açısından çeşitli riskler barındırdığını ortaya koymak-
tadır. Tsafos’a (2022) göre, projenin yüksek maliyeti, uzun vadeli piyasa belir-
sizlikleri ve Doğu Akdeniz’deki siyasi anlaşmazlıklar, EastMed’i uygulanabilir 
bir seçenek olmaktan uzaklaştırmaktadır. Bu nedenle proje, hem ticari açıdan 
sürdürülebilir değil hem de bölgesel gerilimleri derinleştirme potansiyeli taşı-
yan bir girişim olarak değerlendirilmektedir (Tsafos, 2022).

ABD’nin bölgesel angajmanını azaltma stratejisinin bir diğer boyutu, Tür-
kiye’nin enerji projeleri ve diplomatik süreçlerin dışında bırakılmasının uzun 
vadede sürdürülebilir olmadığını ortaya koyan değerlendirmelerdir. Brookings 
Institution (2021) raporu, Türkiye’yi dışlayan projelerin hem ekonomik açıdan 
zayıf fizibiliteye sahip olduğunu hem de bölgesel gerilimleri artırarak ABD ve 
Avrupa için istikrarı tehdit ettiğini vurgulamaktadır. Türkiye’nin göz ardı edil-
mesi, enerji aktarım projelerinin ve ABD’nin bölgede dengeleyici rolünün kı-
rılgan bir zeminde ilerlemesine neden olmaktadır. Bu çerçevede Washington, 
2022 sonrasında daha kapsayıcı bir diplomasi benimsemiş, bölge ülkelerini iş 
birliği odaklı bir çerçeveye çekmeyi hedeflemiştir (IAI, 2023).

ABD’nin EastMed’den çekilme kararı Avrupa üzerinde de önemli etkiler 
yaratmıştır. Analizler, ABD desteğinin çekilmesinin ardından Avrupa ülkele-
rinin LNG temini, Doğu Akdeniz’de diplomatik normalleşme ve elektrik en-
terkonektörleri gibi alternatif enerji çözümlerine yöneldiğini göstermektedir. 
ECFR raporlarına göre, eski boru hattı projeleri hem ekonomik olarak fizibili-
tesi düşük hem de bölgesel istikrarı bozma riski taşımaktadır; bu durum, Av-
rupa’nın enerji güvenliğini yeniden şekillendirme çabalarını hızlandırmıştır 
(ECFR, 2023). IAI’nin 2022 çalışmaları, iklim ve çevre politikasının ön planda 
olduğu bir dönemde Avrupa’nın Akdeniz komşularıyla yeşil enerji ve sürdürü-
lebilir altyapı iş birliklerine yöneldiğini ortaya koymaktadır (IAI, 2022).

Sonuç olarak, ABD’nin EastMed’den çekilme kararı çok boyutlu bir po-



64  . Handan Tekemen 

litika değişikliğini temsil etmektedir. Ekonomik fizibilite, enerji dönüşümü, 
diplomatik riskler, Türkiye ile ilişkilerin yeniden çerçevelenmesi ve bölgesel 
istikrarın korunması gibi faktörler, kararın temel bileşenlerini oluşturmakta-
dır. Bu bağlamda çekilme, Washington’ın Doğu Akdeniz’de enerji merkezli re-
kabetten ziyade diplomasi ve istikrar odaklı yeni bir yaklaşım benimsediğini 
göstermektedir.

4. Türkiye Açısından ABD’nin EastMed’den Çekilmesinin Stratejik So-
nuçları

ABD’nin EastMed Boru Hattı Projesi’ne verdiği desteği geri çekmesi, 
Doğu Akdeniz jeopolitiğinde özellikle Türkiye açısından önemli bir dönüşü-
mü tetiklemiştir. Boru hattı güzergâhlarının Türkiye’yi dışlayan bir mantıkla 
tasarlanması, Ankara açısından hem enerji arz güvenliği hem de deniz yetki 
alanlarının geleceği bağlamında ciddi bir stratejik risk oluşturmaktadır. Öz-
çelik ve Çügen (2022), Türkiye’nin enerji-jeopolitik rekabetten dışlanmasının 
ulusal çıkarlar açısından önemli tehlikeler barındırdığını vurgularken, Özekin 
(2020) EastMed benzeri projelerin Türkiye’yi dışlayacak şekilde ilerlemesinin 
hem ekonomik hem de siyasi açıdan sürdürülebilir olmadığını belirtmektedir. 
Bu bağlamda ABD’nin geri adımı, Türkiye’nin Doğu Akdeniz enerji denkle-
mindeki konumunu yeniden kritik hâle getirmiştir.

Washington’ın desteğini çekmesi, Türkiye’nin dışlandığı bir enerji mi-
marisinin sürdürülemez olduğunun uluslararası aktörler tarafından da kabul 
edildiğini göstermektedir. ABD’nin geri çekilmesi, Türkiye’nin Doğu Akde-
niz’deki jeopolitik ağırlığının göz ardı edilemeyeceğini ortaya koymuş ve ül-
kenin bölgesel enerji projelerinde transit ülke potansiyelini yeniden gündeme 
taşımıştır (IAI, 2023). CSIS analizleri de, Türkiye’siz bir enerji mimarisinin 
hem ekonomik hem diplomatik açıdan kırılgan olduğunu ve EastMed’in ba-
şarısızlığının bu durumu doğruladığını ortaya koymaktadır (Tsafos, 2022). Bu 
çerçevede Türkiye’nin coğrafi avantajı, alternatif enerji güzergâhlarında daha 
görünür hale gelmiştir.

EastMed boru hattı güzergâhının Türkiye’nin ilan ettiği kıta sahanlığı ve 
münhasır ekonomik bölge sınırlarını dikkate almadan belirlenmesi, Ankara 
tarafından uluslararası hukuk açısından ciddi bir hak ihlali olarak değerlen-
dirilmektedir. 1982 Birleşmiş Milletler Deniz Hukuku Sözleşmesi (BMDHS) 
uyarınca, kıta sahanlığında boru hattı döşenmesi gibi altyapı projeleri için il-
gili kıyı devletinin rızası zorunludur; EastMed güzergâhının Türkiye’nin kıta 
sahanlığını bypass edecek şekilde çizilmesi, bu nedenle hukuka aykırılık teşkil 
etmektedir (Türkiye Büyük Millet Meclisi, 2020; Doğru, 2019).

ABD’nin projeden çekilmesi, Doğu Akdeniz’deki jeostratejik dengeyi Tür-
kiye lehine değiştirmiştir. ECFR analizleri, bu geri çekilmenin Türkiye’yi dış-
layan enerji mimarisinin sürdürülemezliğini ortaya koyduğunu ve Ankara’nın 
2019 Libya Mutabakatı çerçevesinde savunduğu deniz yetki alanı tezlerinin 



 . 65Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

sahadaki etkisini güçlendirdiğini belirtmektedir (Dempsey, 2022).

ABD’nin EastMed’den çekilmesi, Türkiye ile ilişkilerde “onarma” süreci-
nin de bir parçası olarak değerlendirilebilir. Karar, boru hattı temelli projele-
rin teknik ve siyasi zorluklarını öne çıkarırken, LNG, enerji geçişi ve bölgesel 
diplomasi gibi alternatiflerin gündeme gelmesini sağlamıştır. Böylece Türkiye, 
enerji koridorları ve bölgesel iş birliği alanlarında daha esnek bir pozisyon elde 
etmiştir (Atlantic Council, 2024; Sarıkaya & Öztopal, 2022).

EastMed’in iptal edilmesi, Türkiye’nin enerji stratejisinde çeşitlendirme 
esnekliğini artırmıştır. TANAP, TürkAkım ve mevcut LNG altyapıları, Türki-
ye’yi transit enerji koridoru ve Avrupa-Asya enerji köprüsü olarak konumlan-
dırmış, Doğu Akdeniz gazına olan bağımlılığı azaltmıştır (T.C. Dışişleri Ba-
kanlığı, 2025). ABD’nin çekilme kararından sonra İsrail–Türkiye ilişkilerinde 
enerji, ekonomi ve diplomasi alanlarında yeniden açılım yaşanmış, boru hattı 
yerine LNG, enerji koridoru ve diplomatik iş birliği gibi alternatifler ön plana 
çıkmıştır (Aslan & Kodaman, 2023). Bölge ülkeleri, konjonktürel çıkar farklı-
lıklarını yönetmek için boru hattı rekabeti yerine diplomatik iş birliğine yönel-
miş; Türkiye’nin bölgesel diyalog çabaları güçlenmiştir.

CRS raporları, EastMed’in Türkiye–Yunanistan–GKRY hattında çatışma 
potansiyeli taşıdığını ve Türkiye’yi dışlayan projelerin ABD açısından da askerî 
riskleri artırdığını belirtmektedir (CRS, 2022). Projenin geri çekilmesi, Yuna-
nistan ve GKRY’nin Türkiye’ye karşı enerji temelli blok politikasının etkisini 
azaltmış ve bölgedeki deniz kuvvetleri geriliminin düşmesine katkı sağlamıştır.

5. Paradigma Değişimi: ABD’nin Doğu Akdeniz Politikalarının Yeni-
den Konumlanması

ABD’nin Doğu Akdeniz politikası, 2020’lerin başlarından itibaren hem 
enerji jeopolitiği hem de bölgesel güvenlik dengeleri açısından önemli bir dö-
nüşüm geçirmektedir. Bu dönüşüm, EastMed Boru Hattı Projesi’nden ABD’nin 
desteğini geri çekmesiyle açık biçimde gözlemlenebilir hâle gelmiş; söz konu-
su karar, Washington’ın bölgeye ilişkin enerji güvenliği, jeopolitik öncelikler, 
bölgesel ittifaklar ve NATO stratejileri bağlamında paradigmatik bir değişimi 
işaret etmektedir.

5.1. ABD’nin Yeni Enerji Güvenliği Yaklaşımı

ABD’nin enerji güvenliği anlayışı, 2021’den sonra küresel enerji piyasala-
rındaki dönüşümler doğrultusunda yeniden şekillendirilmiştir. Biden yöneti-
mi, temiz enerjiye geçişi hızlandırma hedefi, LNG taşımacılığına stratejik vur-
gu ve fosil yakıt temelli yüksek maliyetli altyapı projelerine yönelik çekinceleri, 
Doğu Akdeniz enerji politikalarını doğrudan etkilemiştir. ABD Dışişleri Ba-
kanlığı’nın 2022 tarihli açıklamasında, EastMed Boru Hattı Projesi’nin eko-
nomik fizibilitesi, çevresel sürdürülebilirliği ve bölgesel gerginlikleri artırma 
potansiyeli nedeniyle artık Washington için öncelikli bir stratejik proje olma-



66  . Handan Tekemen 

dığı vurgulanmıştır (U.S. Department of State, 2022). Bu yaklaşım, devletlerin 
enerji alanındaki kararlarını ekonomik fayda, jeopolitik risk ve bölgesel güç 
dengeleri çerçevesinde yeniden rasyonel biçimde tanımladığı “stratejik rasyo-
nalizasyon” kavramıyla uyumludur (Tagliapietra, 2017). ABD, bu çerçevede 
boru hatlarına bağımlılığı azaltmak amacıyla LNG terminalleri, FSRU’lar ve 
arz çeşitlendirmesine dayalı daha esnek tedarik modellerini desteklemeye yö-
nelmiştir (Vivoda, 2022). Bölgedeki hidrokarbon potansiyeli yüksek olmasına 
rağmen, maliyeti düşük ve politik açıdan yönlendirilebilir LNG altyapısının 
tercih edilmesi, ABD’nin enerji diplomasisinde yapısal bir paradigma değişi-
minin göstergesidir (Tsafos, 2021; CSIS, 2021).

5.2. Türkiye ile İlişkilerde Dengeleme Stratejisi

ABD’nin Doğu Akdeniz politikalarında Türkiye’yi dışlayan bloklaşmalara 
verdiği desteği azaltması, Washington’ın Ankara ile ilişkilerinde dengeleyici 
bir strateji benimsediğini göstermektedir. CSIS’in 2021 tarihli analizinde, Tür-
kiye’nin bölgedeki enerji ve güvenlik mimarisinden dışlanmasının NATO içi 
uyumu zayıflattığı ve uzun vadede sürdürülemez olduğu belirtilmiştir (CSIS, 
2021). Brookings Institution’un analizlerinde de, ABD’nin 2021 sonrası dö-
nemde Türkiye ile “iş birliğine açık, rekabeti yöneten ve gerilimi minimize 
eden” bir hibrit ilişki modelini uyguladığı vurgulanmaktadır (Danforth, 2021; 
Makovsky, 2024). Bu doğrultuda Washington, Türkiye’nin tamamen dışlandığı 
enerji projelerine koşulsuz destek yerine, daha pragmatik ve diplomasi odaklı 
bir yaklaşımı benimsemiştir. ABD’nin 2022’de EastMed boru hattına desteğini 
çektiği açıklamalar, bu dönüşümün somut bir göstergesidir ve tüm enerji pro-
jelerinde kapsayıcı diplomasi ile gerilimi artırıcı adımlardan kaçınma vurgu-
sunu içerir (AA, 2022).

5.3. Yunanistan ve İsrail ile İlişkilerin Dönüşümü

EastMed Projesi, uzun süre ABD–İsrail–Yunanistan–GKRY ekseninin 
enerji temelli jeopolitik iş birliğinin merkezinde yer almıştır. Ancak ABD’nin 
projeden desteğini çekmesi, bu ittifakın niteliğini değiştirmiştir. Güncel ana-
lizler, ABD–Yunanistan ilişkilerinin enerji odaklı bir yaklaşım yerine, askeri 
iş birliği, NATO çerçevesinde deniz ve kara güvenliği ile ittifak uyumu eksenli 
stratejik bir dönüşüm geçirdiğini göstermektedir (Stelgias, 2024; Anastasiou, 
2025). İsrail açısından ise ABD’nin EastMed projesinden desteğini çekmesi, 
Tel Aviv’in Türkiye ile enerji iş birliği olanaklarını yeniden değerlendirmesine 
yol açmıştır. 2022’de yapılan analizler, İsrail’in bu yaklaşımının bölgesel denge-
leme arayışının bir parçası olduğunu ve Ankara ile enerji diyaloğunun yeniden 
açılmasının jeopolitik açıdan gerekli olduğunu göstermektedir (SETA, 2022). 
Böylece ABD, sert bloklaşmalar yerine esnek, güvenlik temelli ve çok yönlü 
ilişkiler kurmaya yönelmiştir.



 . 67Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

5.4. “Esnek Çok Taraflılık”: ABD’nin Yeni Bölgesel Angajman Modeli

ABD’nin Doğu Akdeniz politikasında öne çıkan kavram, uluslararası iliş-
kiler literatüründe “esnek çok taraflılık” (flexible multilateralism) olarak ta-
nımlanmaktadır. Bu modelde ABD, kalıcı ittifaklar yerine, dönemsel, konu 
bazlı ve çok aktörlü koalisyonlar üzerinden angajman kurmaktadır (Henke, 
2019). EastMed’e yönelik tutum değişimi, ABD’nin son dönemde benimse-
miş olduğu daha esnek ve gerçekçi diplomatik yaklaşımın açık göstergesidir. 
Başlangıçta projeyi güçlü biçimde destekleyen Washington, ekonomik fizibi-
lite ve siyasi koşulların değişmesiyle bu desteği gözden geçirmiştir. Böylece 
ABD, uzun vadeli boru hattı projeleri yerine çok taraflı iş birliği platformlarını 
ve bölgesel diplomasi kanallarını önceliklendiren bir modele yönelmiştir. Bu 
yaklaşım, Türkiye, Yunanistan, İsrail ve AB gibi birbirleriyle farklı düzeylerde 
rekabet ve iş birliği ilişkisine sahip aktörlerle aynı anda ilişki yönetmeyi hedef-
leyen çok katmanlı bir stratejiyi yansıtmaktadır.

5.5. NATO Bağlamı

Doğu Akdeniz jeopolitiği, NATO’nun güney kanadının güvenliği açısın-
dan kritik bir konuma sahiptir. NATO 2030 sürecine ilişkin 2021 değerlendir-
meleri ve 2022 Stratejik Konsept belgesi, güney kanadında enerji güvenliği, 
bölgesel gerilimler, terör tehdidi ve deniz güvenliğinin giderek önem kazandı-
ğını vurgulamaktadır (NATO, 2021; NATO, 2022). Belgelerde, Türkiye–Yuna-
nistan gerilimlerinin ittifak içi dayanıklılığı zayıflattığı ve enerji çatışmalarının 
askeri koordinasyonu olumsuz etkilediği açıkça ifade edilmektedir.

EastMed sonrası süreçte ABD, enerji projeleri üzerinden dolaylı rekabeti 
teşvik etmek yerine NATO içinde gerilimi azaltıcı, deniz güvenliğini güçlendi-
rici ve diyalog mekanizmalarını destekleyici bir politika izlemektedir (NATO, 
2021). Bu bağlamda Washington’ın yaklaşımı, doğrudan çatışma risklerini 
azaltmayı, müttefikler arası koordinasyonu güçlendirmeyi ve enerji ile deniz 
güvenliği arasındaki karşılıklı bağımlılıkları bütüncül biçimde ele almayı he-
defleyen bir stratejik çizgiye evrilmiştir. Bu politika, hem NATO’nun güney 
kanadında istikrarı artırmaya yönelik genel stratejisiyle uyumlu hem de ittifak 
içi uyumu koruyan pragmatik bir yaklaşım olarak değerlendirilebilir.

6. Türkiye Perspektifi: EastMed Sonrası Oluşan Yeni Fırsatlar ve Riskler

EastMed Boru Hattı Projesi’nin teknik, ekonomik ve jeopolitik açıdan sür-
dürülebilirliğinin tartışmalı hale gelmesi, 2022’de ABD’nin projeye doğrudan 
siyasi desteğini çekmesiyle Doğu Akdeniz’deki güç dengelerini Türkiye açısın-
dan yeniden şekillendirmiştir. Projenin askıya alınması, Türkiye’nin bölgesel 
enerji merkezi olma hedeflerini stratejik olarak güçlendirmiş; aynı zamanda 
Ankara’ya yeni jeopolitik fırsatlar kadar dikkatle yönetilmesi gereken riskler 
de sunmuştur.



68  . Handan Tekemen 

ABD’nin EastMed projesine desteğini çekmesinin ardından Avrupa Bir-
liği’nin enerji arz güvenliği stratejisi yeniden gözden geçirilmiş; özellikle Rus 
gazına olan bağımlılığı azaltma hedefi ön plana çıkmıştır (European Commis-
sion, 2022). Bu bağlamda Türkiye, mevcut TANAP, TAP ve Mavi Akım gibi 
boru hattı sistemleri sayesinde Avrupa’nın enerji tedarikinde kritik bir transit 
ülke rolünü güçlendirmiştir. Türkiye, jeopolitik konumunun sağladığı geçiş 
avantajı sayesinde EastMed’in devre dışı kalmasıyla oluşan boşluğu doldurabi-
lecek tek fiziki alternatif rota konumuna yaklaşmıştır (Atlantic Council, 2022; 
Yergin, 2020).

Ayrıca Türkiye’nin uzun süredir savunduğu “Doğu Akdeniz’de tüm pay-
daşların enerji iş birliğine dâhil edilmesi” yaklaşımı (T.C. Dışişleri Bakanlığı, 
2019), projedeki değişimle birlikte Avrupa nezdinde daha rasyonel bir pers-
pektif olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Bu durum, Ankara’ya hem AB 
ile enerji diplomasisini derinleştirme hem de bölgesel dışlanmayı azaltma po-
tansiyeli sunmaktadır.

EastMed sonrası dönemde İsrail, Mısır ve Körfez ülkeleriyle yürütülen 
normalleşme girişimleri, Türkiye’nin bölgedeki diplomatik manevra alanını 
önemli ölçüde genişletmiştir. Özellikle Türkiye-İsrail enerji diyaloğunun ye-
niden başlaması (Israeli Ministry of Energy, 2022), uzun vadede İsrail gazının 
Türkiye üzerinden Avrupa’ya taşınması seçeneğini yeniden gündeme getirmiş-
tir.

Bu süreç, Türkiye’ye bir dizi diplomatik ve enerji odaklı fırsat sunmakta-
dır. Mevcut ortam, İsrail ile enerji iş birliğinin yeniden canlanmasına, Mısır 
ile deniz yetki alanları konusunda teknik istişarelerin başlatılmasına ve Körfez 
ülkeleriyle enerji finansmanı ve altyapı yatırımlarında yeni açılımların değer-
lendirilmesine imkân tanımaktadır. Bununla birlikte, bölgedeki mevcut ittifak 
ağları — özellikle Yunanistan–GKRY–İsrail üçgeni — tamamen ortadan kalk-
mamış durumdadır; bu nedenle Türkiye’nin diplomatik normalleşmesinin ko-
şullu ve sınırlı bir süreç olarak ilerleyeceği değerlendirilebilir.

EastMed’in zayıflaması, Türkiye’nin Mavi Vatan doktrininin stratejik öne-
mini artırmıştır. Çünkü boru hattının geçeceği güzergâh, Türkiye’nin Libya ile 
2019’da yaptığı Deniz Yetki Alanları Mutabakatı’nın tamamen dışlanması anla-
mına gelmekteydi. Projenin askıya alınması, Doğu Akdeniz’deki güç dengeleri 
üzerinde belirleyici bir etki yaratmıştır. Bu gelişme, Türkiye’nin Libya deniz yet-
ki mutabakatının bölgesel meşruiyetini artırmış, GKRY’nin tek taraflı münhasır 
ekonomik bölge (MEB) ilanlarının siyasi geçerliliğini tartışmalı hâle getirmiş ve 
Türkiye’nin kendi kıta sahanlığında hidrokarbon arama faaliyetlerini daha esnek 
ve güvenli bir şekilde sürdürmesine imkân tanımıştır. Bu bağlamda bölgesel je-
opolitik ortam, Türkiye’ye hem diplomatik hem de enerji alanında stratejik ma-
nevra alanı sağlayan koşulları yeniden şekillendirmiştir (European Parliament 
Research Service [EPRS], 2020; Atlantic Council, 2022).



 . 69Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Bununla birlikte, EastMed projesinin askıya alınması Türkiye’ye belirli stra-
tejik avantajlar sağlasa da, bölgesel riskler devam etmektedir. GKRY ve Yunanis-
tan, AB bünyesinde hâlâ etkili bir siyasi blokaj kapasitesine sahip olup Türkiye 
karşıtı politikaları destekleyebilmektedir. Benzer şekilde, AB’nin Doğu Akdeniz 
enerji güvenliği gündemini zaman zaman Türkiye’nin çıkarlarına ters düşen bir 
bağlamda kullanma ihtimali mevcuttur. Ayrıca Kıbrıs meselesindeki mevcut 
statüko, enerji kaynakları üzerinden yeniden sertleşme riskini taşımaktadır. Bu 
çerçevede EastMed’in durması, Türkiye için tam bir zafer olarak değerlendiril-
memeli; aksine, bölgesel diplomasi ve enerji müzakereleri açısından yeni strate-
jik fırsatlar ve manevra alanları ortaya çıkarmıştır.

Türkiye, 2023–2050 ulusal enerji stratejisi çerçevesinde kendisini bölge-
sel enerji ticaret merkezi olarak konumlandırmaktadır (T.C. Enerji ve Tabii 
Kaynaklar Bakanlığı, 2023). EastMed sonrası süreç, Türkiye’ye enerji mer-
kezi olma hedefini destekleyen stratejik avantajlar sunmaktadır. Bu çerçeve-
de Türkiye’nin LNG altyapısı, FSRU tesisleri dahil olmak üzere bölgedeki en 
gelişmiş sistem konumundadır; mevcut fiziki boru hattı altyapısı Avrupa ile 
entegrasyon kapasitesine sahiptir; ayrıca enerji borsası (EPİAŞ) üzerinden 
bölgesel fiyatlama merkezi oluşturma potansiyeli bulunmaktadır. Bununla 
birlikte, ekonomik fırsatlarla birlikte bazı riskler de mevcuttur. İsrail–Türkiye 
boru hattının maliyet ve güvenlik riskleri, AB’nin yenilenebilir enerjiye hızlı 
geçişinin doğalgaz pazarını orta vadede daraltma olasılığı ve Doğu Akdeniz’de 
yeni hidrokarbon keşiflerinin belirsizliği, enerji merkezi olma hedefine ulaş-
mayı karmaşıklaştıran faktörler olarak öne çıkmaktadır. Dolayısıyla bu hedef, 
önemli fırsatlar sunsa da yapısal reformlar ve sürdürülebilir enerji politikaları 
ile desteklenmesi gereken uzun vadeli bir süreçtir.

EastMed’in devre dışı kalması, Yunanistan ve GKRY’nin bölgesel askeri 
dengeyi Türkiye aleyhine çevirmek için kullanabilecekleri araçların tamamen 
ortadan kalkmadığını göstermektedir. ABD’nin Dedeağaç’taki askeri konuş-
lanması, GKRY’nin Fransa ile artan savunma işbirliği ve Yunanistan’ın ABD ve 
Fransa ile gerçekleştirdiği savunma anlaşmaları (MDCA, 2021), Türkiye’nin 
savunma planlamasında yakından izlenmesi gereken kritik dinamikler olarak 
öne çıkmaktadır. Bu durum, Türkiye için bölgesel askeri ve diplomatik hare-
ketliliğin hem riskler hem de fırsatlar barındıran bir ortam yarattığını göster-
mektedir.

Türkiye açısından bölgesel risk unsurları halen devam etmektedir. Askeri 
gerilimin yeniden tırmanma ihtimali, GKRY’nin AB içindeki siyasi manev-
ra alanını genişletme potansiyeli ve ABD’nin bölgedeki askeri varlığının bazı 
senaryolarda Türkiye üzerinde baskı unsuru olarak ortaya çıkması, güvenlik 
boyutunun tamamen çözülmediğini göstermektedir. Bu bağlamda mevcut du-
rum yalnızca bir “yeni denge aşamasına” geçiş niteliği taşımakta olup, Türki-
ye’nin stratejik ve savunma planlamasında dikkatle izlenmesi gereken dina-
mikleri beraberinde getirmektedir.



70  . Handan Tekemen 

7. Sonuç

Doğu Akdeniz’de son on yılda yaşanan gelişmeler, yalnızca bölgesel enerji 
rekabetini değil, aynı zamanda ABD’nin bölgedeki stratejik konumlanması-
nı ve Türkiye’nin jeopolitik rolünü derinden etkilemiştir. EastMed Boru Hattı 
Projesi’nin teknik, ekonomik ve siyasi gerekçelerle sürdürülebilirliğini kaybet-
mesi ve ABD’nin projeden desteğini çekmesi (U.S. Department of State, 2022), 
bölgedeki paradigma değişiminin en görünür işareti olmuştur. Bu dönüşüm, 
hem ABD’nin enerji güvenliği yaklaşımının yeniden ölçeklenmesine hem de 
Türkiye’nin bölgede dışlanan aktör konumundan yeniden merkezi bir stratejik 
pozisyona yükselmesine zemin hazırlamıştır.

ABD’nin Doğu Akdeniz’de 2010’lu yılların sonunda benimsediği Yuna-
nistan–GKRY–İsrail eksenine dayalı enerji-jeopolitik mimarinin yerini, daha 
esnek, çok aktörlü ve çatışma riskini azaltmayı hedefleyen bir yaklaşım almış-
tır. Washington’un “esnek çok taraflılık” (flexible multilateralism) çerçevesin-
de hareket etmesi, EastMed’in siyaseten değil, ekonomik ve teknik rasyonalite 
üzerinden değerlendirilmesini beraberinde getirmiştir. Bu perspektif, bölge-
deki enerji projelerinin yalnızca jeopolitik bağlamda değil, piyasa gerçekleri ve 
sürdürülebilirlik kriterleri temelinde ele alınması gerektiğini göstermektedir.

Bu bağlamda EastMed’in askıya alınması, yalnızca bir boru hattı proje-
sinin terk edilmesi anlamına gelmemekte; aynı zamanda ABD’nin Doğu Ak-
deniz politikasında realist bir yeniden konumlanma olarak değerlendirilmek-
tedir. Bu yeniden konumlanma, bölgedeki enerji projelerinin dışlayıcı değil, 
kapsayıcı ve işlevsel ittifaklar üzerinden yürütülmesi gerektiğine işaret etmek-
tedir.

Paradigma değişimi, Doğu Akdeniz’deki ittifak modellerinin ve rekabet 
dinamiklerinin yeniden şekillenmesine yol açmıştır. Türkiye’nin devre dışı 
bırakıldığı eksenlerin kalıcılığı zayıflamış; bölgesel devletler ekonomik mali-
yetlerin farkına vararak daha pragmatik bir diplomasiye yönelmiştir. Özellikle 
Türkiye–İsrail ilişkilerinde başlayan normalleşme süreci (Israeli Ministry of 
Energy, 2022), enerji güvenliği perspektifinden karşılıklı bağımlılık potansi-
yelini yeniden gündeme taşımıştır. Bununla birlikte, Yunanistan ve GKRY’nin 
AB içerisindeki diplomatik kapasitesi, bölgesel rekabetin tamamen ortadan 
kalkmadığını göstermektedir. ABD’nin Dedeağaç’taki askeri varlığı ve Yuna-
nistan–Fransa savunma anlaşması gibi gelişmeler, gerilimin biçim değiştirerek 
sürdüğünü ortaya koymaktadır. Dolayısıyla bölge siyaseti, daha düşük yoğun-
luklu fakat çok boyutlu bir rekabet evresine girmiştir.

Bu çalışmada, Doğu Akdeniz’de enerji kaynaklarının keşfi ve üretime ge-
çiş süreciyle birlikte, bölgenin jeopolitik dinamiklerinde üç olası gelişim se-
naryosu öne sürülmektedir. Bu senaryolar: (i) Türkiye merkezli iş birliği ve 
transit model, (ii) statüko ve sınırlı ticari iş birliği, (iii) askeri politik gerginlik 
ve rekabet senaryolarıdır.



 . 71Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Birinci senaryo olan Türkiye Merkezli Enerji İşbirliği ve Transit Model, böl-
gedeki hidrokarbon keşifleri sayesinde Türkiye’nin “enerji ve güvenlik vizyonu” 
çerçevesinde yeniden konumlanmasına olanak tanımaktadır (Canel, 2024). Bu 
bağlamda, özellikle Doğu Akdeniz Gaz Forumu (DAGF) dışı kalmış olsa bile, 
teknik ve ekonomik fizibilitenin yeniden değerlendirilmesiyle Trans Anadolu 
Doğal Gaz Boru Hattı (TANAP) gibi mevcut altyapılar üzerinden doğalgazın 
Avrupa’ya taşınması gündeme gelebilir (Şahin, 2025; Barun, 2024).

İkinci senaryo, Sınırlı ve Düşük Profilli Ticari İşbirliği modelini ele al-
maktadır. Mevcut siyasi anlaşmazlıklar, özellikle GKRY–Yunanistan ekseni, 
Mısır–Türkiye normalleşmesindeki belirsizlikler ve boru hattı maliyet ve tek-
nik riskleri, kapsamlı bir işbirliği modelini zorlaştırmaktadır (Kalyoncuoğlu 
& Kalyoncuoğlu, 2022; AA, 2019). Bu durumda gaz ticareti daha sınırlı ha-
cimlerde, LNG veya küçük ölçekli anlaşmalar çerçevesinde kalabilir; bölgesel 
entegrasyon ise sınırlı olur.

Üçüncü senaryo ise Jeopolitik Gerginlik senaryosudur. Doğu Akdeniz’de 
kaynak kontrolü ve deniz yetki alanları üzerindeki anlaşmazlıklar, özellikle 
GKRY–Yunanistan–İsrail ekseni ile Türkiye–Mısır ve Türkiye merkezli alter-
natif bloklar arasındaki çelişkiler, askeri ve diplomatik gerginliği artırabilir 
(Canel, 2024; Şahin, 2025). Bu durumda enerji projeleri siyasi birer araç hâline 
gelebilir ve ekonomik fayda ikinci planda kalabilir.

EastMed’in askıya alınmasıyla birlikte Türkiye, Doğu Akdeniz’de yeniden 
yapılandırılmış bir stratejik çekim merkezi haline gelmiştir. Türkiye’nin kazan-
dığı pozisyon üç eksende belirginleşmektedir: Enerji Koridoru Merkezi Olma 
Potansiyeli, Diplomatik Normalleşme Sürecinin Merkezinde Yer Alma ve Jeo-
politik Dengeleyici Güç.

Enerji Koridoru Merkezi Olma Potansiyeli kapsamında Türkiye, TANAP–
TAP entegrasyonu, LNG altyapısı ve enerji ticaret platformları sayesinde Avru-
pa’nın doğal gaz tedarikinde kritik bir geçiş noktası haline gelmiştir (Austvik & 
Rzayeva, 2017; Erşen & Çelikpala, 2019). Diplomatik Normalleşme Sürecinin 
Merkezinde Yer Alması doğrultusunda Türkiye’nin İsrail, Mısır, BAE ve Suudi 
Arabistan ile iyileşen ilişkileri, bölgesel güç dengesini daha esnek ve işbirliği-
ne açık bir yapıya dönüştürmektedir. Jeopolitik Dengeleyici Güç bağlamında 
ise Mavi Vatan doktrini, Libya mutabakatı ve NATO üyeliği, Türkiye’ye hem 
bölgesel hem de transatlantik mimaride vazgeçilmez aktör niteliği kazandır-
maktadır (Topçu, 2021).

Sonuç itibariyle Doğu Akdeniz’de yaşanan paradigma değişimi, Türki-
ye’ye uzun yıllar sonra ilk kez bu kadar geniş bir jeopolitik hareket alanı, enerji 
diplomasisi fırsatı ve diplomatik yeniden konumlanma imkânı sunmuştur. Bu 
dönüşüm, Türkiye’yi hem enerji güvenliği hem de bölgesel siyaset bağlamın-
da “çevrelenen aktör” konumundan “dengeleyen ve merkezileşen aktör” ko-
numuna taşımıştır. Türkiye’nin bu konumu sürdürülebilir hâle getirebilmesi; 



72  . Handan Tekemen 

rasyonel diplomasi, enerji piyasalarıyla uyumlu stratejiler, askeri ve siyasi cay-
dırıcılık ile çok taraflı işbirliği mekanizmalarının etkin kullanımı ile mümkün 
olacaktır.



 . 73Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

KAYNAKÇA

Anadolu Agency. (2022). US Withdraws Support From Eastmed Gas Pipeline Project, 
https://www.aa.com.tr/en/world/us-withdraws-support-from-eastmed-gas-pi-
peline-project/2470881?utm, Erişim Tarihi:07.12.2025.

Anadolu Ajansı (2022). “ABD’nin Eastmed’den desteğini çekmesi Atina’da hayal kı-
rıklığı yarattı”, https://www.aa.com.tr/tr/dunya/abdnin-eastmedden-destegi-
ni-cekmesi-atinada-hayal-kirikligi-yaratti/2472148, Erişim Tarihi:01.12.2025.

Anadolu Ajansı (Aa) (2019). “Doğu Akdeniz Enerji Denklemi-2”, https://www.aa.
com.tr/tr/analiz/dogu-akdeniz-enerji-denklemi-2/1475013?utm, Erişim Tari-
hi:08.12.2025.

 Anastasiou, F. (2025). Military cooperation between Greece and the USA: The sig-
nificance of diplomacy and the evolution of the Mutual Defense Cooperation 
Agreement (MDCA) from 1990 to present. Yüksek Lisans Tezi, 

Atlantic Council. (2022). Can the Eastern Mediterranean resolve its natural gas strife? 
Atlantic Council.

Atlantic Council. (2022). Eastern Mediterranean energy geopolitics: Turkey’s transit 
role and regional dynamics. Atlantic Council, https://www.atlanticcouncil.org/
wp-content/uploads/2022/03/Eastern-Mediterranean_Final.pdf?utm, Erişim 
Tarihi: 09.12.2025.

Atlantic Council. (2024). Great sea connections: Financing the Eastern Mediterrane-
an’s energy transition, Atlantic Council Global Energy Center. https://www.at-
lanticcouncil.org/in-depth-research-reports/report/great-sea-connections-fi-
nancing-the-eastern-mediterraneans-energy-transition/?utm, Erişim Tarihi: 
01.12.2025.

Atlantic Council. (2024). Part 4. Turkey’s geopolitical role in the Black Sea and 
European energy security: From pipelines to liquefied natural gas. Atlantic 
Council. https://www.atlanticcouncil.org/in-depth-research-reports/report/
part-4-turkeys-geopolitical-role-in-the-black-sea-and-european-energy-secu-
rity-from-pipelines-to-liquefied-natural-gas/?utm, Erişim Tarihi:03.12.2025

Austvik, O. G., & Rzayeva, G. (2017). “Turkey in the geopolitics of energy”, Energy 
Policy, 107, 539–547. https://doi.org/10.1016/j.enpol.2017.05.008

Barun, İ. K., & Kazancı, B. A. (2024). “Reflectıons Of The Egypt-Türkiye Allıance On 
The Energy Struggle And Possıble Developments”, Uluslararası İktisadi ve İdari 
İncelemeler Dergisi(42), 111-122. https://doi.org/10.18092/ulikidince.1343591

Brookings Institution. (2021). Turkey, Europe, and the Eastern Mediterranean: Char-
ting a way out of the current deadlock. Brookings Institution, https://www.
brookings.edu/wp-content/uploads/2021/01/Turkey-Europe-and-the-Eas-
tern-Mediterranean.pdf?utm, Erişim Tarihi: 02.12.2025.

Brookings Institution. (2022). U.S.-Turkey relations in a shifting strategic environ-
ment.



74  . Handan Tekemen 

Canel, P. (2024). Doğu Akdeniz’de Enerji ve Güvenlik: Türkiye’nin Güncel Vizyonu. 
Uluslararası İlişkiler ve Diplomasi, 7(2), 84-104. https://doi.org/10.51763/
uid.1535860

Chourchoulis, D. (2014). The Southern Flank of NATO, 1951–1959: Military Strategy 
or Political Stabilization. Lexington Books. 

CRS – Congressional Research Service. (2022). Turkey: Background and U.S. relations 
in brief. U.S. Congress Report.

CSIS (2019). “The United States in the East Med: A Case Study in Energy Diplomacy”, 
https://www.csis.org/analysis/united-states-east-med-case-study-energy-dip-
lomacy, Erişim Tarihi: 01.12.2025.

CSIS. (2021). The United States and the Eastern Mediterranean: Energy diplomacy 
reconsidered. Center for Strategic and International Studies.

CSIS. (2022). U.S. strategy in the Eastern Mediterranean: The energy transition and 
regional diplomacy. Center for Strategic and International Studies.

Danforth, N. (2021, February). Between cooperation and containment: New US po-
licies for a new Turkey. Brookings Institution, https://www.brookings.edu/ar-
ticles/between-cooperation-and-containment-new-us-policies-for-a-new-tur-
key/, Erişim Tarihi: 05.12.2025.

Dempsey, J. (2022). “Gassy ambitions: The obstacles to Italy’s planned gas hub for 
Europe”, European Council on Foreign Relations (ECFR). https://ecfr.eu/artic-
le/gassy-ambitions-the-obstacles-to-italys-planned-gas-hub-for-europe/, Eri-
şim Tarihi: 05.12.2025.

Doğru, S. (2015). Doğu Akdeniz’de hidrokarbon kaynakları ve uluslararası hukuka 
göre bölgedeki kıta sahanlığı ve münhasır ekonomik bölge alanlarının sınırlan-
dırılması. Türkiye Barolar Birliği Dergisi, 119, 503–554.

Duman, Ö. (2025). “Doğu Akdeniz enerji jeopolitiği ve bölgesel güç mücadelesi bağ-
lamında sahildar devletlerin ulusal güvenlik algıları”, The Academic Elegance, 
12(27), 632–666.

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4232292

ECFR. (2023). Gassy ambitions: The obstacles to Italy’s planned gas hub for Europe, ht-
tps://ecfr.eu/article/gassy-ambitions-the-obstacles-to-italys-planned-gas-hu-
b-for-europe/?utm, Erişim Tarihi:05.12.2025.

ELIAMEP. (2024). “Energy transition in the Eastern Mediterranean: Turning the 
EMGF into a regional opportunity”, Hellenic Foundation for European and Fo-
reign Policy, https://www.eliamep.gr/wp-content/uploads/2024/02/Policy-pa-
per-154-final.pdf?utm, Erişim Tarihi:01.12.2025.

EPRS. (2021). The Eastern Mediterranean: Geopolitics, energy and security, European 
Parliament Research Service.

European Commission. (2022). REPowerEU: Joint European action for more affor-
dable, secure and sustainable energy. Brussels.



 . 75Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

European Institute. (2023). Eastern Mediterranean energy resources between energy 
security and energy transition: A regional perspective, Istituto Affari Internazi-
onali. https://www.iai.it/sites/default/files/iaip2211.pdf

European Parliament Research Service [EPRS]. (2020). Turkey: Remodelling the Eas-
tern Mediterranean: Conflicting exploration of natural gas reserves. Brussels.

Giovannelli, M. (2025). EastMed and the geopolitics of connectivity: Energy diploma-
cy and regional cooperation in the Eastern Mediterranean. Luiss Policy Brief.

Güngör, M. (2023). Doğal gaz jeopolitiği: “Doğu Akdeniz”, Düşünce Dünyasında Tür-
kiz, 14(64), 131–160. 

Harunoğulları, M. (2025). “Doğu Akdeniz’de enerji güvenliği ve jeopolitik”, Interna-
tional Journal of Social Sciences and Education Research, 11(2), 107-127. htt-
ps://doi.org/10.24289/ijsser.1633980

Henke, M. E. (2019). Constructing Allied Cooperation: Diplomacy, Payments, and 
Power in Multilateral Military Coalitions. Cornell University Press.

IAI – Istituto Affari Internazionali. (2023). Eastern Mediterranean energy resources 
between security and transition, https://www.iai.it/en/pubblicazioni/c03/eas-
tern-mediterranean-energy-resources-between-energy-security-and-energy, 
Erişim Tarihi:02.12.2025.

IAI. (2022). Energy Transitions and Environmental Geopolitics in the Southern 
Mediterranean, https://www.iai.it/en/pubblicazioni/c05/energy-transiti-
ons-and-environmental-geopolitics-southern-mediterranean?utm, Erişim Ta-
rihi:05.12.2025.

Israeli Ministry of Energy. (2022). Energy cooperation statements.

Israeli Ministry of Energy. (2022). Statements on regional energy cooperation.

Kalyoncuoğlu, K. S. ve Kalyoncuoğlu, S. (2022). “Enerji güvenliği bağlamında Doğu 
Akdeniz’deki gelişmeler: Türkiye-Mısır ilişkileri”, Türkiye Politik Çalışmalar 
Dergisi, 2(1),19-29.

Kirişci, K. (2022). Turkey and the geopolitics of the Eastern Mediterranean after East-
Med. Brookings Institution.

Kozanhan, M. K. (2022). “Enerji politikaları ve güvenlik bağlamında Doğu Akdeniz”, 
Anadolu Strateji Dergisi, 3(2), 55–75.

Kökyay, F. (2021). “Enerji Güvenliği Ekseninde Doğu Akdeniz Gaz Forumu”, Journal 
of Research in Economics, Politics and Finance, 6(1), 216–239.

Makovsky, A. (2024, October 30). Turkey: Managing an unfriendly ally,  Brookings 
Institution, https://www.brookings.edu/articles/turkey-managing-an-unf-
riendly-ally/, Erişim Tarihi:05.12.2025.

NATO. (2021). NATO 2030: United for a new era. Brussels.

Özçelik, T. G., & Çügen, M. A. (2022). “Doğu Akdeniz Jeopolitiği, Bölgesel Aktörler 
Ve Türkiye’nin Enerji Güvenliği”, Sosyolojik Düşün, 7(1), 92-122. https://doi.
org/10.37991/sosdus.1133449



76  . Handan Tekemen 

Özekin, M. K. (2020). “Doğu Akdeniz’de değişen enerji jeopolitiği ve Türkiye”, Gü-
venlik Stratejileri Dergisi, 16(33), 1–51. https://doi.org/10.17752/guvenliks-
trtj.719964

Pierini, M. (2022). Understanding Turkey’s geostrategic posture. Carnegie Europe.

Raimondi, P. P. (2022). “Eastern Mediterranean energy resources between energy se-
curity and energy transition: A regional perspective”, (IAI Paper 22|11). Istituto 
Affari Internazionali.

Reuters. (2022, January 11). U.S. voices misgivings on EastMed gas pipeline—Greek 
officials. Reuters.

Sarıkaya, H., & Öztopal, Y. (2022). Güncel konular ışığında Türkiye’nin enerji ve dış 
politika yönelimleri. https://acikerisim.ikcu.edu.tr/yayinaea/10653946_673de-
3148bfb3.pdf?utm, Erişim Tarihi:03.12.2025.

SETA. (2022). “2022’de Türkiye: Dış politika ve bölgesel gelişmeler”, Siyaset, Ekonomi 
ve Toplum Araştırmaları Vakfı

Aslan, T., ve Kodaman, T. (2023). “Türkiye ve İsrail’in Doğu Akdeniz’de muhtemel uz-
laşmasının kazanımları”, Hakkari Review, 7(1), 29–52

Stelgias, N. (2024). “Deepening the US-Greece Partnership in the 21st Century: Com-
mon Challenges and Shared Worldview Make the Best Friends”, UPA Strategic 
Affairs, 5(2), 156–181.

Stergiou, A. (2017). “Energy security in the Eastern Mediterranean”, International 
Journal of Global Energy Issues, 40(5), 320–334. 

Stergiou, A., & Karagianni, M. (2019). Does Energy Cause Ethnic War? East Mediter-
ranean and Caspian Sea Natural Gas and Regional Conflicts. Newcastle upon 
Tyne, UK: Cambridge Scholars Publishing. ISBN: 978‑1‑5275‑4033‑0

Şahin, İ. (2022). “Yeni Güvenlik Mimarisi Bağlamında İsrail’in Doğu Akdeniz Politi-
kası”, Türkiye Araştırmaları Vakfı.

T.C. Dışişleri Bakanlığı. (2019). Doğu Akdeniz’de enerji ve Türkiye’nin pozisyonu.

T.C. Dışişleri Bakanlığı. (2025). Türkiye’nin uluslararası enerji stratejisi. https://www.
mfa.gov.tr/turkiye_nin-enerji-stratejisi.tr.mfa?utm, Erişim Tarihi:07.12.2025.

T.C. Enerji ve Tabii Kaynaklar Bakanlığı. (2023). Türkiye Ulusal Enerji Planı.

Tagliapietra, S. (2017). “Energy: a shaping factor for regional stability in the Eastern 
Mediterranean. European Parliament, Directorate-General for External Poli-
ciesU.S. Department of State, U.S. position on the EastMed pipeline. Washin-
gton, D.C.

Topcu, M. C. (2021). “Doğu Akdeniz’in Enerji Jeopolitiği Ve Deniz Yetki Uyuşmaz-
lıkları Çerçevesinde Türkiye-Gkry Anlaşmazlıkları”, Uluslararası İlişkiler ve 
Politika Dergisi, 1(1), 38-56.

Tsafos, N. (2022). Can the East Med Pipeline Work? Center for Strategic and Inter-



 . 77Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

national Studies, https://www.csis.org/analysis/can-east-med-pipeline-work, 
Erişim Tarihi:02.12.2025.

Türkiye Büyük Millet Meclisi. (2020). Doğu Akdeniz sorunlarına hukuki ve siyasi yak-
laşım.

https://cdn.tbmm.gov.tr/TbmmWeb/Yayinlar/Dosya/ed3e86b3-f25c-4713-8eaa-
6a819502b253.pdf, Erişim Tarihi:09.12.2025.

U.S. Department of State. (2022). Non-paper on U.S. position regarding the EastMed 
pipeline. U.S. Department of State.

U.S. State Department. (2022). Technical assessment on the EastMed pipeline (Inter-
nal briefing note public summary).

US withdraws support from EastMed gas pipeline project.” (2022, January 11). Anadolu 
Ajansı (AA).https://www.aa.com.tr/en/world/us-withdraws-support-from-e-
astmed-gas-pipeline-project/2470881?utm_source, Erişim Tarihi: 05.12.2025.

Vivoda, V. (2022). “LNG Export Diversification And Demand Security: A Comparati-
ve Study Of Major Exporters”, Energy Policy, 170, 113–124.

Vlasova, K. V. (2024). “The Eastern Mediterranean Pipeline (EastMed) as an element 
of supply diversification”, Sovremennaâ Evropa, (No 1 (122)), 117–128. 

Yaşa, A. G., & Yılmaz, M. (2022). “Doğu Akdeniz’deki doğal gaz rezervlerinin bölgesel 
enerji politikaları ve rekabet üzerindeki etkisi”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilim-
ler Dergisi, 32(1), 1–17. https://doi.org/10.18069/firatsbed.995289

Yergin, D. (2020). “The new map: Energy, climate, and the clash of nations”. Penguin.



78  . Handan Tekemen 



Bölüm
5

KÜLTÜRÜN İZINDE KIMLIK: BENZERLIK, FARKLILIK 
VE AIDIYETIN SOSYOLOJIK İNŞASI

İbrahim AKKAŞ1

1  Doç.Dr.Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, İ.İ.B.F. Sosyal Hizmet Bölümü, 
ibrahimakkas191@gmail.com, ORCID:0009-0006-1381-2982.



80  . Ibrahim Akkaş

Giriş

Kültür ve kimlik birbirini tamamlayan iki kavramdır. Kültür, kimli-
ğin tanımında merkezi bir rol oynar. Hatta kimliğin oluşumu ve gelişimi ile 
bireylerin sahip olduğu çoklu kimliklerin kaynağında kültür vardır. İçinde 
yaşadığımız toplumda kültür kimliğe dair bilgimizi ve davranışlarımızı oluş-
turur. Kültür hem bireysel hem de sosyal kimliğimizin oluşumunda etkilidir. 
Milli kimlik açısından değerlendirdiğimizde ise milli kimlik kaynağını kül-
türden alır. Kültür yoluyla zaman içinde edinilen bilgi ve tecrübeler, ortak ta-
rih ve geçmiş, ortak davranış tarzları, değerler milli kimliği oluşturmaktadır. 

Kültür ve kimlik, sosyal bilimlerin en temel kavramları arasında yer al-
makla birlikte, bireyin kendini anlama biçiminden toplumların tarihsel sü-
rekliliğine kadar geniş bir alanda belirleyici rol oynar. Kültür, yalnızca sanat, 
edebiyat ya da estetik üretimlerle sınırlı olmayan; toplumsal yaşamın bütü-
nüne nüfuz eden, anlam sistemlerini ve davranış örüntülerini düzenleyen 
bir yapıdır. Bu yönüyle kültür, bireylerin dünyayı algılama biçimlerini, değer 
yargılarını, ilişkilerini ve kendilerini tanımlama süreçlerini şekillendiren bir 
zemin sunar. Kimlik ise bu kültürel zeminde oluşan, bireyin hem kendisiyle 
hem de başkalarıyla kurduğu ilişkiler üzerinden anlam kazanan bir yapıdır. 
Dolayısıyla kültür ve kimlik arasındaki ilişki bir yönüyle kurucu, diğer yö-
nüyle karşılıklı etkileşimsel bir nitelik taşır.

Kimlik sorunu modern dönemde giderek daha görünür hâle gelirken, 
bireylerin sahip olduğu çoklu aidiyetlerin, değişen sosyal bağların, hızlı kül-
türel etkileşimlerin ve küreselleşmenin kimlik algısını kökten dönüştürdüğü 
görülmektedir. Geleneksel toplumlarda daha sabit, öngörülebilir ve kolektif 
nitelikte olan kimlikler; modern ve postmodern dönemlerde esneklik, seçi-
lebilirlik ve çoklu aidiyetlerle karakterize edilmeye başlanmıştır. Bu nedenle 
kimlik kavramı günümüzde sadece sosyolojinin değil, psikoloji, antropoloji, 
kültürel çalışmalar, iletişim bilimi ve siyaset bilimi gibi pek çok disiplinin 
ortak tartışma alanlarından biri hâline gelmiştir.

Kimliğin benzerlik ve farklılık ekseninde kurulması, bireylerin kim ol-
duklarını ve kim olmadıklarını belirleme süreçlerini içermektedir. Bu süreç, 
bireyin kendisini bir grubun üyesi olarak tanımlamasından, diğer gruplarla 
mesafe kurmasına kadar geniş bir yelpazede işler. Sosyal kimlik teorisi de bu 
nedenle kimliği yalnızca bireysel bir mesele değil, aynı zamanda sosyal ka-
tegoriler ve toplumsal ilişkiler içinde şekillenen kolektif bir olgu olarak de-
ğerlendirir. Diğer yandan kültür, bu kategorilerin ve ilişkilerin anlam kazan-
masını sağlayan temel referans kaynağıdır. Dil, semboller, ritüeller, kolektif 
hafıza ve tarihsel deneyim, kimliğin hem bireysel hem de toplumsal düzeyde 
inşa edilmesine aracılık eder.

Bugünün küresel dünyasında kimlikler daha çok müzakere edilen, de-
ğişime açık, sınırları esneyen ve farklılıklarla etkileşim hâlinde yeniden üre-



 . 81Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

tilen yapılar hâline gelmiştir. Bu makale, kültür ve kimlik arasındaki bu çok 
katmanlı ilişkiyi sosyolojik bir perspektiften ele almakta; kimliğin kültürel 
temellerini, benzerlik–farklılık eksenindeki oluşumunu ve değişen dünyada 
maruz kaldığı dönüşümleri kapsamlı biçimde tartışmayı amaçlamaktadır.

Bu çalışma, kültür ve kimlik ilişkisini sosyolojik bir çerçevede ele alarak 
kimliğin toplumsal, kültürel ve tarihsel süreçlerde nasıl biçimlendiğini tar-
tışmaktadır. Makalede kültürün, bireyin hem sosyal hem de milli kimliğini 
yapılandıran temel unsur olduğu vurgulanmakta; kimliğin benzerlik ve fark-
lılık ekseninde oluştuğu belirtilmektedir. Kimliklerin yalnızca bireysel bir 
deneyimden ibaret olmadığı, sosyal kategoriler, kolektif aidiyetler ve güç iliş-
kileri tarafından şekillendiği ileri sürülmektedir. Modern toplumlarda kim-
liklerin çoğullaşması, kültürel etkileşimlerin hızlanması ve küreselleşmenin 
etkileri kimlik tartışmalarını daha karmaşık hâle getirmiştir. Çalışmanın 
genel bulgusu; kültürün hem kimliği hem de milli kimliği belirleyen temel 
kaynak olduğu ve kültürel dönüşümlerin doğrudan kimlik dönüşümüne yol 
açtığıdır.

1.	 Kültürün Kimlik Üzerindeki Kurucu Rolü

Kültür kavramı, sosyolojide en yaygın kullanılan kavramlardan biridir. 
Normalde kültürün sanat, edebiyat, müzik ve resim gibi zihnin daha yüce 
şeyleriyle eşdeğer olduğu varsayılabilir. Ancak bir sosyoloğun bakış açısına 
göre bu tür faaliyetlerin ötesine geçer. Kültür, toplum üyelerinin veya toplum 
içindeki grupların yaşam biçimlerini ifade eder. Nasıl giyindiklerini, evlilik 
geleneklerini, dillerini ve aile yaşamlarını, çalışma biçimlerini, dini törenleri-
ni ve boş zaman aktivitelerini içerir (Giddens, 2005; Meijl, 2008).

Toplum içinde yer alan bireylerin beceri, düşünce ve davranış şekilleri 
anlamındaki kültür tanımında hem benzerlikler hem de farklılıklar ortaya 
çıkmaktadır. Bir yandan kültürel olarak her insan eşittir ve birbirine benzer-
dir. Diğer yandan, insanlar farklı beceriler, düşünceler edinmiştir ve bu ne-
denle farklıdırlar. Kültür, “tarihsel süreçler boyunca biçimlenmiş yaşam tasa-
rımlarıdır. İnsanların toplumun bir üyesi olarak edindiği bilgi, inanç, sanat, 
ahlaki değerler, yasa, gelenek başka beceri ve gelenekleri içine alan karmaşık 
bir bütündür” (Billington vd., 2014: 34). 

Kültür, “antropolojide genellikle hem insan davranışları hem de onun 
yarattığı maddi ve maddi olmayan ürünleriyle görünür hale gelen fikir, inanç, 
düşünme ve değer yönelimleri sistemidir. Bununla birlikte kültür, başka an-
lamlarda da kullanılır (Kartari, 2014: 31).

Kültür, zaman içinde sürdürülen ve değiştirilen, kolektif olarak sahip 
olunan anlamlar ve uygulamalardan oluşan dinamik bir sistemdir. Bununla 
birlikte, kültürün korunmasına katkıda bulunan bireyler, mevcut tüm kültü-
rel bilgileri başkalarıyla paylaşmazlar. Kültür, çeşitli insanların ortak sosyal 



82  . Ibrahim Akkaş

kimlikleri paylaştığı bir toplum içinde başkalarıyla paylaştıklarının toplamı-
dır. Ortak bir sosyal kimliğe sahip insanlar, sosyal bağlamları hakkındaki 
inançlar, değerler, tutumlar, sosyal normlar ve pratik beceriler de dahil olmak 
üzere kültürel bilginin belirli yönlerini grup hayatlarının bir parçası olarak 
paylaşabilirler (Halloran ve Kashima, 2006: 137).

Kültür kavramı, sosyal bilimlerin en çok kullandığı, ama tanımında 
büyük farklılıklar gözlenen bir kavramdır. En genel kapsamlı kullanışında, 
doğaya ait olamayan tüm insani olguları ifade ederken dar kapsamlı kullanı-
şında, toplumsal yaşamda ekonomik, siyasal, hukuksal, dinsel olandan geri 
kalan alanı belirtmektedir (Bilgin, 2016: 47). Kimlik tartışmalarında kültür 
kavramı, genel olarak etnologların, antropologların anlayışına yakın bir an-
lamda kullanılmaktadır. İnsanın doğa üstüne eklediği her şeyi kapsayan kül-
tür, bir insan topluluğun kullandığı teknikler, bina ve yapılar, giyim ve bes-
lenme, sanat etkinlikleri ve semboller, düşünce ve davranış tarzlarının örgüt-
lenmiş sistemin ifade etmektedir. Söz konusu kültür, insanların bir topluluğa 
aidiyetini ifade eden, “komünoter aidiyeti” sabitleyen inançları işaret ettiği 
ya da bir toplulukta paylaşılmış ortak değerler bütününe gönderen kültürdür 
(Bilgin, 2016: 47). Kültürel küreselleşme, gezegende büyük ölçüde paylaşılan 
belirli bir değerler ve inançlar dizisinin ortaya çıkmasına işaret eder. Kültürel 
kimlik, belirli insan gruplarının kendilerini tanıdığı belirli değerler ve inanç-
ların varlığını ifade eder. Kültürel kimlik, büyük ölçüde insan örgütlenmesi-
nin coğrafyası ve tarihinin bir sonucudur, ancak aynı zamanda belirli kimlik 
oluşturma projeleri temelinde de oluşturulabilir (Castells, 2009: 117).

Kültürel kimlikler bir yerlerden gelir, tarihleri vardır. Ama tarihsel olan 
her şey gibi onlar da sürekli bir dönüşüme uğrarlar. Kimlikler, geçmişin an-
latıları tarafından konumlandırıldığımız ve kendimizi onların içinde ko-
numlandırdığımız farklı yollara verdiğimiz isimlerdir (Stampfl, 2014: 40). 
Kültürel kimlik hem sorunsuz hem de kalıntı bir kategoridir. İletişim, kültür 
ve kimlik arasındaki ilişkiyi gerçekten anlayacaksak, o zaman bu belirleyici 
iletişim süreci modelinin ötesine geçmeliyiz. Bu hâkim çerçeve içinde, kül-
türel kimlikler yalnızca iletişim teknolojilerinin kontrol edici uyaranlarına 
karşı duyarlı ve tepkisel olabilir. İhtiyaç duyulan şey, kültürel kimliği sorunlu 
ve merkezi bir kategori olarak alan, sorunun daha iyi bir formülasyonudur 
(Morley ve Robins, 1997: 71).

Başka bir deyişle, bağlamlarda, araçlarda, nesnelerde ve toplum içindeki 
ortak konumları nedeniyle benzer sosyal kimlikler üstlenen insanlarla belirli 
faaliyetleri içeren tekrarlanan sosyal etkileşimler, ortak kültürel bilgi küme-
leri geliştirir. Ayrıca, benzer toplumsal konumları paylaşan ortak bir sosyal 
kimliğe sahip insanlar, kültürel değerler, inançlar ve tutumlar dahil olmak 
üzere grup yaşamının bir parçası olarak mevcut kültürel bilginin belirli yön-
lerini daha yoğun bir şekilde paylaşabilirler. Bireysel analiz düzeyinde, in-
sanlar farklı gruplara ait olmalarından dolayı mevcut kültürel bilginin farklı 



 . 83Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

yönlerini tutabilirler. Başka bir deyişle, bir bireyin kültürel bilgi temsili, onun 
sosyal kimlikleriyle gevşek bir şekilde ilişkilendirilebilir veya bunlar etrafın-
da organize edilebilir. İnsanlar, kültürün farklı yönlerine abone olan fark-
lı gruplara ait oldukları ölçüde, bireyler, ilgili bir grup kimliği üstlendikleri 
bağlamlara uyum sağlayan kültürel bilgi kümeleri geliştirebilirler (Halloran 
ve Kashima, 2006: 140-141).

Sosyolojide kimlik kavramı çok yönlüdür ve çeşitli şekillerde ele alınabi-
lir. Genel olarak kimlik, insanların ‘kim oldukları’ ve onlar için neyin anlam-
lı olduğu hakkındaki anlayışlarıyla ilgilidir. Sosyologlar tarafından sıklıkla 
dile getirilen sosyal kimlik ve kişisel kimlik olmak üzere iki tür kimlik vardır 
(Giddens, 2005).

Sosyal kimlik teorisi, bireylerin sosyal hayatta gösterme eğiliminde ol-
dukları bir dizi tercih belirlemiştir. Kültürel bir perspektiften bakıldığında, 
bu tercihler inanç yapıları ve normatif sistemlerin diğer önemli bileşenleri 
tarafından düzenlenir. Teori, bireylerin, pozitif ve farklı bir kimlik için öne-
rilen ihtiyaçlarını destekleyen grup üyeliğini tercih ettiklerinin varsayılması-
dır. Bireylere hem doğrudan maddi yollarla hem de duygusal destek ve sos-
yal kabulle ilgili daha az doğrudan yollarla, pozitif ve farklı kimliklere sahip 
gruplara ait olmanın daha ödüllendirici olduğu öğretildiği için, bu tercihin 
sosyalleşme süreçleri yoluyla öğrenildiğidir. Örneğin, bir çocuk okula girip 
farklı gruplara girip çıktıkça, bazı gruplara üyeliği öğrenir. Benzer şekilde, 
çocuk cinsiyet, etnik ve dini gruplar da dahil olmak üzere farklı türdeki grup-
ların bir üyesi olarak düşünmenin “doğru” yolunu öğrenir. Bu, genellikle in-
celikli ama güçlü değerler aracılığıyla gerçekleşir. Sembolik değerlere örnek 
olarak milli bayraklar, takım maskotları, kabile renkleri ve kostümler verile-
bilir (Moghaddam, 2006: 157).

Teori, bireylerin gruplar arası karşılaştırmalar yaparken ait oldukları 
grupların olumluluğu ve ayırt ediciliği hakkında bir fikir edindiklerini var-
sayar. Muhtemelen, “sosyal yaratıcılık” aracılığıyla gruplar, sosyal karşılaştır-
maların temelini ve boyutlarını yeniden yapılandırabilirler. Bununla birlikte, 
sosyal kimlik geleneğinde, bireye bazı türler arası karşılaştırmalar yapması 
için rehberlik eden yerel normatif sistemler bulunmaktadır. Her kültür, bi-
reyleri diğerlerinden ziyade bazı tür gruplar arası karşılaştırmalar yapmaya 
yönlendirir. “Doğru” olarak belirlenen hedefler açısından önemli bir kültürel 
çeşitlilik bulunmaktadır. Örneğin, cinsiyet grupları arasındaki karşılaştır-
maları düşünün. Birçok Batı toplumunda, kadınlar (özellikle bazı feministler 
tarafından) erkeklerle rekabet etmeye ve erkeklerle de karşılaştırmaya teşvik 
edilir. Bu nedenle, farklı mesleklerdeki kadın ve erkeklerin ortalama kazanç-
larını bildiren yıllık yayınlar ve ilkokuldan lisansüstü programlara kadar ka-
dın ve erkeklerin akademik başarılarını bildiren istatistikler bulunmaktadır. 
Buna karşılık, İslam toplumlarındaki kadınlar (özellikle hükümet yetkilileri 
tarafından) kendilerini erkeklerle rekabetçi bir ilişkiden ziyade tamamlayıcı 



84  . Ibrahim Akkaş

bir ilişkiye sahip olarak görmeye teşvik edilir (Moghaddam, 2006: 163).

Kolektif kimliğin bütünlüğü, ortak bir geçmiş ve miras duygusu aracı-
lığıyla, ortak bir hafıza aracılığıyla, yaşanmış ve paylaşılan gelenekler aracı-
lığıyla zaman içinde sürdürülmelidir. Aynı zamanda, bölgelerin ve sınırların 
karmaşık bir haritalaması, “bizi” “onlara” karşı tanımlayan içerme ve dışlama 
ilkeleri yoluyla uzayda sürdürülmelidir. Belirli anlarda kolektif kimliğin yer-
leşik ve normatif temelleri krize girer. Tutarlılık ve devamlılık, parçalanma ve 
süreksizlik tarafından tehdit edilmektedir; kimlik duygusunu bilgilendiren 
duygusal yatırımlar kopuktur (Morley ve Robins, 1997: 72).

Hatta bu dönüşüm süreci hızlandı ve zaman-mekân sıkıştırması her za-
mankinden daha yoğun hale geldi. Bu modernleşme dinamiğinin en güçlü 
şekilde ifade edilmesi, küreselleşme mantığı aracılığıyla gerçekleşir. Çoğalan 
bilgi ve iletişim akışları ve kitlesel insan göçü yoluyla, bölgesel sınırları ve sı-
nırları aşamalı olarak aşındırdı ve kültür ve kimlikle ilgili her zamankinden 
daha ani çatışmaları kışkırttı. Bir zamanlar kültürlerin zaman ve uzam için-
de sınırlandırıldığı ve farklılaştırıldığı bir durumdayken, şimdi ‘sabit, üniter 
ve sınırlı bir kültür kavramı, kültürel kümelerin akışkanlığı ve geçirgenliği 
duygusuna yer vermelidir. Kültürlerin bu karışımı ve melezleşmesi yoluyla, 
daha eski kesinlikler ve kimliğin temelleri sürekli ve zorunlu olarak baltala-
nır. Kimliğin devamlılığı da bozulur (Morley ve Robins, 1997: 87).

Kimliğin devamlılığı ya da bozulması noktasında milli kimliğin toplum-
da temel belirleyici olması önemlidir. Milli kimlik, bozulmanın önündeki en 
büyük direnç kaynağı olmakla birlikte kimliğin devamlılığı noktasında bi-
reyler ve toplum üzerinde kontrolü sağlar. Kimlik oluşumunun merkezinde 
kültür yer alır. Kültür, bireyin toplumsal dünyayı anlamlandırmasını sağla-
yan sembolik bir sistemdir (Billington et al., 2014). Bu sistem içinde birey; dil, 
değerler, ritüeller ve kolektif hafıza aracılığıyla kimliğini oluşturur. Castells 
(2009), kimliğin her zaman belli bir kültürel proje içinde şekillendiğini ve 
toplumsal örgütlenmenin tarihsel koşulları tarafından belirlendiğini belirtir. 
Benzer şekilde Kartari (2014) kültürü, ortak deneyimleri ve değerleri payla-
şan grupları bir arada tutan bağlayıcı unsur olarak tanımlar. Bu bağlamda 
kültür, kimliğin hem bireysel hem de sosyal düzeyde taşıyıcı unsurudur.

2. Kimliğin Benzerlik ve Farklılık Üzerinden Kurulması

Kimlik kavramı hem benzerlik hem de farklılık ölçütlerine dayanır (Jen-
kins, 2004). İnsanlar kendilerini “biz” kategorisine dâhil ederken aynı anda 
“onlar”ı tanımlar; dolayısıyla kimlik özünde ayrıştırıcı bir yapıya sahiptir. 
Zizek (1994), kimliğin her zaman bir “öteki” üzerinden anlam kazandığını 
vurgular. Bu nedenle kimlik, yalnızca aidiyet değil, aynı zamanda sınır çizme 
eylemidir.



 . 85Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Sosyal kimlik teorisine göre bireyler, olumlu sosyal kimlik geliştirebil-
mek için kendilerini belirli kategorilerle özdeşleştirir ve diğer gruplardan 
ayırt eder (Moghaddam, 2006). Bu süreç, kültürel normlar tarafından yön-
lendirilir. Lawler (2014), kimliğin yalnızca kim olduğumuzla değil, kim ol-
madığımızla da belirlendiğini ifade eder.

Kimlik, modern toplumlarda daha çok ön plana çıkarılan bir kavramdır. 
Yaşam tarzlarının büyük ölçüde benzer olduğu geleneksel toplumlarda birey, 
bir kimliğe sahip olmakla birlikte bu bireysel kimliğiyle modern toplumlarda 
olduğu kadar ön plana çıkamamıştır. Geleneksel toplumlarda, bireysel yaşam-
lardan öte toplumsal yaşama önem verilmesi, sosyal dayanışmanın ön planda 
tutulması ve grup ruhunun yüceltilmesi bireysel kimliklerin arka planda kal-
masına neden olmuştur. Başka bir ifadeyle, “ben” bilinci yerine “biz” bilinci 
ön planda olmuştur. Bu dönemlerde kimlik belirli zümreleri, zanaat erbabı-
nı ya da grup aidiyetlerini ifade eden bir kavram olarak kullanılmış, fark-
lılıklardan öte benzerlikler esas alındığı için bireysel kimlikler arka planda 
kalmıştır. Efendi-köle, teist-ateist, havas-avam gibi kavramlar bu dönemdeki 
bazı kimlik simgeleridir. Bu bağlamda öteki zümre veya gruplardan farklı 
kendi içinde ise büyük ölçüde benzer olan kimlikler söz konusu olmuştur 
(Anık, 2012: 17). Kimlik, bizi farklı bireyler olarak ayırır. Kişisel kimlik, ken-
dimize ve çevremizdeki dünyayla ilişkimize dair benzersiz bir anlayış oluş-
turduğumuz öz gelişim sürecini ifade eder. Kişisel kimliğin, kişinin kendisi 
hakkındaki değerler, fikirler, felsefeler ve inançlar kümesi olduğu söylenir. Bu 
değerler, eğitim performansı, cinsiyet rolleri, cinsellik, ırksal kimlik ve daha 
birçok faktörden oluşur. Kişisel kimlik genellikle “ben kimim” sorusunun ce-
vabını simgeler (Giddens, 2005; Cöte, 1996: 420; Reddy ve Dam, 2020).

Heidegger, kimlik sorununu o kadar temel bir biçimde kavrar ki, “kim-
lik” olan varlık ve insan, ancak kimliğin doğasından hareketle düşünülebilir. 
Bir düşünme ilkesi olarak kimlik ilkesini sorgulayarak anlatımına başlar. O, 
kimlik ilkesinin, kimliğin kendisinin anlamını varsaydığı sonucuna varır. Bu 
haliyle her varlığa kimlik, kendi kendisiyle birlik aittir. Bu, varlıkların varlı-
ğının temel bir özelliğidir. Heidegger, daha sonra Parmenides’in düşünce ve 
varlık aynıdır ifadesini sorgular ve bu ifadeyi şu anlama gelir: Varlık -düşün-
ceyle birlikte- Aynı’ya aittir. A=A, A (geçişli olarak) A olmuştur ve “dır” artık 
birbirine ait olma anlamını almaktadır (Heidegger, 1969: 12).

Batılı kimlik nosyonları aynılık (benzerlik) ve farklılığın görünüşte pa-
radoksal bir bileşimine dayandığına işaret eder. ‘Kimlik’ kelimesinin kökü, 
aynı zamanda ‘özdeş’ aldığımız Latince idemdir. O halde terimin önemli bir 
anlamı, yalnızca kendimizle (yani doğumdan ölüme kadar aynı varlık) değil, 
başkalarıyla da özdeş olduğumuz fikrine dayanır. Yani, ortak kimlikleri pay-
laşıyoruz. Örneğin insanlar olarak, ama aynı zamanda bunun içinde ‘kadın’, 
‘erkek’, ‘İngiliz’, ‘Amerikalı’, ‘beyaz’, ‘siyah’ vb. olarak. Aynı zamanda, kimli-
ğin, insanların benzersizliğini, diğerlerinden farklılıklarını öne süren başka 



86  . Ibrahim Akkaş

bir yönü daha vardır. Batılı kimlik nosyonları, insanların aynı anda hem aynı 
hem de farklı olarak anlaşılması için bu iki anlayış biçimine dayanır. İnsan-
lar, “insanlığın aynı anda hem paylaşıldığı hem de tekil olduğu” bilinciyle 
çalışır. İnsanların paylaşılan kimliklerinin bir kısmı, kimlik “kategorilerini” 
içerir: sosyal bölünmeler temelinde oluşturulan sosyal kategoriler (Lawler, 
2014: 10). “Kimlikleri yalnızca “nesnel” sosyal konumların veya koşulların 
yansımaları olarak görmek, onları her zaman geriye dönük olarak görmek-
tir. Kişilerin içindeki gerilimlerde ve kişileri konumlandıran çatışan kültürel 
söylemler arasında -iyi ya da kötü- örtük olarak bulunan dinamik potansiyele 
bir anlam ifade etmez. Kimlikler genellikle katıldığımız, deneyim ve yetenek, 
kültür ve sosyal organizasyon kaynakları tarafından az ya da çok yetkilendi-
rilmiş kişisel ve politik projelerdir” (Calhoun, 1994: 28). 

Her iki açıdan da kimlik kavramı, kişiler veya şeyler arasında iki karşı-
laştırma kriteri içerir: Benzerlik ve farklılık. Daha fazla araştırırsak, ‘tanım-
lamak’ fiili kimliğin gerekli bir eşlikçisidir. Kimlikle ilgili göz ardı edileme-
yecek aktif bir şey vardır: “Sadece orada” değil, bir “şey” değildir. Her zaman 
oluşturulup kurulmalıdır. Bu da kimliğin başlangıçtaki ​​anlamlarına iki öğe 
daha ekler (Jenkins, 2007: 17): 

a.	  Nesneleri veya kişileri sınıflandırmak;

b.	 Kendini bir şeyle veya biriyle ilişkilendirmek veya bunlara bağlan-
mak (arkadaş, spor takımı veya ideoloji gibi). 

Kapitalizm, tüketicileri uygulamalarına ve yaşam tarzlarına çekmeye de-
vam etmek için pazarları, stilleri, hevesleri ve eserleri sürekli olarak çoğaltma-
lıdır. “Farklılığın” bir muhalefet işareti olarak değerlendirilmesi, söz konusu 
fark ve etkileri yeterince değerlendirilmezse, yeni stillerin ve eserlerin pazar-
lanmasına yardımcı olabilir. Aynı zamanda, her grubun kendi özgünlüğünü 
onayladığı ve siyaseti grubun kendi çıkarlarıyla sınırladığı, böylece ortak baskı 
güçlerini görmezden geldiği bir kimlik siyaseti biçimini teşvik edebilir. Bu tür 
farklılık ya da kimlik politikaları, nihai olarak güçlerin çıkarlarına hizmet eden 
“böl ve yönet” stratejilerine yardımcı olur (Kellner, 1995: 33).

Hall’a göre kimlikler, “kariyerleri boyunca, ancak dışlama, dışarıda bı-
rakma, “dışarıda”, iğrendirme kapasiteleri nedeniyle özdeşleşme ve bağlanma 
noktaları olarak işlev görebilirler. Her kimliğin “kenarında” bir fazlalık var-
dır. Kimlik teriminin temel olarak ele aldığı birlik, içsel homojenlik, doğal 
değil, inşa edilmiş bir kapanma biçimidir. Her kimlik, susturulmuş ve söy-
lenmemiş olsa bile, kendi “eksikliğini” zorunlu olarak adlandırır. Dolayısıyla 
kimliklerin ilan ettiği “birlikler” aslında iktidar ve dışlama oyunu içinde inşa 
edilir ve doğal ve kaçınılmaz ya da ilksel bir bütünlüğün değil, doğallaştı-
rılmış, üst belirlenmiş “kapanma” sürecinin sonucudur” (Hall, 1996; Meijl, 
2008). Dolayısıyla, kimliklerin ilan ettiği ‘birlikler’ aslında kendi içlerinde 
inşa edilir.



 . 87Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Kültürel araştırmalarda, kimliğin oluşumu üzerine yapılan araştırmalar, 
genellikle, Hall, tarafından güzel bir şekilde ifade edilen, iki kimlik üretimi 
modeli üzerinde iki mücadele biçimi arasındaki bir ayrıma dayanır. İlk mo-
del, bir kimlik tarafından tanımlanan herhangi bir kimliğe ortak köken veya 
ortak deneyime dayanan içsel ve temel bir içerik olduğunu varsayar. Belirli bir 
kimliğin mevcut yapılarına karşı mücadele, olumsuz imajlarla olumlu imajlar 
arasında mücadele etme ve kimliğin ‘otantik’ ve ‘orijinal’ içeriğini keşfetmeye 
çalışma şeklini alır. Temel olarak, burada kimlik temsilleri üzerindeki mü-
cadele, bir diğerinin yerine tamamen oluşturulmuş, ayrı ve farklı bir kimlik 
sunma biçimini alır (Grossber, 1994: 89).

İkinci model, bu tür tam olarak oluşturulmuş, ayrı ve farklı kimlikle-
rin imkansızlığını vurgular. Evrensel olarak paylaşılan bir kökene veya de-
neyime dayanan otantik ve kökensel kimliklerin varlığını reddeder. Kimlik-
ler süreç içinde her zaman ilişkisel ve eksiktir. Herhangi bir özdeşlik, başka 
bir terimden farklılığına, onu olumsuzlamasına bağlıdır. Kimlik, olumluya 
ancak olumsuzun dar gözüyle ulaşan yapılandırılmış bir temsildir. Kendini 
inşa edebilmesi için önce ötekinin iğne deliğinden geçmesi gerekir. Kimlik, 
farklılıkları işaretleyerek kimlikleri tanımlayan ilişkilerin her zaman geçici 
ve istikrarsız bir etkisidir. Dolayısıyla burada vurgu, tekil bir kimlikten ve 
bağlantılardan veya ilişkilerden ziyade kimliklerin ve farklılıkların çokluğu 
üzerindedir (Grossber, 1994: 90).

Kimlik, bazı boyutlarında diğer insanlara benzemeyi, bazı boyutların-
da ise onlardan farklılaşmayı gerektirmektedir. Dolayısıyla kimlik kavramı, 
benzerlik ile farklılık kutupları arasında diyalektik bir tarzda kendini gös-
termektedir. Her ne kadar kimlik, genellikle farklılık arayışını çağrıştırsa da 
benzerlik arayışı son derece temeldir. İnsan, hemcinsleriyle benzerliğini, bir-
takım kişileri model alarak onlarla özdeşleşmektedir (Bilgin, 2016: 31).

Gerçek veya eğilim olarak benzerlik, farklılıktan daha az önemli değil-
dir. En çeşitli biçimlerde, her ikisi de tüm iç ve dış gelişimin büyük ilkeleridir. 
Aslında insanlığın kültür tarihi, ikisi arasındaki (benzerlik ve farklılık) mü-
cadelelerin ve uzlaştırıcı girişimlerin tarihi olarak düşünülebilir. Bu nedenle, 
kimlik, bir “karşı karşıya oynama” oyunudur. Benzerlik ve farklılığın oyunu-
dur. Kimlik, bizim kim olduğumuza ve diğer insanların kim olduğuna dair 
anlayışımız ve karşılıklı olarak diğer insanların kendilerini ve başkalarını 
(bizi de içerir) anlamalarıdır. Bu, benzerlik ve farklılık ilişkilerini sentezleyen 
çok pratik bir meseledir. Anlaşma ve anlaşmazlığın sonucu ve en azından 
prensipte her zaman müzakere edilebilir, kimlik sabit değildir (Jenkins, 2004: 
18). Bu nedenle, insanlara nasıl davranıldığı ve dünyaya ilişkin deneyimlerin-
deki farklılıklar doğuştan gelen farklılıklardan kaynaklanıyor gibi görünse 
de nedenselliğin zıt yönde ilerleyebileceğini; bu farklılıkların kimlik farklı-
lıkları da dahil olmak üzere dikkate almamız gerekir (Lawler, 2014: 13).



88  . Ibrahim Akkaş

Kimliğin neyin fark yarattığına bağlı olduğunu söylemeliyiz. Ama bir 
varlığın ‘kimliğinin’ onun farklı özellikler kümesinden oluştuğunu kavradı-
ğımız an, özdeşlikten farklılığa geçeriz. Baba, oğlun ötekisidir ve oğul, baba-
nın ötekisidir ve her biri diğerinin bu diğeri gibidir ve aynı zamanda, yalnızca 
bir belirleme diğerine göredir (Zizek, 1994: 44).

Farklılık ve farklı kimliklerin belirginliği, bazılarının üstünlüğünü veya 
tipikliğini veya evrenselliğini, diğerlerinin aşağılığı veya atipikliği veya tikel-
liği üzerinden kuran bir süreç olan ayrımcılıkla üretilir (Scott, 1992: 14).

Çoğu kimlik talebinde, talepte bulunan kişi veya topluluklar, kendi fark-
lılıklarını öne çıkarırken; ayrımcılık durumunda aynı kişi ya da topluluklar 
farklılıklarında kalmaya zorlanmaktadır. Birinci halde ben/biz sizden fark-
lıyım” söylemi, ikinci halde ise, “sen/siz bizden farklısınız” söylemi hâkim 
olmaktadır (Bilgin, 2016: 39).

3. Kimlik, Kültürel Sınırlar ve Aidiyetin Dönüşümü

Modern ve postmodern dünyada kimlikler giderek daha akışkan hâle 
gelmiştir. Morley ve Robins (1997), küresel iletişim ağlarının kültürel sınır-
ları aşındırdığını ve kimliklerin artık daha geçirgen yapılar hâline geldiğini 
belirtir. Küreselleşme, sadece kültürel etkileşimi artırmakla kalmamış, aynı 
zamanda kimlik çatışmalarının yoğunlaşmasına da yol açmıştır.

Dunn (1998), kimliğin sabit bir varlık değil, sürekli müzakere edilen bir 
süreç olduğunu vurgular. Aynı doğrultuda Hall (1996), kimliğin hiçbir za-
man “tamamlanmış” hâlde bulunmadığını; her zaman oluşum hâlinde bu-
lunduğunu ileri sürer.

Bu dönüşüm, bireylerin birden fazla kimliği aynı anda taşıyabilmelerini 
mümkün kılarken kimlik siyasetlerinin de güç kazanmasına neden olmuştur. 
Böylece kimlik, kültürel ve politik alanlarda yeniden tanımlanan bir mücade-
le alanına dönüşmüştür.

Benzerlik, süreklilik ve tekrar imalarıyla aynılık anlamına gelirken, 
farklılık; aynılığın veya başkalığın ve süreksizliğin karşıtı anlamına gelir. Bir 
benliği tanımlayan öteki üzerinden dolambaçlı yol” olarak benzerlik, bir top-
lumsal ilişkiler alanında, “ben-öteki ilişkilerinde farklılık ve benzerlik oyunu 
olarak” işler. O halde özdeşleşme kavramı, kimliğin farklılık içinde ve ara-
cılığıyla nasıl kurulduğunu, bununla birlikte farklılık tarafından sorun sal-
laştırıldığını böylece biri olmadan diğerini kuramlaştırmanın imkânsızlığını 
gösterir (Dunn, 1998: 14).

Kimlikler, Saussure’ün terimleriyle, yalnızca birbirleriyle ilişkileri içinde 
ve bu ilişkiler aracılığıyla kurulur. Bu nedenle, argümanı daha somut hale 
getirmek için, örneğin “Avrupa kültürünü” tanımlamaya çalışarak başlamak 
ve ardından bunun diğer kültürel kimliklerle ilişkilerini analiz etmek uygun 



 . 89Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

değildir. Aksine, bu perspektiften, ‘Avrupa kültürü’nün tam olarak Amerikan 
kültürü, Asya kültürü, İslam kültürü vb.’den ayrımları ve karşıtlıkları aracılı-
ğıyla kurulduğu görülmektedir. Dolayısıyla, farklılık kimliğin kurucusudur. 
Onun göre kimlik; içerme kadar dışlamayla da ilgilidir.bu nedenle, etnik gru-
bu tanımlamanın kritik faktörü, bu sınırlar içindeki kültürel gerçeklik değil, 
grubu diğer gruplara göre tanımlayan sosyal sınırdır (Morley ve Robins, 1997: 
46).

Farklılık fikri, kimliği bir grubun sabit niteliklerine bağlı önceden veril-
miş bir varlık olarak değil, bazı süreçlerde oluşturulmuş olarak gören teorik 
argümanların merkezinde yer alır. Şeyleştirmeye karşı siper olan bu gelenek-
lerin yönleri, kimliğin inşa edildiği ve dolayısıyla süreçsel ve dinamik bir ya-
pıya sahip olduğu fikrine destek verir (Dunn, 1998: 30).

Kimlik oluşumu, sınırların belirlenmesini içerir. Bu sınırlar, farklılık ve 
aynılık parametrelerini belirler. Bir kimliği paylaştığımız kişiler, farklı olan-
ların aksine aynı olarak işaretlenir. Aynılık, kimliğin paylaşıldığı kişileri ken-
dine çeken ve “öteki” olarak nitelendirilenleri dışlayan “biz” ve “biz” ve “bi-
zim” zamirlerinin kullanımıyla öne çıkar. ‘Biz’ ABD’dir, Amerikan halkıdır, 
ama bu örnekte aynılık da farklılığı kucaklamak zorundadır. ‘Her inançtan 
ve her kökenden’ insan dahildir. Ancak, kimliği güvence altına almak, farklı 
benlikleri yönetmeyi içerir. Sınırlar, özellikle siyasi retorik bağlamında, ilk 
başta sanıldığı kadar güvenli değildir (Woodward, 2002: 10).

Küresel çağda kimlik yalnızca aynılık ve benzersizliği ifade etmez, çün-
kü bu özellikler diğer- kültürel- kimliklerden bağımsız olarak tanımlanamaz. 
Giderek daha çok kültürlü hale gelen bağlamlarda kimlik, anlamını öncelikle 
benliğin karşılaştırıldığı ötekinin kimliğinden alır. Farklı bir kültürel geçmi-
şe sahip diğer bireylerle fark ortaya çıkana kadar, benliğin kültürel kimliği-
nin aynılığı ve benzersizliği yüzeye çıkmayacaktır. Dolayısıyla, yeni kimlik 
anlayışı hem psikolojik hem de sosyolojik çağrışımlarla, benlik ve ötekinin 
farklılığına ve aynılığına aynı anda atıfta bulunur (Meijl, 2008).

İnsanları farklı tutumlar ve farklı davranışlar isteyen kategorilere ayır-
mamı sağlayan bütün bu bölünmeler ve ayrımlar arasında bir ayrım vardır 
ki, diğerlerinden önde durur ve ötekilerle ilişkilerim üzerinde zihnimde yer 
edip de davranışlarımda somutlaşmış diğer bütün bölünmelerden daha fazla 
etki yapar. Bu “biz” ve “onlar” ayrımıdır. “Biz” ve “onlar” sadece iki ayrı insan 
grubunu değil, tümüyle farklı iki tutum arasındaki, duygusal bağlanma ve 
antipati, güven ve kuşku, güvenlik ve korku, iş birliği ve çekişme arasındaki 
ayrımı temsil eder (Bauman, 2017: 51; Meijl, 2008).

Kimlik, paylaşılan aidiyet hakkında olduğu kadar farklılık hakkında da 
her zaman özeldir. Kimlik, mukaddes ‘biz’ zamirinin oluşumunu kavrama-
mıza ve kendisinin yaratmaktan başka bir şey yapamadığı dahil etme ve dış-
lama kalıplarını hesaba katmamıza yardımcı olabilir. Bu, hepsinin en rahatsız 



90  . Ibrahim Akkaş

edici yönlerinden biri olabilir: Her “biz”in oluşumunun bir “onlar”ı dışarıda 
bırakmamız veya dışlamamız gerektiği, kimliklerin farklılığın işaretlenmesi-
ne bağlıdır (Jenkins, 2004: 21).

Kimliğim, neyi seçtiğim, istediğim veya rıza gösterdiğimden ziyade ne 
olduğum ve nasıl tanındığımdır. Seçmenin, istemenin ve rıza göstermenin 
ortaya çıktığı yoğun benliktir. Bu yoğunluk olmadan bu eylemler gerçekleşe-
mezdi; onunla, benim oldukları kabul edilir. Kimliğimiz de benzer şekilde, 
olduğumuz şey ve ilerlememizin temelidir. Toplumsal olarak tanınan bir dizi 
farklılıkla ilişkili olarak bir kimlik kurulur. Bu farklılıklar onun varlığı için 
gereklidir. Farklılıklar olarak bir arada bulunmasalardı, ayrılığı ve sağlamlığı 
içinde var olmayacaktı. Bu vazgeçilmez ilişkide yerleşik olan, yerleşik kimlik-
leri sabit biçimlerde donduran, sanki yapıları şeylerin gerçek düzenini ifade 
ediyormuş gibi düşünen ve yaşayan ikinci bir eğilimler dizisidir ve kendileri 
de keşfedilmeye ihtiyaç duyar. Bu baskılar hüküm sürdüğünde, bir kimliğin 
(ya da kimlikler alanının) sürdürülmesi, bazı farklılıkların ötekiliğe, kötülü-
ğe ya da onun sayısız vekillerinden birine dönüştürülmesini içerir. Kimlik, 
var olmak için farklılığa ihtiyaç duyar ve kendi kesinliğini güvenceye almak 
için farklılığı ötekiliğe dönüştürür. Dolayısıyla kimlik, farklılığı tanımlama 
yeteneğine bağlı olan kaygan, güvensiz bir deneyimdir ve bu şekilde tanım-
ladığı varlıkların kendilerine uygulanan tanımlara karşı koyma, direnme, 
altüst etme veya altüst etme eğilimine karşı savunmasızdır. Kimlik, düzelt-
meye çalıştığı farklılıklarla karmaşık, politik bir ilişki içindedir (Connolly, 
2002: 64).

“Biz” ve “onlar”, iç grup ve dış grup her bir örnekte bizim kendimize özgü 
duygusal renklerimiz kadar ayrı ayrı öz niteliklerimizi de karşılıklı olarak 
üretir. Dış grup, tam da iç grubun zıddıdır ve iç grubun öz kimliği, tutarlı-
lığı, kendi içindeki dayanışması ve duygusal güvenliği için ona ihtiyacı var-
dır. İç gruba en güzel örnek ailedir. Aile içindeki karşılıklı güven, ortak bağ, 
yardımlaşma iç grubun özelliklerini yansıtır (Bauman, 2017: 52). Kimlik bir 
arada olmaktır. Birlikte-birlikte-olma öğesi vurgulanırsa, çokluğu sentez ara-
cılığıyla bir birlik içinde düzenleyen metafizik kimlik kavramına sahibiz. Bu 
birlik, Tanrı’nın veya “varlık”ın temel, ilk neden ve en yüksek varlık olduğu 
dünyanın sistematik bir bütününü oluşturur. Ama birbirine ait olma unsuru 
vurgulanırsa, düşünme ve “varlık”ın ayrı ve aynı zamanda “Aynı”da bir arada 
(birbirine oturmamış) tutulması söz konusudur. İnsan ile “varlığın” birbirine 
aidiyetini anlamak için, varlığı münhasıran varlıkların nedeni olarak düşü-
nen ve varlıkları öncelikle neden olan olarak düşünen metafizik düşünceyi 
terk etmeliyiz. Ama bir dizi mantıklı sonuçla metafiziği terk edemeyiz. Basit-
çe bunun dışına çıkmalıyız. Böylece kimliğin ilkesi, metafizikten bir sıçrama 
haline gelir (Heidegger, 1969: 13).

Kimlikler özdeş, doğal olarak oluşturulmuş bir birliğin işareti olmaktan 
çok, farklılık ve dışlamanın damgalanmasının ürünüdür. Her şeyden önce ve 



 . 91Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

sürekli çağrıldıkları forma doğrudan aykırı olarak kimlikler, farklılık üzerin-
den inşa edilir. Kimlikler, yalnızca dışlama kapasiteleri nedeniyle özdeşleşme 
ve bağlanma noktaları olarak işlev görebilir. Bu açıdan, kim olduğumu bil-
mek, kendimi senden ve senden ve oradaki o kişiden ayırt etme ve uzaklaş-
tırma meselesidir. ‘Biz’in tanınması, esas olarak ‘onlar’ olmamamıza bağlıdır. 
Her kimlik arayışı, kişinin kendisini olmadığı şeyden farklılaştırmasını içer-
diğinden, kimlik siyaseti her zaman ve zorunlu olarak bir farklılık yaratma 
siyasetidir. Özdeşleşmenin ve farklılaşmanın birbirine benzemeyen süreçler 
olarak görüldüğüne de dikkat edin: ‘Farklılaşma’, ‘ile özdeşleşmenin’ gerçek-
leşmesine izin verir ve bu nedenle mantıksal olarak önceldir ve görünüşe göre 
daha önemlidir. Fark neredeyse kolektivitenin tanımlayıcı ilkesi, insan dün-
yasının etrafında döndüğü dayanak noktası haline gelmiş gibi görünmekte-
dir (Jenkins, 2004: 20).

Aynılık, “ile” ilişkisini, yani bir dolayım, bir bağlantı, bir sentez: bir birlik 
içinde birleşmeyi ima eder. Bu nedenle Batı düşünce tarihi boyunca kimlik 
bir birlik olarak karşımıza çıkar. Ama bu birlik, hiçbir şekilde, kendi için-
de ilişkisiz, monotonlukta devam edenin bayat boşluğu değildir. Ancak, çok 
erken dönemde örtük olarak mevcut olan bu kimlikte hüküm süren aynının 
kendisiyle ilişkisinin bu dolayım olarak belirleyici ve karakteristik bir şekilde 
ortaya çıktığı ve bu parlak ortaya çıkış için bir meskenin bulunduğu noktaya 
gelmektir (Heidegger, 1969: 25).

Sürekli artan sosyal karmaşıklık, kültürel çeşitlilik ve kimliklerin çoğal-
ması gerçekten de postmodern dünyanın bir işaretiyse, o zaman, aynı zaman-
da farklılıklarla yaşamayı öğrenemezsek, insanlar olarak ortak çıkarımıza 
yapılan tüm çekicilikler bir hiç olacaktır (Jenkins, 2004: 25).

Fark paradoksunun birkaç boyutu veya formülasyonu vardır. Birincisi, 
eğer gerçek bir kimlik yoksa, gerçekmiş gibi bir kimlik oluşturma girişimi 
güç içerirken, gerçekleşmeye açık gerçek bir kimlik varsa, kimlikleri çoğul-
laştırma ve siyasallaştırma girişimi en yüksek iyiye ulaşılmasına engel olur. 
Bu iddialardan herhangi birini güvenle ortaya koyacak durumda değilsek, 
özdeşlik ve farklılık arasındaki karşılıklı bağımlılık ve çekişme şeklindeki 
ikili ilişki, teorik bilgi sorununu bir pratik paradoksuna dönüştürür. Çünkü 
kimliği hakikatinde güvence altına alan uygulama, ötekiliğin bastırılmasını 
içerebilirken, yerleşik kimlikleri sorunsallaştıran, gerçek bir kimliğin tanın-
masını önleyebilir (Connolly, 2002: 66). 

Şimdi, kimliğin farklılıkla ilişkisindeki paradoksal unsur, kişisel ve ko-
lektif kimliklerden vazgeçemeyeceğimizdir, ancak bu kimlikler üzerine ger-
çeği damgalamaya yönelik çoklu dürtüler, farklılıkları ötekiliğe ve ötekiliği 
yaratılan ve sürdürülen günah keçilerine dönüştürme işlevi görür. Gerçek bir 
kimliğin görünümünü güvence altına almak için. Gerçek bir kimliğe sahip 
olmak, farklılığa karşı yanlış olmak, farklılığa sadık olmak ise gerçek bir kim-



92  . Ibrahim Akkaş

liğin vaadini feda etmektir. Böylece, örneğin, akılsızlık veya (daha çağdaş bir 
damarda) şiddetli anormallik olarak delilik, rasyonel fail ve normal bireyin 
kimliğiyle iki kez iç içedir: bir dizi anormal davranış sağlayarak pratik akıl ve 
normallik oluşturmaya yardımcı olur. Her birinin kendisine karşı tanımlan-
dığı “şiddetli tutkular”dır, ama aynı zamanda, çoğalmaları halinde normalin 
dengesini bozacak özellikler barındırarak onları tehdit eder. Delilik ve doğal 
sonuçları, normallikle ikili bir ilişki içindedir (Connolly, 2002: 67).

Kimlik, var olmak için farklılığa ihtiyaç duyar ve kendi kendine kesinliğini 
güvence altına almak için farklılığı ötekiliğe dönüştürür (Frueh, 2003: 29).

Kimliksiz bir “yaşam tarzı” mümkün olsa bile, yine de istenmeyen bir 
durum olurdu. Hiçbir şey olmazdım, yapmazdım ya da başaramazdım. Biz 
de olmazdık. Bu konuda başarısızlığı eleştirecek bir ben ya da biz de olmaya-
caktı. Kimlik, şu veya bu şekilde, insan yaşamının vazgeçilmez bir özelliğidir. 
Bu gerçeklerin apaçık olduğunu farz edelim: Her bireyin bir kimliğe ihtiyacı 
var; her istikrarlı yaşam biçiminin, onu paylaşanların içsel kimliklerine ve 
direnişlerine çeşitli şekillerde giren kolektif kimlik iddialarını harekete geçir-
diği; hiçbir tanrının insanlığı, kimlik iddialarının uyumlu bir bütün halinde 
birleşeceği veya kararlı, tanınabilir ve aşkın bir ilkede çözüleceği şekilde ya-
ratmadığını; herhangi bir dizi kimliğin tekil hegemonyasının, onlardan farklı 
olanın tabi kılınmasını veya dışlanmasını gerektirmektedir (Connolly, 2002: 
158).

4. Sonuç

Bu çalışma, kültür ve kimlik arasındaki ilişkinin çok boyutlu, dinamik 
ve karşılıklı bir etkileşim içinde olduğunu ortaya koymaktadır. Kültür, bi-
reyin kimlik inşasında yalnızca bir başlangıç noktası değil; aynı zamanda 
bu inşanın sınırlarını, yönelimlerini ve anlam dünyasını belirleyen temel bir 
çerçevedir. Kimlik, kültürel değerler, semboller ve kolektif hafıza aracılığıyla 
biçimlenmekte; birey kültürel pratikleri içselleştirerek kendine özgü bir kim-
lik anlatısı kurmaktadır. Milli kimlik ise bu kültürel birikimin ortak tarih, 
dil, gelenek ve değerler etrafında kolektif bir forma dönüşmesinin sonucudur.

Modern dünyanın hızlanan iletişim ağları, göç hareketleri, küresel eko-
nomik ilişkiler ve kültürel dolaşım pratikleri, kimlikleri giderek daha ge-
çirgen, müzakere edilebilir ve çoklu hâle getirmiştir. Bu durum, kimlik tar-
tışmalarının yalnızca bireysel deneyimleri değil, aynı zamanda toplumsal 
bütünleşme, sosyal uyum, kültürel çatışma ve politik aidiyet gibi daha geniş 
meseleleri kapsamasına yol açmıştır. Kimlik, günümüzde hem siyasal tartış-
maların hem de toplumsal gerilimlerin merkezinde yer almakta; kültür üze-
rindeki mücadeleler kimlik müzakereleri ile iç içe geçmektedir.

Kültürün değişime uğraması, kimliğin dönüşümünü zorunlu kılmak-
tadır. Bu nedenle kültürel yapıların korunması, yeniden üretilmesi veya dö-



 . 93Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

nüşmesi, toplumların kimlik algıları üzerinde doğrudan etkili olmaktadır. 
Kimlik ve kültür arasındaki bu karşılıklı bağımlılık, kültürel alanın siyasi 
ve toplumsal çatışmaların merkezine yerleşmesine neden olmuştur. Savaşlar, 
uluslararası ilişkiler, toplumsal hareketler ve küresel güç dengeleri önemli öl-
çüde kültürel kimliklerin tanınması, korunması veya yeniden şekillendiril-
mesi etrafında gelişmektedir.

Sonuç olarak, kimlik ne tamamen sabit ne de bütünüyle akışkan bir ya-
pıya sahiptir. Kimlik, kültürün sunduğu sembolik kaynaklar içinde anlam 
kazanan; benzerlik ve farklılık ilişkileri üzerinden kurulan; tarihsel, sosyal ve 
politik bağlamlarda sürekli yeniden üretilen bir süreçtir. Bu nedenle kültür ve 
kimlik arasındaki ilişkiyi anlamak, modern dünyanın toplumsal dinamikle-
rini çözümlemek açısından vazgeçilmezdir. Yapılan tartışmalar göstermekte-
dir ki bir toplumun kültürünü dönüştürmek, aslında o toplumun kimliğini 
dönüştürmek anlamına gelir; bu yüzden kültür, günümüz dünyasında strate-
jik bir güç kaynağı olarak önemini korumaktadır.



94  . Ibrahim Akkaş

KAYNAKÇA

Anık, M. (2012). Kimlik ve çokkültürlülük sosyolojisi. Açılım Kitap.

Bauman, Z. (2017). Sosyolojik düşünmek (A. Yılmaz, Çev.). Ayrıntı Yayınları.

Bauman, Z. (2021). Kimlik (M. Hazır, Çev.). Heretik Yayınları.

Bilgin, N. (2016). Kimlik inşası. İzmir Büyükşehir Belediyesi Yayınları.

Billington, R., Strawbridge, S., Greensides, L., & Fitzsimons, A. (2014). Kültürü tanım-
lamak. A. Giddens (Ed.), Sosyoloji başlangıç okumaları (G. Altaylar, Çev., ss. 
31–47). Say Yayınları.

Calhoun, C. (1994). Social theory and the politics of identity. İçinde C. Calhoun (Ed.), 
Social theory and the politics of identity (ss. 9–36). Blackwell.

Castells, M. (2009). Communication power. Oxford University Press.

Connolly, W. E. (2002). Identity/difference: Democratic negotiations of political para-
dox. University of Minnesota Press.

Cöte, J. (1996). Sociological perspectives on identity formation: the culture–identity 
link and identity capital. Journal of Adolescence, 19, 417–428.

Dunn, R. G. (1998). Identity crises: A social critique of postmodernity. University of 
Minnesota Press.

Frueh, J. (2003). Political Identity and Social Change: The Remaking of the South Afri-
can Social Order, New York: State University of New York Press.

Giddens, A. (2005). Sociology (4th ed.). Polity Press.

Grossberg, L. (1994). Identity and cultural studies: Is that all there is? 
İçinde E. Laclau (Ed.), The making of political identities (ss. 87–105). Verso.

Hall, S. (1992). The question of cultural identity. İçinde S. Hall & T. McGrew (Eds.), 
Modernity and its futures (ss. 273–316). Polity Press.

Hall, S. (1996). Who needs identity? S. Hall & P. du Gay (Eds.), Questions of cultural 
identity (ss. 1–17). Sage.

Halloran, M. J., & Kashima, E. S. (2006). Culture, social identity and the individual. 
İçinde T. Postmes & J. Jetten (Eds.), Individuality and the group: Advances in 
social identity (ss. 137–152). Sage.

Heidegger, M. (1969). Identity and difference (J. Stambaugh, Trans.). Harper & Row.

Jenkins, R. (2004). Social identity. Routledge/Taylor & Francis.

Kartarı, A. (2014). Kültür, farklılık ve iletişim: Kültürlerarası iletişimin kavramsal daya-
nakları. İletişim Yayınları.

Kellner, D. (1995). Media culture: Cultural studies, identity and politics between the 
modern and the postmodern. Routledge/Taylor & Francis.

Lawler, S. (2014). Identity: Sociological perspectives. Polity Press.



 . 95Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Meijl, T. van (2008). Culture and identity in anthropology: Reflections on “unity” and 
“uncertainty” in the global era. Anthropological Theory, 8(2), 129–146. (Eser 
makalede atıf içindeydi; eklenmesi gerekiyordu.)

Moghaddam, F. M. (2006). Interobjectivity: The collective roots of individual consci-
ousness and social identity.T. Postmes & J. Jetten (Eds.), Individuality and the 
group: Advances in social identity (ss. 155–174). Sage.

Morley, D., & Robins, K. (1997). Spaces of identity: Global media, electronic landscapes 
and cultural boundaries. Routledge/Taylor & Francis.

Reddy, G. & Dam, R.M. (2020). Food, culture, and identity in multicultural societies: 
Insights from Singapore, Appetite, 149, 1-18.

Scott, J. W. (1992). Multiculturalism and the politics of identity. The Identity in Ques-
tion, 61, 12–19.

Stampfl, T. (2014). “Capturing a Nation The Elusiveness of Cultural Identity in Kha-
led Hosseini’s The Kite Runne”,  Imagined Identities Identity Formation in the 
Age of Globalization, (Edited by Gönül Pultar), New York: Syracuse University 
Press Syracuse.

Woodward, K. (2002). Understanding identity. Arnold Publishers.

Yanık, C. (2013). Dünya’da ve Türkiye’de Çok Kültürlülük, Ankara: Sentez Yayınları.

Zizek, S. (1994). Identity and its vicissitudes: Hegel’s “logic of essence” as a theory of ideology. 
İçinde E. Laclau (Ed.), The making of political identities (ss. 173–204). Verso.





Bölüm
6

KESIŞEN YAKLAŞIMLAR, AYRIŞAN ANLAMLAR: 
ÜRETKEN YAŞLANMA VE YAŞLILIKTA ÜRETKENLIK

Mert Ersözlü1 

1 Öğr. Gör. Dr., Düzce Üniversitesi Sağlık Hizmetleri Meslek Yüksekokulu, Sağlık Ba-

kım Hizmetleri Bölümü, Düzce TR, 81060 mertersozlu@duzce.edu.tr0000-0003-1763-

5355



98  . Mert Ersözlü 

Giriş 

Nüfusun yaşlanması, 20. yüzyılın sonlarından itibaren modern top-
lumların karşılaştığı en önemli demografik dönüşümlerden biridir. Küresel 
bağlamda bakıldığında göçler, hızla gelişmeye devam sağlık teknolojileri ve 
tüm bunların bir sonucu olarak yaşam süresinin uzaması gelişmiş ülkeler 
başta olmak üzere pek çok ülkede yaşlı nüfusun toplam nüfus içerisindeki 
dağılımını etkilemiştir. 65 yaş ve üstü nüfusu %10,6 düzeyine (TÜİK, 2025) 
ulaşarak çok yaşlı toplumlar kategorisi içerisinde yer alan Türkiye’de demog-
rafik dönüşüm sürecini yaşayan toplumlardan birisidir. Bu dönüşüm, yaşlılık 
dönemine atfedilen anlamların yeniden sorgulanmasını ve yaşlıların toplum-
sal konumlarını bağımlı, hasta veya ölümü bekleyen gibi negatif söylemlerin 
dışına çıkarılarak topluma katkı sağlayan bireyler olarak yeniden tanımlan-
ması ihtiyacını ortaya çıkarmaktadır. Çünkü yaşlılar homojen bir toplumsal 
grup değildir. Her insanın yaşlanma dönemi kendi özgü dinamiklerle şekil-
lenmekte, yaşam seyrinin ve kümülatif avantaj/dezavantajların da etkileriyle 
farklı yaşlanma desenleri oluşabilmektedir. İlgili noktadan hareketle sosyal 
gerontoloji alan yazında “yaş” ile ilgili kavramlara yönelik olumsuz ön yargı-
lar, negatif söylemler ve olumlama arasındaki diyalektik karşısında, yaşlılar 
arasındaki çeşitliliği ortaya çıkarabilecek bir kuramsal arka plan, erken dö-
nem yaşlanma teorilerinden (1970 öncesi) itibaren tartışma konusu olmuştur. 
Sosyal gerontolojinin ilk teorilerinden kabul edilen ve Cumming ve Henry 
(1961) tarafından ortaya konulan geri çekilme kuramı ve bu kurama yönelik 
tepkilerden ortaya çıkan ve Havighurts (1963) tarafından ortaya konulan ak-
tivite kuramı aslında bu iki uç arasındaki denge arayışının bir göstergesi gibi-
dir. 1980’li yılların başlarında gelindiğinde Robert Butler ve arkadaşların ta-
rafından üretken yaşlanma kavramı bu arayışların bir sonucu olarak tartışıl-
maya başlanmıştır (Korkmaz Yaylagül & Armağan, 2023). Aktivite Teorisi ise 
1990’larda geliştirilecek olan Başarılı Yaşlanma perspektifinin öncüsü olarak 
kabul edilmektedir (Arun, 2018). Nitekim literatürde yer alan başarılı yaşlan-
ma, aktif yaşlanma, üretken yaşlanma, sağlıklı yaşlanma ve kaliteli yaşlanma 
gibi küçük farklılıkları ve büyük benzerlikleri içeren çok sayıda kavram, iyi 
yaşlanma nasıl olmalıdır? Sorusuna bilimsel bir bakış açısıyla yanıt ararken 
yaşlanmanın potansiyelini farklı yönlerden de ele almıştır (Villar, 2012; akt. 
Gültekin & Irmak, 2021).

Bu çalışma kapsamında ise yaşlılık ve yaşlanma alanlarında gerçekleşti-
rilen çalışmalarda “üretken” kavramı etrafında şekillenen anlamlar tartışı-
lacaktır. Gerontoloji literatüründe üretken kavramının en genel bağlanmada 
iki kolda kümelendiğini söylenebilmektedir. Bunlardan biri kökenini gelişim 
psikolojisinden alan yaşlılıkta üretkenlik (generativity in older age), bir diğeri 
ise kökenin daha çok sosyolojik yaşlanma perspektiften alan üretken yaşlan-
madır (productive aging). Her iki kavram da yaşlıların rollerinin toplum ta-
rafından nasıl algılandığını ve desteklendiğini şekillendirmede rol oynayabil-



 . 99Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

mektedir. Bu iki kavram kimi zaman örtüşseler ya da aynı anlama geliyormuş 
gibi değerlendirilseler de farklı kökenleri olan ve farklı çerçeveleri temsil eden 
kavramlardır. Ele alınan konu itibariyle bu iki kavram karşılaştırmalı olarak 
irdelenmiştir.  İlk olarak üretken yaşlanma, ardından ise yaşlılıkta üretkenlik 
kavramları ortaya çıkış noktası, teorik kökeni ve genel tanımları çerçevesinde 
değerlendirilmiştir. Ardından ise bu iki kavramın kesişim ve ayrım noktala-
rına değinilmiştir. 

Üretken Yaşlanma ve Sosyolojik Bağlam 

Üretken kavramı genellikle iktisat disipliniyle ilişkilendirilse de sosyoloji 
ve psikoloji gibi çeşitli sosyal bilim dalları kendi teori ve perspektifleriyle ko-
nuyu ele almışlarıdır. Kelimenin kökenine bakıldığında da İngilizce “produ-
ctivity” (verimlilik) terimi, Latince prōdūcere fiilinden türeyen “productive” 
(üretken) sıfatından gelmektedir. Prōdūcere “ortaya çıkarmak, ileriye götür-
mek, üretmek” anlamına gelir. “Product” (ürün) isim olarak İngilizceye 15. 
yüzyılda girmiştir ve başlangıçta ortaya çıkarılan ya da üretilen bir şeyi ifade 
etmekteyken, “Productivity” (verimlilik) kavramı ise daha sonra, özellikle 
ekonomik ve endüstriyel bağlamlarda, ardından da psikolojik alanlarda, çıktı 
üretme kapasitesini, niteliğini ya da durumunu tanımlamak üzere ortaya çık-
mıştır. (Merriam-Webster, t.b.; OECD, 2001). 

Sosyolojik bağlamda bu kavramın toplumsal ilişkiler, emek süreçleri, ik-
tidar biçimleri ve öznelik inşasıyla ilişkilendirilebildiği görülmektedir. Sos-
yoloji, üretkenliği teknik bir verimlilik ölçütü olarak değil, tarihsel olarak 
inşa edilmiş ve belirli toplumsal bağlamlar içinde anlam kazanan bir olgu 
olarak ele almaktadır. Bu yönüyle “üretken” kelimesi etrafından şekillenen 
anlamlar hem klasik hem de çağdaş sosyolojik teorilerde dolaylı fakat analitik 
bir kategori olarak yer almaktadır. Üretken yaşlanma (productive aging) kav-
ramı ise yaşlıları kapasite ve deneyimlerinin hem bireysel refah hem de top-
lumsal fayda ekseninde ele alınmasını öngören bir yaklaşım olarak sosyal ge-
rontoloji literatüründe yerini almaktadır.  Caro, Bass ve Chen (1993) üretken 
yaşlanmayı, yaşlının ücretli olsun veya olmasın, mal ve hizmet üreten veya 
bunları üretme kapasitesini geliştiren herhangi bir faaliyet alanı olarak ta-
nımlamışlardır. Bir diğer ifadeyle yaşlıların sosyal ve/veya ekonomik yönden 
değer üreten faaliyetlere katılımını içermektedir. Daha geniş bir perspektifle 
ele aldığında ise, bir yaşlının topluma mal veya hizmet ürettiği (ücretli veya 
ücretsiz) her türlü faaliyete katılımı olarak tanımlanmaktadır (Gonzales vd., 
2020). Bu tanımlar aslında yaşlanma süreci içinde ve yaşlılık döneminde ula-
şılmak istenilen sonuçlara yönelik ekonomik ve sosyolojik bir bakış açısının 
yansımasıdır. Üretken yaşlanmanın ortaya çıkmasındaki toplumsal ve sosyal 
faktörlerin kökenine bakıldığında, yaşlılığı bir gerileme ve kayıp dönemi ola-
rak gören, yaşlıları ise yalnızca kaynak tüketicisi olarak kodlayan, “Yaşlılık 
bir hastalıktır!”, “Yaşlanmak üretkenliği öldürür!” veya “Yaşlı yetişkinler top-
lum için bir yüktür!” gibi daha çok kalıplaşmış önyargılar şekillenen bakış 



100  . Mert Ersözlü 

açısına (Arun, 2018) karşı ileri sürülen kavramlardan biri olduğu söylemek 
yanlış olmayacaktır. 1980’li yılların başlarında gerontolog Robert Butler ve 
meslektaşları tarafından tartışılmaya başlanan kavram, yaşlıların topluma 
katkıda bulunmaya devam edebilecekleri yolları keşfetmek ve o dönemde 
yaygın olan “yaşlıların topluma yük olduğu” algısıyla mücadele edebilecek 
argümanları geliştirmek amacıyla tartışılmıştır (Butler, 2001 akt; Korkmaz 
Yaylagül & Armağan, 2023). Ancak Butler ve üretken yaşlanmanın savunucu-
ları tarafından dile getirilmeyen şey, yoksullar ve azınlıklar gibi belirli grup-
ların veya sınıfların hastalık önleme veya sosyal haklar konusunda eşit bilgi 
düzeyine sahip olmamaları bundan kaynaklı olarak sosyoekonomik durum, 
ırk, cinsiyet, cinsel yönelim gibi birtakım özelliklerin bireylerin üretken yaş-
lanmasında fırsat eşitsizliği ortaya çıkarabileceğini göz ardı etmeleridir (Tay-
lor & Bengston, 2001). Tüm bu anlatılar ışığında sosyologların, sosyal olguları 
yorumlamak ve sosyal dünyayı anlamak için başvurduğu makro yaklaşımlar 
olan sembolik etkileşimcilik, yapısal işlevselcilik ve çatışmacı yaklaşım bağ-
lamında üretken yaşlanmanın sosyolojik arka planı anlaşılmaya çalışılmıştır. 

Sembolik etkileşimci yaklaşımın en önemli temsilcileri George Herbert 
Mead, Herbert Blumer, Charles Horton Cooley ve William Thomas’dır ve bu 
yaklaşıma göre;

· İnsanlar kendileri tarafından anlam/önem atfedilen (yüklenilen) dav-
ranışlarda bulunurlar,

· İnsanların davranışları toplumdaki diğer insanlarla giriştikleri sosyal 
etkileşimden kaynaklanır,

· İnsanlar karşılaştıkları durumları yorumlarlar ve ulaştıkları sonuca 
bağlı olarak davranışlarını değiştirirler (Kasapoğlu, 2018). 

Üç unsurdan yola çıkarak üretken yaşlanma, yaşlılara ilişkin yeni bir 
semboller kümesi oluşturma fırsatı sunarak, yaşlıları kırılgan ve güçsüz ola-
rak görmek yerine, yaşlıları topluma katkılar sağlayabilecek potansiyel bir iş 
gücü olarak sembolize edebilmektedir (Taylor & Bengston, 2001). 

Yapısal-işlevselci yaklaşım, toplumu karşılıklı bağımlılık ilişkileri içinde 
işleyen bir sistem olarak ele alır ve bu sistemi oluşturan yapıların, bütünün 
sürekliliği ve düzeni açısından belirli işlevler üstlendiğini varsaymaktadır. 
İşlevselci Yaklaşımın önemli isimlerinden biri Robert Merton’dur. Merton 
(1949) işlevselci teori içinde, odağı biyolojik metaforlardan sosyal işlevlerin ve 
bunların varyasyonlarının analizine kaydırarak merkezi bir yer kaplamakta-
dır. İşlevleri, sosyal istikrarın korunmasına katkıları açısından kavramsallaş-
tırırken, aynı zamanda belirli sosyal süreçlerin sistemik dengeyi bozabilece-
ğini de kabul eder ve bunları işlev bozuklukları olarak tanımlamaktadır. Tüm 
bunlara ek olarak, Merton, amaçlanan ve açık olan açık işlevler ile amaçlan-
mayan ve genellikle fark edilmeyen gizli işlevler arasında önemli bir analitik 



 . 101Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

ayrım getirmektedir (Kasapoğlu, 2018). Buradan hareketle Taylor & Bengston 
(2001) üretken yaşlanmanın toplumun üretkenliğine katkıda bulunmak gibi 
bazı yararlı açık işlevleri olabileceği gibi bir takım gizli işlevleri de olabilece-
ğini belirterek, yapısal işlevselci perspektifle üretken yaşlanmanın, yaşlanma-
nın işlevsizlik olduğu görüşünün yerini alarak refah ve üretkenlik içeren bir 
süreç olabileceğini benimsemektedir. 

Çatışmacı yaklaşımın öncülerinden olan K. Marx, R. Dahrendorf, W. 
Mills ve L. Coser gibi kuramcılar, toplumsal düzenin uzlaşmayla değil, çatış-
mayla sağlandığını savunmaktadır (Fidan, 2023). Çatışmacı yaklaşım, eşit-
sizlikler üzerinden mevcut sistemi eleştiri getirerek gruplar arasındaki güç 
mücadelelerini vurgularken ve toplumu çatışma kavramı üzerinden açıklaya-
rak toplumdaki grupları ve sınıfları inceler (Suğur, 2014). Çatışma teorisi bu 
kapsamda üretken yaşlanma kavramına daha eleştirel bir perspektifle yak-
laşmaktadır. Toplumun her üyesine üretken yaşlanma imkânı sunuluyor mu? 
Erkekler ve kadınlar arasında üretken yaşlanma bağlamında farklılıklar ne-
lerdir? Sosyo ekonomik seviyesi düşük olan yaşlılar zaten çalışmak zorunda 
oldukları için üretken mi sayılmalıdır? Profesyonel destek alamayan yaşlıları 
için bakım emeğine dahil olmak üretken yaşlanmayı nasıl etkilemektedir? 
(Taylor & Bengston, 2001) gibi sorulara sosyolojik yaşlanma bakış açısıyla ya-
nıt aramaktadır. 

1990’lar ve 2000’lerde ise özellikle neoliberal politikaların etkisiyle, bi-
reylerin sağlık ve refah sorumluluğunun daha fazla bireye yüklenmesi ve 
emeklilik sistemleri üzerindeki baskılar, üretken yaşlanma söyleminin kü-
resel ölçekte, özellikle OECD ve AB raporlarında bir politika hedefi haline 
gelmesini hızlandırmıştır (Korkmaz Yaylagül & Armağan, 2023). Metnin de-
vamında “üretkenlik” kavramı etrafında yaşlılık ve yaşlanma gelişim psiko-
lojisi hattında irdelenmiştir.

Üretkenlik (Generativity) ve Yaşlılıkta Üretkenlik 

Gelişim psikolojisinin önemli kavramlarından biri olan üretkenlik kav-
ramının etimolojisine kısaca bakıldığında, İngilizce “generativity” (üret-
kenlik / kuşaklara katkı) terimi, Latince generāre fiilinden türemiştir; bu fiil 
“doğurmak, üretmek, ortaya çıkarmak ya da yaratmak” anlamına gelir. Bu 
fiil aynı zamanda, İngilizcedeki generate, generation, genesis ve gender gibi 
sözcüklerin de kökeni olan Latince genus (doğum, köken, tür, soy) isminden 
türemiştir.

“Generativity”, psikososyal gelişimde kullanılan bir kavramdır ve genel-
likle orta ve ileri yetişkinlik dönemlerinde, yaklaşık 40–65 yaş aralığında or-
taya çıkan, bir sonraki kuşağa olumlu katkıda bulunma isteğini ifade etmek-
tedir (Merriam-Webster. (t.b.); Erikson ,1950).



102  . Mert Ersözlü 

Yaşlılık dönemi, gelişim psikolojisi bağlamında erken dönem çalışma-
larda gelişimin ve üretkenliğin devam ettiği bir dönem olarak değerlendiril-
mekten ziyade kayıplar, geri çekilme ve fiziksel düşüş ile karakterize bir evre 
olarak ele alınmış veya bu dönem gelişim bağlamında değerlendirilmemiştir. 
Freud önerdiği psikoseksüel gelişim evrelerine bakıldığında gelişimin 0-12 
yaş aralığında 5 farklı evrede büyük tamamlandığı belirtilmektedir (Mercan, 
2024). Ancak Erikson, Freud’dan farklı olarak gelişimi 5 evrede sınırlama-
makta, gelişimi yaşam boyu süren 8 evrede değerlendirmektedir. Erikson 
(1984)’un psikososyal gelişim kuramında üretkenlik her ne kadar orta yaş 
(40-65) ile özdeşleştirilmiş olsa da Erikson 65 yaş ve üzeri yaşam evresindeki 
gelişimi göz ardı etmemektedir. Erikson’a göre üretkenliğe karşı durgunluk, 
yani yedinci evre genellikle orta yaş döneminde (40–65 yaş) ortaya çıkmak-
tadır. Bu dönemde üretkenlik, çocuk yetiştirme yani diğer nesillere katkı sağ-
lama, mesleki sorumluluklar ve topluma verilen hizmetler yoluyla gerçekleş-
mektedir. Yani bu aşamada birey, kendi deneyimlerini paylaşarak toplumun 
devamına katkıda bulunmak istemektedir. Buna karşın, üretkenlik duygusu 
gelişmezse kişi içe kapanır, yaşamının anlamını yitirir ve durgunluk hissiyle 
karşılaşır. Bu evrede krizle başarılı bir şekilde baş edilirse bireylerin yüksek 
düzeyde psikolojik iyi oluş, yaşam doyumu ve empatik tutumlar sergilediğini 
göstermektedir (McAdams & de St. Aubin, 1992; Peterson & Duncan, 2007). 
Sekizinci evrede ise Erikson 65 yaş ve üzeri döneme yani yaşlılık dönemine 
atıfta bulunmaktadır. Bu evrede ana tema ise benlik bütünlüğüne karşı umut-
suzluktur. 

Tüm bu anlatılanlardan hareketle Erikson tarafından ortaya konan üret-
kenlik, bir sonraki kuşağı yönlendirme ve destekleme konusundaki kaygı ve 
bağlılığı tanımlayan psikososyal bir yapı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 
kavram, miras bırakma, bilgi aktarma ve özellikle genç kuşakların iyilik hâ-
lini destekleme yönündeki motivasyonları, tutumları ve davranışları kapsar. 
Üretkenlik ekonomik katkı veya bir diğer değişle ekonomik üretkenlikle sı-
nırlı değildir; danışmanlık, yol göstericilik, gönüllülük ve kuşaklar arası des-
tek gibi duygusal, kültürel ve sosyal yatırımları da içerir (Pinazo-Hernandis 
vd., 2023; Datta Roy & Panda, 2022; Villar & Serrat, 2021). Erikson ile üret-
kenliğin sadece bir döneme atfedilemeyeceği görüşü gelişim psikolojisi açı-
sından ilerleyen dönemlerde gerçekleştirilen çalışmaları etkilemiştir. Kotre 
(1996), Erikson’un teorisinden yola çıkarak üretkenliğe yönelik yaklaşımını 
inşa etmiş ve teknik, kültürel üretkenliği orta ve ileri yaşla ilişkilendirmişidir. 
Ardından McAdams & St. Aubin (1992) ‘de üretkenliğin orta yaş ve yaşlılık 
döneminde devam ettiğini göz ardı etmemişlerdir (Bkz. Şekil.1). 



 . 103Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Şekil.1. İleri yaşta üretkenlik kavramına bakış (Gültekin&Irmak, 2018).

Üretkenlik, geleneksel gelişim teorilerinde özellikle Erikson’un perspek-
tifinde genellikle orta yaş dönemine atfedilmektedir. Bu noktada temel motto 
“Gelecek kuşakları inşa etme ve onlara rehberlik etmedir.” Buna karşın sosyal 
gerontolojide özellikle son 20 yıllık zaman zarfında konu özeline odaklanan 
çalışmalar, üretkenliğin orta yaş ile sınırlandırılamayacağını, yaşlılık döne-
minde devam ettiğini ve bu dönemde yaşlının kimliği, iyi oluşun ve toplum-
sal uyumunun şekillenmesinde katkı sağladığını ortaya koymaktadır. Lite-
ratüre bakıldığında yaşlılıkta üretkenliğin; yaşam boyu gelişim, toplumsal 
katılım ve gönüllülük, öznel iyi oluş ve bilgelik, kültürel yaklaşımlar, kayıplar 
ve kazançlar bağlamında anlaşılmaya çalışıldığı görülmektedir (McAdams 
vd.,1993; Lodi-Smith vd., 2021; Euh & Snyder, 2024; Villar vd., 2023; Hofer 
vd., 2016; Muñoz-Rodríguez vd., 2019; Villar, 2012).

Yaşam boyu gelişim çerçevesinde yaşlılıkta üretkenlik kavramına bakıl-
dığında, bireyin kendi sınırlarının ötesine geçmesi, topluma katkı sağlaması 
kalıcı bir miras bırakma yönelimini içermektedir (Villar vd., 2025). Üretken-
liğin yaşlılık dönemindeki seyrini anlayabilme noktasında yaşam seyri pers-
pektifinin oldukça belirleyici olduğu söylenebilir. Yaşam seyri perspektifi en 
genel tanımıyla bireyin yaşamı boyunca edindiği olumlu ve(ya) olumsuz tec-
rübelerin yaşamının ileri aşamalarını etkilediğini savunmaktadır (Ersözlü 
& Aydemir, 2021). Bu yaklaşım temelinde üretkenlik, yaşam boyu süren bir 
çaba olarak, yaşamın farklı noktalarında, farklı şekillerde ifade edilebilmek-
tedir. Eğer üretkenlik yaşamın ilerleyen dönemlerinde de önemini koruyorsa, 
orta yaştan itibaren büyük bir düşüş beklenmemektedir (Villar vd., 2025). 
Nitekim Lodi-Smith vd (2021), üretkenliğin yaşam boyu devam eden bir ge-
lişimsel görev olduğunu, özellikle geç yetişkinlikte bireyin anlam arayışına 
ve özsaygısına katkı sağladığını göstermiştir. Taylor (2006) ise yine yaşam 
boyu gelişim çerçevesinde üretkenliğin toplumsal yönüne katkıda buluna-
rak, yaşlıların rehberlik ve kültürel miras aktarımı aracılığıyla topluma katkı 
sunduklarını ifade etmektedir. Toplumsal katılım ve gönüllülük perspektifin-
den ise üretkenliğin sivil katılım ve gönüllülük davranışlarının en güçlü yor-
dayıcılarından biri olmanın yanında beynin Sosyo-duygusal belleğe ilişkin 
bölgelerinde pozitif etkiler yaratarak hem psikolojik hem de nörobiyolojik 
düzeyde aktif yaşlanmayı desteklemektedir (Euh & Synder, 2024). Diğer yan-



104  . Mert Ersözlü 

dan Villar vd. (2023) ise yaşlıların torunlarına, akıl hocalığı ve danışmanlık 
rollerini sürdürerek topluma katıldıklarını, bu tür rollerin yaşlıların aidiyet 
duygusunu, yaşam doyumunu ve özsaygısını güçlendirmeye yardımcı oldu-
ğunu ifade etmektedir. Yaşlılık döneminde üretkenlik bağlamında bir diğer 
önemli nokta ise üretkenliğin bu yaşam döneminde anlamının ne olduğu-
dur. Bu noktada Villar (2012) yaşlılık döneminde bireyin birtakım kayıplar 
yaşayabilmesine rağmen üretkenliğin sadece “gelecek nesillere katkı” söyle-
mine indirgenemeyeceğini vurgulamaktadır. Burada yaşlılıkta üretkenliğin 
geçmiş zaman ile gelecek zaman arasındaki söylemlerden bağımsızlaştırarak 
yaşlının şimdiki zamanda üretkenliğin devam edebileceğine vurgu yaparak 
yaşlılığı pasif bir bekleme dönemi olmaktan çıkarıp, aktif üretim ve katkı 
dönemi olarak yeniden çerçevelemektedir. 

En nihayetinde yaşlılıkta üretkenlik, bir yönüyle başarılı ve aktif yaşlan-
ma gibi anlayışlara alternatif ve(ya) onları dönüştüren merkezi bir kavram 
olarak değerlendirilebilmektedir. Bu yönüyle yaşlılık dönemindeki üretken-
liği ekonomik çıktıların odağa oturduğu “üretim” temelli sosyal bilim yakla-
şımlarının ötesine taşıyarak sadece bireysel değil aynı zamanda toplumsal bir 
gerontolojik tahayyül inşa edebilmektedir. Bu kapsamda sosyal gerontolojik 
müdahaleler; gönüllülük, kuşaklararası ilişkiler ve eğitim temelli programlar 
üçgeninde yaşlılık döneminin pozitif yönünü teşvik eden stratejiler arasında 
yerini almaktadır. 

Üretken Yaşlanma ve Yaşlılıkta Üretkenlik: Ayrımlar ve Kesişimler 

Son yüzyılda meydana gelen demografik hareketler küresel olarak yaşlı 
nüfusun hem istatistiki olarak hem de nitelik olarak farklılaşmasına ne-
den olmuştur. Bu durum yaşlıların topluma katılımını teşvik eden, refahını 
vurgulayan ve yaşlanmanın pozitif yönlerini odağa alan bilimsel ilgiyi yo-
ğunlaştırmıştır. Mevcut tartışmalar temelinde üretken yaşlanma ve yaşlı-
lıkta üretkenlik iki etkili çerçeve olarak karşımıza çıkmaktadır. Üretken 
yaşlanma ve yaşlılıkta üretkenlik kavramları arasındaki ayrımlar ve kesi-
şim noktaları ortaya koyabilmek adına meseleye sosyolojik yaşlanmanın ve 
psikolojik yaşlanmanın yaklaşımlarından faydalanılarak bir gerontolojik 
tahayyül oluşturulmaya çalışılmıştır. Her iki kavram sosyal gerontolojik bir 
perspektife sahipken, üretken yaşlanma sosyolojik yaşlanmadan, yaşlılıkta 
üretkenlik ise daha çok gelişim psikolojisinden köken almaktadır. Ancak 
odak ve motivasyon noktaları, toplumsal beklentiler, teorik kökenleri, po-
litika ve uygulama alanları, üzerinde durulan faaliyet türleri bakımından 
farklılık göstermektedirler. Aynı zamanda, özellikle anlam, sosyal katılım 
ve kuşaklar arası değişim açısından kavramsal ve ampirik olarak önemli 
şekillerde kesişme noktaları bulunmaktadır. En genel anlamda üretken yaş-
lanma sosyoloji yaşlanma perspektifiyle, yaşlıları kırılgan ve güçsüz olarak 
görmek yerine, yaşlıları topluma katkılar sağlayabilecek potansiyel bir iş 
gücü olarak sembolize edebilmek, yaşlanmanın işlevsizlik olduğu görüşü-



 . 105Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

nün yerini alarak refah ve üretkenlik alternatifini tartışabilmek eleştirel bir 
perspektifle yaklaşmaktadır. 

Kalaycı & Tuna Uysal (2021) yaşlının ücretli işte çalışmasını, çeşitli ku-
ruluşlarda gönüllü faaliyetler göstermesini, herhangi bir ücret almadan aileye 
veya topluma katkı sunmasını üretken yaşlanma kapsamında değerlendir-
mektir. Buradan hareketle üretken yaşlanmanın öncelikle etkinlik temelli, 
ölçülebilir çıktılar ve toplumsal değer üzerine odaklanmakta ve sıklıkla yaş-
lanan nüfusun potansiyelinden yararlanmayı amaçlayan politika ve ekono-
mik beklentiler tarafından yönlendirilmektedir (Chen vd., 2021). Ancak yaş-
lılıkta üretkenlik ise motivasyon temellidir. Yani kimlik, psikolojik ihtiyaçlar 
ve gelecek kuşaklara katkıda bulunma isteğini vurgulamaktadır. Bu durum, 
kültürel aktarım ve duygusal destek gibi ekonomik olmayan biçimlerde orta-
ya çıkabilmektedir (Pinazo-Hernandis vd., 2023; Datta Roy & Panda, 2022; 
Villar & Serrat, 2021). Diğer bir yandan her iki yaklaşımda kültürel ve top-
lumsal beklentiler ekseninde şekillenmektedir. Üretken yaşlanma, demog-
rafik değişimlere yanıt olarak politikalar tarafından teşvik edilebilmekte ve 
yaşlı yetişkinlerin ileri yaşlarda özellikle iş yaşamına aktif katkılarını sür-
dürmelerini sağlayan unsurları ortaya koymaya çalışırken (Schulte vd, 2019) 
yaşlılıkta üretkenlikte, manevi miras, kuşaklar arası sorumluluk ve yaşlan-
manın anlamı gibi kültürel anlatılarda daha derin bir yer tutmaktadır (Villar 
& Serrat, 2021). 

Sonuç 

Sosyolojik yaşlanma perspektifinden üretken yaşlanma, yaşlıların kı-
rılgan veya bağımlı olarak geleneksel tasvirlerine meydan okuyan ve bunun 
yerine topluma aktif katkıda bulunan bireyler olarak potansiyellerini vurgu-
layan eleştirel bir çerçeve benimsemektedir. Bu bakış açısı, yaşlanmanın do-
ğası gereği gerileme ve işlev bozukluğuyla ilişkili olduğu varsayımının ötesine 
geçmeyi ve bunun yerine yaşamın ilerleyen dönemlerinde refah, katılım ve 
üretkenliğe odaklanmayı amaçlamaktadır. Aynı zamanda, üretken yaşlanma 
fırsatlarının toplumda eşitsiz dağılımı, cinsiyet, sosyoekonomik durum ve 
kaynaklara erişim gibi faktörler tarafından şekillendirildiğini tartışmaya aç-
maktadır. Ek olarak, profesyonel desteği olmayan yaşlıların, informal bakım 
sağlama sorumluluğunun, üretken yaşlanma deneyimlerini önemli ölçüde 
şekillendirebileceğini sosyolojinin ve sosyolojik yaşlanmayı nasıl evireceği 
hususu açıklığa kavuşturulmalıdır. 

Aynı zamanda yaşlı bireylerin örf, adet ve geleneklere ilişkin bilgi ve 
deneyimlerini genç kuşaklara aktarması, kültürel sürekliliğin ve toplumsal 
uyumun sağlanmasında önemli bir mekanizma olarak yaşlıkta üretkenlikte 
işlev görür. Kuşaklararası aktarım süreçlerinin zayıflaması, kültürel mirasın 
sekteye uğrayarak toplumsal bağların aşınmasına yol açabilir. Bu nedenle, 
yaşlıların bilgi ve deneyimlerini paylaşabildiği sosyal ortamların desteklen-



106  . Mert Ersözlü 

mesi, kültürel sürdürülebilirlik açısından temel bir gereklilik olarak karşımı-
za çıkmaktadır. Tüm bu bahsedilen tanımlamalar ve bilgiler ışığında, ortak 
yaklaşımların bulunduğu iki terimin ayrışan anlamları ifade edilmeye çalı-
şılmıştır.

Bütüncül bir çerçevede değerlendirildiğinde, yaşlılıkta üretkenlik söy-
leminin temel faktörü olan kültürel aktarım ve paylaşım devam ederken, 
ekonomi döngüsünde yer almak zorunda olan/isteyen üretken yaşlı bireylere 
yönelik “üretken” olma olanaklarının çeşitlendirilme ihtiyacı gün geçtikçe 
artmaktadır. Bu durumu verimli bir şekilde gerçekleştirebilmek ise bu kav-
ramların arasındaki ayrımlar ve kesişimleri anlayabilmekle daha mümkün 
hale gelecektir.



 . 107Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Kaynakça 

Arun Ö., (2018). A Sociological Examination of Ageing Process. In Social Structure of 
Turkey, Suğur N., (Ed.), (pp.124-147). Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Butler, R. (2001). Foreword. productive aging. concepts and challenges. In J. Hinter-
long, N. Morrow-Howel & M. Sherraden, Productive aging. concepts and chal-
lenges (pp. vii-viii). John Hopkins University Press.

Caro, F. G, Bass, S. A. & Chen, Y-P (1993). Introduction Achieving a productive aging 
society. In S.A. Bass, Caro, F. G, & Chen, Y-P (Eds.), Achieving a productive 
aging society (pp. 1-25). Westport, CT: Auburn House.

Chen, P. W., Chen, L. K., Huang, H. K., & Loh, C. H. (2022). Productive Aging by 
Environmental Volunteerism: A Systematic Review. Archives of gerontology and 
geriatrics, 98, 104563. https://doi.org/10.1016/j.archger.2021.104563 

Cumming, E. & Henry ,W. E. (1961). Growing old: The process of disengagement. New 
York: Basic Books. 

Datta Roy, M., & Panda, M. (2022). Is generativity Erikson’s answer to human age-
ing in the neoliberal world?.  Journal of aging studies, 62, 101057. https://doi.
org/10.1016/j.jaging.2022.101057

Erikson, E. H. (1984). İnsanın Sekiz Çağı (Çev. TB Üstün, V Şar). Ankara, Birey ve 
Toplum.

Erikson, E. H. (1950). Childhood and society. New York, NY: W. W. Norton & Com-
pany.

Ersözlü, M., & Aydemir, M. A. (2021). Kalıcı, Sürekli ve İlgili: Yaşsız Yaşlılar (Peren-
nialler). Senex: Yaşlılık Çalışmaları Dergisi, 5(1), 19-46. Doi: 10.24876/se-
nex.2021.37. 

Euh, H., & Snyder, M. (2024). Volunteering, Civic Engagement, and Generativity. 
In  The Development of Generativity across Adulthood  (pp. 253-270). Oxford 
University Press.

Fidan, S. (2023). Georg Simmel’in sosyal gruplarla ilgili görüşlerinin çatışmacı yakla-
şımı üzerinden analizi. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi / The Jour-
nal of International Social Research, 16(98), 1–16. https://doi.org/10.17719/
jisr.2023.89808 

Gonzales, E., Matz, C., & Morrow-Howell, N. (2020). Introduction to special issue: 
Productive aging.  Clinical Social Work Journal,  48(2), 153-155.https://doi.
org/10.1007/s10615-020-00760-1 

Gültekin, T. ve Irmak, H. S. (2021). “Üretken ol(a)mayanların” üretkenliği: Yaşlılık 
döneminde üretkenlik. B. Varışlı (Ed.), Değişen toplumda yaşlanma ve yaşlılık 



108  . Mert Ersözlü 

içinde (ss. 141-163). Nobel Akademik Yayıncılık.

Hofer, J., Busch, H., Au, A., Poláčková Šolcová, I., Tavel, P., & Tsien Wong, T. (2016). 
Generativity does not necessarily satisfy all your needs: Associations among 
cultural demand for generativity, generative concern, generative action, 
and need satisfaction in the elderly in four cultures.  Developmental Psycho-
logy, 52(3), 509.

Kalaycı, I. & Uysal, M.T. (2021). Sosyo-demografik özelliklerin üretken yaşlanmaya 
etkisi. Turkish Studies, 16(6), 1659-1676. https://dx.doi.org/10.7827/TurkishS-
tudies.53991 

Kasapoğlu, M. A. (2018). Sosyolojinin tarihsel gelişimi ve kuramsal yaklaşımlar. A. Ç. 
Kırel & Z. Sungur Taşdemir (Ed.), Davranış bilimleri I içinde. Anadolu Üniver-
sitesi Yayınları.

Korkmaz Yaylagül, N., & Armağan, M. B. (2023). Sosyal gerontolojide emeklilik, üret-
ken yaşlanma ve ileri yaşta çalışma. M. Özkul & I. Kalaycı (Ed.), Bütün yönle-
riyle başarılı yaşlanma içinde. Nobel Akademik Yayıncılık.

Kotre, J. N. (1996). Outliving the self: How we live on in future generations. New York: 
Norton.

Lodi-Smith, J., Ponterio, E. J., Newton, N. J., Poulin, M. J., Baranski, E., & Whitbourne, 
S. K. (2021). The codevelopment of generativity and well-being into early late 
life. Psychology and Aging, 36(3), 299–308. https://doi.org/10.1037/pag0000446

McAdams, D. P., de St Aubin, E. D., & Logan, R. L. (1993). Generativity among young, 
midlife, and older adults. Psychology and aging, 8(2), 221.

McAdams, D. P., & de St Aubin, E. D. (1992). A theory of generativity and its assess-
ment through self-report, behavioral acts, and narrative themes in autobiog-
raphy. Journal of personality and social psychology, 62(6), 1003.

Mercan, Ç. S. (2024). Gelişim psikolojisinde kuramlar ve araştırma yöntemleri. H. Er-
gin ve S. A. Köseoğlu (Ed.), Gelişim psikolojisi içinde (11. baskı, ss. 5-29). Nobel 
Akademik Yayıncılık.

Merton, R. (1949). Social Theory and Social Structure, Glencoe,Ill.,: Free Press.

Merriam-Webster. (n.d.). Generativity. In Merriam-Webster.com dictionary. Retrieved 
[insert retrieval date], from https://www.merriam-webster.com/dictionary/ge-
nerativity 

Muñoz-Rodríguez, J. M., Serrate-González, S., & Navarro, A. B. (2019). Generativity 
and life satisfaction of active older people: Advances (keys) in educational pers-
pective. Australian Journal of Adult Learning, 59(1), 94-114.

Organisation for Economic Co-operation and Development (OECD). (2001). Measu-
ring productivity: Measurement of aggregate and industry-level productivity 



 . 109Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

growth. OECD Publishing. https://doi.org/10.1787/9789264194519-en

Pinazo-Hernandis, S., Zacares, J. J., Serrat, R., & Villar, F. (2023). The Role of Gene-
rativity in Later Life in the Case of Productive Activities: Does the Type of 
Active Aging Activity Matter?.  Research on aging,  45(1), 35–46. https://doi.
org/10.1177/01640275221122914

Schulte, P. A., Grosch, J., Scholl, J. C. & Tamers, S. L. (2019). Framework for Considering 
Productive Aging and Work. Journal of occupational and environmental medi-
cine, 60(5), 440–448. https://dx.doi.org/10.1097/JOM.0000000000001295 

Suğur, N. (Ed.) (2014). Sosyolojiye giriş (3.Baskı). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Ya-
yınları.

Taylor, A. S. (2006). Generativity and adult development: Implications for mobilizing 
volunteers in support of youth. In Mobilizing adults for positive youth develop-
ment: Strategies for closing the gap between beliefs and behaviors (pp. 83-100). 
Boston, MA: Springer US.

Taylor, B. A., & Bengtson, V. L. (2001). Sociological perspective on productive aging. 
In N. Morrow-Howell, J. Hinterlong, & M. W. Sherraden (Eds.), Productive 
aging: Concepts and challenges (pp. 120–144). Johns Hopkins University Press.

Türkiye İstatistik Kurumu. (2025). İstatistiklerle yaşlılar, 2024. https://data.tuik.gov.tr/
Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Yaslilar-2024-54079 

Villar, F., Requena, C., González-González, E., & Fernándes-Pires, J. A. (2025). Deve-
lopment and validation of scales to measure generativity and stagnation in later 
life. Acta Psychologica, 258, 105171.

Villar, F., Serrat, R., & Pratt, M. W. (2023). Older age as a time to contribute: A scoping 
review of generativity in later life. Ageing & Society, 43(8), 1860-1881. 

Villar, F.,& Serrat, R. (2021). Aging at a Developmental Crossroad. In: Rojo-Pérez, 
F., Fernández-Mayoralas, G. (eds) Handbook of Active Ageing and Quality of 
Life. International Handbooks of Quality-of-Life. Springer, Cham. https://doi.
org/10.1007/978-3-030-58031-5_7 

Villar, F. (2012). Successful ageing and development: The contribution of generativity 
in older age. Ageing & Society, 32(7), 1087-1105.





Bölüm
7

PATRICIA HILL COLLINS’IN PERSPEKTIFINDEN 
KADINLIK: TARIH, KESIŞIMSELLIK VE BILGI

Yeliz Kendir Gök1

1  Dr. Ar. Gör., Çankırı Karatekin Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Sosyoloji 
Bölümü, Çankırı, yeliz.kendir@gmail.com , ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3500-8374



112  . Yeliz Kendir Gök

Giriş

Kadınlık deneyimlerini anlamak, yalnızca toplumsal cinsiyet kategorisi-
ne başvurmakla sınırlı olmayan, çok katmanlı bir çözümleme gerektirir. Fe-
minist teorinin tarihsel gelişimi incelendiğinde, kadınlık üzerine üretilen bil-
ginin uzun süre boyunca beyaz, Batılı ve orta sınıf kadınların deneyimlerini 
merkez aldığı görülmektedir (Lorde, 1984; Mohanty, 1988). Bu konumlanış, 
farklı ırksal, sınıfsal ve kültürel bağlamlarda yaşayan kadınların deneyim-
lerini ya tali bir noktaya itmiş ya da tamamen görünmez kılmıştır (hooks1, 
1990; Collins, 2000). Bu durum yalnızca temsil krizine değil, feminist teori-
nin epistemolojik sınırlarına da işaret eder.

Bu bağlamda Patricia Hill Collins’in çalışmaları (1986, 1993, 2000), ka-
dınlık kavramının eleştirel biçimde yeniden kurulmasına yönelik özgün bir 
teorik zemin sunar. Collins, kadınlığı biyolojik veya evrensel bir kategori ola-
rak ele almak yerine, ırk, sınıf ve toplumsal cinsiyetin kesişiminde şekillenen 
somut, tarihsel ve toplumsal bir deneyim alanı olarak kavrar. Onun katkısı 
yalnızca mevcut feminist teoriyi tamamlamak değil, aynı zamanda feminist 
bilgi üretiminin epistemolojik temellerini sorgulamak ve bu temellerin dışına 
taşan alternatif bilgi biçimlerine alan açmaktır.

Bu bölüm, Patricia Hill Collins’in yaklaşımından hareketle kadınlığı 
üç temel eksen üzerinden tartışmayı amaçlamaktadır: tarih, kesişimsellik 
ve bilgi. İlk olarak, siyah kadınların tarihsel deneyimlerinin nasıl yapılan-
dırıldığı ele alınacak; kölelik döneminden günümüze uzanan dönüşümlerin 
kadınlık tahayyüllerine etkisi değerlendirilecektir. Devamında, Collins’in fe-
minist kurama kazandırdığı kesişimsellik perspektifi tartışılacak; ırk, sınıf 
ve toplumsal cinsiyet eksenlerinde şekillenen baskı biçimleri siyah feminist 
düşünce bağlamında analiz edilecektir. Son olarak, Collins’in geliştirdiği si-
yah feminist epistemoloji, bilgi üretimi, otorite ve alternatif bilme biçimleri 
üzerinden incelenecektir.

Tarih Bize Ne Söyler?

Ötekileştirilmiş bedenlerin sesleri yazılı tarih içerisinde ya görünmez 
kılınmış ya da ırksal ve cinsiyetçi önyargılar çerçevesinde temsil edilmiştir 
(Lorde, 1984). Angela Davis, bell hooks ve Patricia Hill Collins gibi siyah fe-
minist teorisyenler, bu epistemolojik ve temsili boşluklara karşı güçlü bir eleş-
tirel literatür geliştirmişlerdir. Bu literatür, yalnızca tarihsel olgulara yeniden 
bakmayı değil, tarih yazımının kendisini sorgulamayı olanaklı hale getirir. 

Siyah kadın üzerine tarihsel analizlerinin özellikle kölelikle ilişki içeri-
sinde ele alındığını net bir biçimde görülmektedir (White, 1985; Davis, 1994). 
Nitekim bu, siyah kadının tarihinin kölelikle başladığı olarak okunmamalı-

1  bell hooks’un tercihi üzerine adı ve soyadı küçük harflerle verilmiştir (bkz. 
Achiron, A., 13 Şubat 2024).



 . 113Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

dır. Siyah kadınların tarihsel konumunun, özellikle kölelik döneminin mer-
kezinde yer almasının önemli bir nedeni, bu dönemin toplumsal cinsiyet ve 
ırk temelli hiyerarşilerin kesişiminde yer almasıdır. 17. yüzyılda başlayan köle 
ticareti, siyah kadınların hem toplumsal statüsünü hem de bedensel varlığını 
dönüştürmüş; onları hem emek hem de cinsellik üzerinden sömürünün temel 
nesneleri haline getirmiştir. Dolayısıyla kölelik, siyah kadınların toplumsal 
konumunun yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda kültürel ve ideolojik dü-
zeyde yeniden inşa edildiği bir tarihsel kırılma noktasıdır.

Bu süreç, siyah kadınların “kadınlık” kategorisi içerisinde dahi dışlan-
masına yol açmıştır. Beyaz kadın, dönemin kültürel kodlarında “ev içi, korun-
maya layık ve ahlaki özne” olarak idealize edilirken, siyah kadın “çalışmaya 
uygun, denetlenebilir ve cinselleştirilmiş beden” olarak konumlandırılmıştır. 
Bu karşıtlık, Collins’in ifadesiyle, kadınlığın evrensel bir kategori olarak kur-
gulanmasının ne ölçüde ırksallaştırılmış bir bilgi üretimi olduğunu gösterir.

Nitekim, siyah kadın deneyimini yalnızca ırk temelli okumak, tarihsel 
gerçekliğin başka bir boyutunu görünmez kılma riskini taşır. hooks (1990)’un 
belirttiği gibi, pek çok feminist yaklaşım siyah kadın deneyimlerini “ırk” içi-
ne sabitleyerek patriyarkal baskı biçimlerini yeterince sorunsallaştırılmamış-
tır. Bu durum, siyah kadınların hem ırka hem toplumsal cinsiyete dayalı öz-
gül baskı deneyimlerinin göz ardı edilmesiyle sonuçlanmıştır.

Bu nedenle Kimberlé Crenshaw tarafından ortaya konan kesişimsellik 
kavramı, tarihsel analiz açısından önemli bir kavramsal araç sunar. Collins’in 
bu kavrama yönelimi, siyah kadınların tarihsel konumlarının tek boyutlu 
açıklamalarla ele alınamayacağını; ırk, sınıf ve toplumsal cinsiyetin birbirini 
kesen yapılar içinde düşünülmesi gerektiğini ortaya koyar.

Tarih bu bağlamda iki önemli gerçeği görünür kılar: Siyah kadınlar, he-
gemonik kadınlık tanımının dışında konumlandırılmıştır. Bu dışlanma, yal-
nızca toplumsal ve kültürel düzeyde değil, bilgi üretimi ve temsil pratikleri 
düzeyinde de yeniden üretilmiştir. Dolayısıyla tarih, yalnızca siyah kadınla-
rın deneyimlerini anlamak için değil, kadınlık, bilgi ve temsil kavramlarının 
nasıl kurulduğunu çözümlemek için de kritik bir analitik alan sunar. Col-
lins’in yaklaşımı bu noktada, tarihin “ne” anlattığından çok, “kimin” anlattı-
ğını ve “kimi dışarıda bıraktığını” sorgulamaya yönelir.

Afrika kökenli kadın ve erkeklerin köle ticaretiyle 17. yüzyılda Kuzey 
Amerika’ya taşınması, siyah kadınların toplumsal konumunu belirleyen bir 
dönüm noktasıdır (Giddings, 1984: 55). Bu tarihsel süreçte siyah kadın, “daha 
az insan” olarak görülmüş (a.g.e.: 64), emeği ve bedeni üzerine kurulan çok 
katmanlı bir tahakküm ilişkisine maruz bırakılmıştır. Kölelik rejimi, siyah 
kadınları yalnızca ekonomik sömürünün öznesi haline getirmemiş; aynı za-
manda cinsiyetlendirilmiş ve ırksallaştırılmış bir ideolojik düzenin içine yer-
leştirmiştir. 



114  . Yeliz Kendir Gök

18. yüzyıl boyunca siyah kadın, arzu ve şehvet dolu bir figür olarak inşa 
edilmiştir. Bu durum, siyah kadınların kadınlıklarına dair basmakalıp yargı-
ların yerleşmesine ve onların cinselliğinin denetlenebilir, meşrulaştırılmış bir 
alan haline gelmesine yol açmıştır. Siyah kadın bedeni, yalnızca emek gücü 
olarak değil, aynı zamanda cinsel erişime açık bir nesne olarak konumlan-
dırılmıştır. Bu bağlamda, kölelik döneminde siyah kadın bedeni üzerindeki 
cinsel şiddetin, rastlantısal değil sistematik bir düzenin parçası olduğunu id-
dia etmek mümkündür. Siyah kadınların cinsel istismarı, patriyarkal ve em-
peryal egemenlik ağlarının iç içe geçtiği bir iktidar biçimi olarak işler. 

hooks (1990: 27), bu durumu “beyaz emperyalist düzene itaatin” araç-
larından biri olarak tanımlarken; Davis (1994: 165), siyah kadınlara ve siyah 
erkeklere yöneltilmiş “yapısallaşmış bir terör metodu” olarak ele alır. Collins 
(2000: 50-51) ise siyah kadınların bedensel yeniden üretimi üzerindeki kont-
rolün, ırk, sınıf ve toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin korunmasıyla doğrudan 
ilişkili olduğunu belirtir. Siyah kadın bedeninin metalaştırılması, köle sahip-
lerinin hem emek gücünü hem de köle nüfusunu arttırma amacına hizmet 
etmiştir (Davis, 1994).

Collins (2000: 50)’e göre, Amerikan siyah kadınların bedensel yeniden 
üretimi üzerinde kontrol çabası ırk, sınıf ve toplumsal cinsiyet eşitsizliklerin 
korunmasına yüklenen önem ile yakından ilişkilidir. Collins (a.g.e.: 51)’in de 
belirttiği üzere, böylece köle sahipleri siyah kadının emeğini kontrol etti ve 
siyah kadının bedenini kapital birimi olarak metalaştırdı. Nitekim, bu sö-
mürü yorumu siyah kadını edilgen olarak görmemizi sağlaması açısından 
tehlikelidir. Collins’in ısrarla altını çizdiği üzere, bu tarihsel süreç yalnızca 
siyah kadının edilgenliği üzerinden okunamaz. Siyah kadın, kölelik koşulları 
altında dahi direniş pratikleri üretmiş, sömürüye karşı var olma ve özneleşme 
mücadelesi vermiştir. Bu nedenle, kölelik dönemi yalnızca baskı ve sömürü 
bağlamıyla değil, aynı zamanda tarihsel direnişin sürekliliğiyle birlikte ele 
alınmalıdır.

Köleliğin Amerika’nın kuzey eyaletlerinde 1804 yılında çıkarılan yasa-
larla kaldırılması, siyah kadınların toplumsal konumlarında iyileşme beklen-
tisini beraberinde getirmiştir. Ancak tarihsel analizler, bu beklentinin karşı-
lanmadığını; aksine siyah kadınların farklı biçimlerde yeniden ötekileştiril-
diğini göstermektedir. 

Bu tarihsel ve politik atmosfer, siyah kadına dair kamusal bilgi ve algı 
üretiminde kullanılan bakışın Batı merkezli, ataerkil ve emperyalist karakte-
rini açıkça ortaya koyar. Siyah kadın, bu çerçevenin bilincinde olarak sesini 
duyuracak ve yükseltecek mücadele biçimleri geliştirmeye yönelir. Bu neden-
le, “siyah kadın üzerinden tarih eleştirisi” hem “yokluğa” dair kavramlar hem 
de “görünür olmanın” yolları üzerinden açıklanmalıdır (Carby, 1982: 110). 
Bu tarihsel arka plan modern döneme uyarlandığında ise, Collins’in akademi 



 . 115Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

içinde siyah bir kadın olarak aynı anda hem varlığı hem yokluğu sembolize 
eden bir süreci deneyimlediği görülür.

İşçi sınıfı bir aileden gelen Afrikalı-Amerikalı bir kadın olarak Patricia 
Hill Collins, akademi içerisinde “içinde ama dışında” hissetmesine neden 
olan deneyimlerden rahatsızlık duymaktadır. Bu hissiyatın toplumsal ger-
çeklikten kopuk olmadığını gösterebilmek ve “içinde ama dışında” ifadesini 
daha anlaşılır kılmak için, siyah kadınların toplumsal konumunu analiz eder. 
Bu toplumsal konumda siyah kadınlar, beyaz ailelerin yalnızca yemek pişir-
me, temizlik ve diğer hane içi işleri değil, aynı zamanda çocuk bakımını da 
üstlenirler. Siyah kadınlar bu hanelerin “içinde” yer almakla birlikte, kendile-
rini hiçbir zaman bu ailelere ait hissetmezler ve dolayısıyla “dışarıda” kalırlar 
(Collins, 1986: 14).

Bu “dışarıda olma” durumu, ırk, sınıf ve toplumsal cinsiyetle yakından 
ilişkilidir. Siyah kadının beyaz hanelerdeki rolleri, bu öğelerden herhangi biri 
dışarıda bırakılarak açıklanamaz. Siyah kadınların bu konumu, hem ucuz 
emek olarak görülmeleriyle hem de siyah kadınlık üzerine kurulmuş “matri-
arch” (anaerki) söylemlerinin etkisiyle yakından bağlantılıdır. Bu toplumsal 
konum analizinden akademik yapılara ve ilişkilere yönelen Collins (1986), 
siyah kadın akademisyenlerin benzer “içinde ama dışında” deneyimlerini 
ortaya koyar. Akademide üretilen bilginin büyük ölçüde “beyaz, elit, hetero-
seksüel erkek” bakış açısıyla sınırlı olması, siyah kadın gerçekliğinin kamusal 
alandaki üretim ve yeniden üretim süreçlerinde de belirleyici bir unsur hâline 
gelir.

Tarihsel analiz kısmında da görüldüğü üzere, siyah kadın çoğu zaman 
“kadın” olmaktan başka her şey olarak konumlandırılmıştır. Bunu, beyaz bir 
erkeğin hem siyah hem kadın hem de anne ama köle olan Sojourner Trut-
h’a yönelttiği “Gerçekten kadın olduğuna inanmıyorum!” ifadesinde açıkça 
görmek mümkündür (akt., hooks, 1990: 159). Aynı siyah kadın, hem siyah 
kadınlara yönelik cesaret verici bir müdahalede bulunmuş hem de beyaz ka-
dın haklarını savunan feministlere, feminist hareketin söylemsel hedefleri 
içerisinde siyah kadın ve haklarını nasıl görmezden geldiklerini gösterecek 
bir konuşma yapmıştır. Bu konuşmada Truth şöyle der:

“Evet, çocuklar, bu kadar gürültü patırtının olduğu yerde mutlaka bir 
düzen bozukluğu vardır. Sanırım Güney’deki zencilerle Kuzey’deki kadınlar, 
aynı ağızla haklardan söz ediyorsa, beyaz adam yakında zor duruma düşe-
cektir. Ama bütün buradaki konuşmalar ne anlama geliyor? Oradaki adam, 
kadının arabaya binerken, çukurlardan atlarken yardıma ihtiyacı olduğunu 
ve her durumda başköşeye oturtulması gerektiğini söylüyor. Arabaya binerken 
veya çamurdan geçerken bana kimse yardım etmedi ya da en iyi yeri vermedi. 
Ben kadın değil miyim?  Bakın bana! Koluma bakın! Tarlayı süren de, eken 
de, harmanı toplayıp ambara taşıyan da benim, hiç bir erkek benim önümden 



116  . Yeliz Kendir Gök

gitmedi. Ben kadın değil miyim? Ben erkek kadar çalışıp, erkek kadar yemek yi-
yebilenim, onu da bulabilirsem ve erkek kadar da kırbaçlanabilenim. Peki, ben 
kadın değil miyim? On üç (13) çocuk doğurdum, çoğunun köle olarak satılışını 
yaşadım ve analık yasımla ağladığımda beni hiç kimse duymadı, hiç kimse! Bir 
tek İsa duydu beni. Peki, ben kadın değil miyim?” (1852-Ohio)2

Bu konuşmayı Spivak (1988)’ın “Madun konuşabilir mi?” sorusunu mer-
keze alarak düşündüğümüzde, siyah kadının -diğer bir deyişle madunun- se-
sini yükselten ve hem köleliği eleştirel bir perspektifle ortaya koyan hem de 
siyah kadın hareketine ivme kazandıran bir figür olarak Truth’un “konuşa-
bildiğini” görmekteyiz. Beyaz erkek ve beyaz kadın karşısında bir madun ola-
rak siyah kadın, “kadınlık” nosyonunu sorgulayarak söz alır.

Ancak madunun konuşabilmesinin süreklilik kazanması gerekliliği dü-
şünüldüğünde, siyah feminist düşüncenin ihtiyacına vurgu yapan Collins’in 
haklılığı ortaya çıkar. Collins (2000: 13-14)’e göre siyah feminist düşünce açı-
sından temel görev, “sessizliğe bırakılmış Amerikalı siyah kadınların fikirle-
rini keşfetmek, yeniden yorumlamak ve analizini sunmak ve hatta var olan 
çalışmaları yeni teorik çerçeveyle gözden geçirmek”tir. Bu, siyah kadınların 
gerçekliklerinin yalnızca tarihsel değil, aynı zamanda epistemolojik düzeyde 
de dikkate alınmasını zorunlu kılar.

Kesişimsellik: Siyah Feminist Düşünce

 Siyah feminist düşünce, siyah kadınların deneyimlerini öncüleyen ve 
onların bakış açılarıyla, onların gözünden gerçekliğin ne olduğunu orta-
ya koymaya çalışan sosyal eleştirel bir teoridir. İlk baskısı 1990 yılında olan 
Siyah Feminist Düşünce: Bilgi, Bilinç ve Yetkilendirme Politikaları (Black Fe-
minist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment) 
adlı çalışması ile Collins, siyah feminizmin neden gerekli olduğu ve siyah fe-
minizmin ne olduğunu ana temalarıyla açıklayarak gösterirken, kurgulanmış 
gerçeklik üzerine derin tartışmalara girer. Bu tartışmalarda yeniden değer-
lendirmenin kritik önemi belirginleşir. Collins (2000: 51)’e göre,

“Siyah feminist düşünce, siyah kadın bakış açısının yapı taşları hakkında 
Afrikan-Amerikan kadınlar arasında kolektif bir kimlik yaratabilir. Bu, yeni-
den değerlendirme süreci aracılığıyla sözü edilen kolektif kitleye kendimiz ve 
dünyamız üzerine farklı bir bakış da sunacaktır. Siyah kadın bakış açışındaki 
ana temaları alarak ve onları yeni anlamlarıyla okuyarak siyah feminist dü-
şünce, yeni bir bilinçliliği tetikleyecektir. Aksi takdirde, -bilinçliliğin yükseltil-
memesi halinde- siyah feminist düşünce kamusal alanda hali hazırda var olan 
bilince katkı sağlayacak, onu değerlendirecek ve doğrulayacaktır. Daha önem-
lisi, bilinçlilik Afrikan-Amerikan kadını yetkilendirmeyi ve direnci tetiklemeyi 
hedeflemektedir.”
2  Çeviri bell hooks’un (1990: 160) Ain’t I a Woman, Black Women and Feminizm 
adlı eserinden yapılmıştır.  



 . 117Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Bu açıklamasıyla Collins, gündelik anlayışı sorgulamaya davet etmekle 
birlikte dikkati, onun yokluğundaki hatalara çekmektedir. Öte yandan ‘ye-
niden değerlendirme’ ile Collins, ele alınan bir kavramın Batılı beyaz erkek 
kavramsallaştırmalarından ziyade siyah kadın gözünden yeniden değerlen-
dirilmesi ile anlamlı olacağını savunur. Yeniden değerlendirmenin gerekçele-
rinden biri olarak görebileceğimiz en önemli unsur tarihsel bağlamda siyah 
kadın tarafından farklı bir şekilde deneyimlenen politik ve sınıfsal olarak 
ötekileştirme pratiklerinin kadınlar arasındaki farklı bakma biçimlerini or-
taya çıkarmış olmasıdır. Eşitsizlik, ezilme, baskı ve bunlara direnme biçimle-
ri siyah kadın ve beyaz kadın açısından farklı dinamiklere sahiptir.

Crenshaw (1990) tarafından literatüre kazandırılan kesişimsellik kav-
ramı, yalnızca yasal sistemle ilişkilendirilerek ırk meselesini öne çıkarmayı 
amaçlarken, Collins kavramın daha çoklu zeminde değerlendirmesini suna-
rak baskı formlarını sistematik bir bütünlük içerisinde ele alır (Cole, 2017). 
Collins (2000), bunu genişleterek “Amerikan baskı matrisi” çerçevesinde 
açıklar. Bu kavramsallaştırmasıyla, sınıf, ırk ve toplumsal cinsiyet çerçeve-
sinde şekillenen çok yönlü baskı formlarının siyah kadının deneyimlerinde 
belirgin olduğunu ima etmekle birlikte eleştirel bakış açısının da bu nedenle 
tek bir zeminden ziyade çoklu zeminde oluşturulmasının gerekliliğine vurgu 
yapar (a.g.e.: 251). Bu baskı matrisi içerisinde özellikle düşünülmesi gereken, 
siyah kadınların kendi aralarındaki deneyimlerinin de çeşitlilik gösterdiğini 
kavramaktır. Örneğin, sınıfsal ötekileştirilme pratikleri siyah kadınlar ara-
sında farklı şekillerde deneyimlenmektedir.  Dolayısıyla, genelleştirmelerden 
kaçınmak önemlidir. Ayrıca, farklı deneyimler farklı bakış açılarının doğma-
sında ve gelişmesinde kritik bir öneme sahiptir (Collins, 1993).

Bu bağlamda, siyah feminist düşüncenin üç ana teması, “kendini ta-
nımlama ve değerlendirmenin anlamı”, “baskının iç içe geçmiş doğası” ve 
“Afro-Amerikan kadınların kültürünün önemi” olarak belirginleşir (Col-
lins, 1986: 24). Birinci tema, Afro-Amerikan kadınlığa yönelik basmakalıp 
yargıları, otantikleştirilmiş siyah kadın imgelerini ve kamusal alanda siyah 
kadını daha az insan olarak yansıtan tüm unsurları eleştirerek, siyah kadın 
hakkında söylenenlerden ziyade bunun iktidarla kemikleşmiş ilişkisini be-
lirginleştirmeyi hatta gerçeklik nosyonunu siyah kadın gözünden ele almayı, 
değerlendirmeyi savunur (a.g.e.: 26).  Örneğin, siyah kadın ataerkil yapı için 
bir tehdit olarak gören basmakalıp yargılar mevcuttur. Bunun meşruiyet ka-
zanması adına sistematikleşmiş bir şekilde siyah kadın ve kadınlık sert, öfke 
dolu, şeytani betimlemesinde sunulur. Bu algının kendisinden ziyade, kritik 
sistemsel analizle siyah kadının hane içerisinde kendini tanımlama ve değer-
lendirme pratiklerine bakmak daha anlamlıdır. 

İkinci tema, baskının doğasını üçlü bir zeminde ırk, toplumsal cinsiyet 
ve sınıf beraber okumak ve ilişkisellikleri yakalamakla alakalıdır (a.g.e.: 28). 
Siyah kadının feminist hareket içerisinde yokluğu yanlış bir okuma yapıla-



118  . Yeliz Kendir Gök

rak feminist bilincin yokluğuyla ilişkilendirilerek açıklanmaktadır. Aslında, 
siyah feministler sözü edilen üç baskı formlarının varlığına tarihsel olarak 
göndermelerde bulunarak feminist bilincin yokluğuna dair hipotezleri çok 
uzun zaman önce yıkmışlardır (a.g.e.: 29). Örneğin, alt sınıftan siyah bir ka-
dın olan Truth, beyaz kadına yönelik meselelerin tartışıldığı beyaz kadın ve 
erkeklerden oluşan bir kitleye “ben kadın değil miyim?” diye sorarak ve bu 
baskıların farkında olarak toplumsal cinsiyet, ırk ve sınıf baskılarına hem di-
renir hem de ilişkiselliklerini gösterir. 

Üçüncü tema, siyah kadın kültürünün önemini açıklamak ve yeniden ta-
nımlamak için çabalar içeren siyah feminist düşünceyi karakterize eder (a.g.e.: 
30). Ancak burada özellikle altı çizilen nokta tek bir siyah kadın kültürünün 
olmadığı üzerinedir. Siyah kadın kültürü derken daha çok sosyal olarak kurul-
muş siyah kadınların kültürlerinin kolektif bir şekilde oluşturduğu yönü kas-
tedilir. Baskının ortak bir paylaşılan duygu yaratması ile kız kardeşlik kavra-
mı bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Daha anlaşılır kılmak adına, kölelik 
döneminde siyah köle kadınların doğum, çocuk bakımı, hamilelik hallerinde 
emek sürecinde tarlada yardımlaşması ele alınabilir. Bu ortaklaşalık, kız kar-
deşlik olgusunu hem gerekli hem de olumlayan bir şey haline getirirken bilinç-
lilik ve aktivizmin ilk formları olarak önemli bir rol oynamaktadır. Kolektif 
olarak, bu yardımlaşma siyah kadın kültüründen gelmekle birlikte onu yeniden 
de tanımlayan bir süreci beraberinde getirerek kız kardeşlik gibi feminist varo-
luşların bel kemiğini de oluşturmaktadır (a.g.e.: 31). 

Tüm bunlardan hareketle, siyah feminist düşüncenin sosyolojik önemi-
ne baktığımızda, Collins (a.g.e.: 25)’in bunu iki temelde incelediğini görürüz. 
Birincisi, siyah kadın düşünceleri süregiden pek çok sosyolojik tartışmalar-
dan etkilenmekle beraber bu tartışmalara katkıda da bulunmaktadır. İkinci-
si, özelde siyah kadın sosyologların ve genelde siyah kadın akademisyenlerin 
bilgi üretim sürecinde “içeride ama dışarıda” olmalarıdır.

İçinde ama dışında olgusunu anomalilik ile ilişkilendirerek açıklamak 
bu bağlamda faydalıdır (a.g.e.: 20). Siyah kadın hakkında literatüre bakmak 
siyah kadın toplumda hiçbir rol oynamamış bir anomali bir sonuca götürebi-
lir. Benzer olarak, feminist bilgi üretiminde kadın üzerine söylemleri genel-
lemek ve kadını tek bir kategori olarak ele almak da aynı şekilde anomalidir. 
Dolayısıyla, siyah kadının “hangi kadından bahsediyorsunuz?” sorusunu sor-
manın önemi bu bağlamda anlaşılırdır (a.g.e.: 27). İkinci bir anomali, siyah 
kadın akademisyenlerin benzer fenomenin sosyolojik tanımlanmasıyla ken-
di deneyimleri arasındaki farklılığa sıkışması ile alakalıdır. Örneğin, siyah 
kadınlar üzerine kurulmuş “siyah anaerki tezi” veya başarılı bir hayat için 
düşük motivasyona sahip dolayısıyla siyah kadın yoksul ve bu yoksulluk ne-
deniyle ırksal ve cinsel ayrımcılığa maruz kalıyorlar gibi kurgulanmış olgula-
rın varlığı siyah kadının gerçekliğiyle çelişmektedir. Dolayısıyla, kaçınılması 
gereken sosyolojik genellemelerdir. 



 . 119Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Feminist meseleleri çalışmasına ekleyerek aslında onların nasıl sosyal 
problem olarak var olduklarını sunar ve bu probleme yönelik çözümün çerçe-
vesini de çizmeye çalışır. Siyah feminist, aktivist ve sosyolog olarak ün salan 
Collins’in sosyal ilişkiler, yapılar, iktidar veya tek bir kelimeyle ifade edilecek 
olursa sistem üzerine analizlerinde kadınlık olgusunu tek bir kategoriye in-
dirgemediğini hatta aksine problemin buradan kaynaklandığını göstermek-
tedir. Bu sistemi çözümlemeyi ve anlamlandırmayı mümkün kılan sosyoloji 
disiplini, eleştirel perspektif sunabilecek güçtedir. 

Bilgi: Siyah Feminist Epistemoloji

Elit beyaz erkeğin hâkim bir yer işgal ettiği Batı bilgisinin üretim ve 
yeniden üretim süreci, siyah kadını sadece bu süreçten dışlayan bir unsur 
olarak kalmamış geçerli bilginin sınırlarını da çizen bir anlayışı beraberin-
de getirmiştir. Batılı veya Avrupa merkezli olarak adlandırabileceğimiz bu 
anlayışta Amerika’da bilgi üretimi ve geçerliliği siyah kadını, spesifik siyah 
feminist düşünce üretiminde iki ayrı epistemoloji; “elit beyaz erkeğin çıkarla-
rının temsili” ve “siyah feminist meseleleri bastıran diğer araçlar” ile sıklıkla 
karşılaşmak zorunda bırakır (Collins, 2000: 252). Dolayısıyla, “kime güveni-
leceği, neye inanılacağı ve hangi bilginin akademik sayılıp sayılamayacağı” 
gibi soruları sormanın gerekliliğine vurgu yapan Collins, bu temel sorularla 
beraber bilginin Batı merkezli yapısı ve güç ilişkileri üzerinde eleştirel bir ba-
kış açısı geliştirir. Çünkü, ona göre, bilginin üretim süreci sosyal kurumlarla 
iççice geçmiş sosyal bir süreçtir (Cole, 2017). Tam da bu nedenle, beyaz er-
keğin çıkarlarına hizmet eden, politik ve epistemolojik kaygılarla üretilmiş 
tatmin edici bilgi sadece akademi değil kamusal alanın tamamına yöneliktir 
(Collins, 2000: 252). Böylece, oluşturulmuş politik elementlerle gerçeklik de 
kurgulanmış olmakta ve siyah kadının gerçeklikleri sadece eksik kalmamak-
ta aynı zamanda basmakalıp yargılar bu eksiklikler yokmuş gibi onları da 
gizlemektedir (a.g.e.: 253). 

Metodolojik olarak Collins’e göre ne pozitivizm ne de pozitivist olmayan 
çerçeve siyah kadın meselelerini okumada yeterince faydalıdır (a.g.e.: 255). 
Pozitivist yaklaşımlar genelleştirmeleri kullanarak gerçekliğin bilimsel tanı-
mını yapar. Dahası, keskin metodolojik kurallar kullanarak bilim insanla-
rı kendilerini konum, cinsiyet, ırk ve sınıf gibi unsurlar ışığında şekillenen 
duygular ve değerlerden uzak tutarlar. Pozitivist metodolojik yaklaşımlarda 
nesnellik olarak adlandırılan ve araştırmacının yargılarından bağımsız ol-
ması, duygulardan arınık olması, değerlerin/duyguların araştırma süreciyle 
uyumsuz olduğu üzerine vurgu, yazılı veya sözlü gerçeklik üzerine karşı fi-
kirlerin tartışılmamasına neden olabilecek sınırları çizilmiş olması hali gibi 
belirgin olan ana gereklilikler, Collins’e (2000: 255-256, 1993: 103-104) göre 
siyah kadın bakış açısını sunma bağlamında pozitivist paradigmaların dı-
şarıda bırakılması için yeterlidir. Collins (1993: 104) bunu şu şekilde açıklar: 



120  . Yeliz Kendir Gök

 “Bu tür ölçütler, Afrika kökenli Amerikalı kadınların kendilerini, nesne 
haline getirmesini, duygusal yaşamlarını arka plana itmelerini, siyah kadınlar 
üzerine bilgi edinme talebine yönelik motivasyonlarını baskı altına almalarını 
ister ve onları kendilerinden daha yüksek sosyal, ekonomik, mesleki erke sahip 
olan insanlara karşı koymaya zorlar”.

Ancak, tüm bu açıklamalar arasında belirtilmesi gereken önemli bir 
nokta Afrika kökenli Amerikalı kadınların “pozitivizmin kullanılmadığını 
varsayarak okumanın” ya da “pozitivizmin hiç kullanılmadığını söylemenin 
hatalı olmasıdır. Aksine, özellikle 1970’ler öncesinde ırk ve toplumsal cin-
siyet meseleleri tartışılmasına rağmen siyah kadın meselesi sosyolojiden so-
yutlanmıştır (Collins, 2000: 256). Böyle bir yapı içerisinde, bilim insanları 
kapasitelerini gösterebilmek ya da görünürlüklerini arttırmak adına poziti-
vist çerçeveyi kullanmışlardır (a.g.e.: 257). Öte yandan, pek çok siyah kadın 
gerçekliğin değerlendirilmesi için standartları zorlamak üzere tarihsel olarak 
kritik bir analize erişimde yeni bir siyah feminist epistemolojinin varlığını da 
arzulamıştır (a.g.e.: 256). Bu arzunun bir arayışı yansıttığını ima eden Collins 
(1993: 104) “eğer böyle bir epistemoloji varsa bu nasıl tanımlanmalıdır? Siyah 
feminist düşüncenin üretiminde ne gibi bir rol oynar?” sorularını sorarak 
tartışmasını derinleştirir. 

Bu çerçevede, söz konusu olan alternatif bir epistemolojidir. “Hem Afrika 
merkezli hem de feminist görüşe yaklaşan siyah kadınlar, her iki geleneğin 
unsurlarını bağrında taşıyan bir bakış açısının yeniden oluşturulmasına yö-
nelik alternatif bir epistemoloji oluştururlar” (a.g.e.: 104). Farklı standartları 
kullanır ve yerleşik bilgiyi kritik olarak siyah kadının gözünden ele alır (Col-
lins, 2000: 256). Ancak siyah kadınlar arasında var olan “sosyal sınıf aidiyeti, 
Afrika kökenli feminist bakma biçimlerinin beraberinde getirdiği algılama, 
değerlendirme ve bilgiyi kullanma farklılıkları Afrika kökenli feminist bakış-
ta da farklılıklara yol açar” (Collins, 1993: 105). Siyah feminist sosyolog Debo-
rah King (1998) tarafından “hem/ hem de yönelişi” olarak betimlenen bu du-
rum aslında siyah kadınların bazı noktalarda (örneğin sınıf) beyaz kadınlara 
yaklaştığı ve bazı elementler (örneğin ırk) çerçevesinde siyah erkeğe yakınlık 
gösterdiği deneyimleri pekiştirmesi ile açıklık kazanmaktadır. Öte yandan, 
ezilmenin maddi koşullarının farklılığı var olsa bile bu herhangi bir ortaklık 
zemininde buluşulmaması olarak okunmamalıdır. Dolayısıyla, bu epistemo-
loji ile her türlü ezilme formları derinlemesine tartışmaya sunulmakta, diren-
me ve yolları siyah feminist epistemolojinin önemini arttırmaktadır.  

Siyah feminist epistemolojinin ana çekirdeğini oluşturan kavram bil-
geliktir. Collins (1993: 106) bu noktayı açıklamak üzere, bilmek kavramı ile 
farklılaşan yönüne vurgu yapar. Bu farklılaşma, temelde bilgelik unsurunun 
eleştirel süzgecinden geçen bilgi olmasıyla birlikte bilişsel sürecini tamam-
laması ile netlik kazanmaktadır. Nancy White’dan alıntı yaparak Collins 
(a.g.e.: 106), bu olguyu şu ifadelerle özetler: “eğer sorunun kökenine inersek, 



 . 121Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

beyaz kadınların özgür oldukları düşüncesine kapıldığını görürüz, oysa siyah 
kadınlar özgür olmadıklarını bilmektedirler.” 

Siyah feminist epistemolojinin bir diğer elementi, iletişim veya diyalog-
dur (a.g.e.: 109). Kadınlar arasında deneyimlerin paylaşılması ve mücadele 
yollarının çeşitlenmesinin önünü açan bu iletişimsel süreç özellikle kilise ve 
aile kurumları aracılığıyla pekiştirilmektedir. “Siyah kiliseler ve siyah aile 
hem kadın merkezli hem de Afrika merkezli kurumlar olduğundan, Afrika 
kökenli Amerikalı kadınlar geleneksel olarak Afrika merkezli feminist episte-
molojinin bu boyutu için olağanüstü destek buldular” (a.g.e.: 108). Bu kurum-
lar diyalog yönteminin kullanılmasının elverişli kılınmasına katkı sağladığı 
için feminist epistemoloji içerisinde araçsal olarak değerlendirilmiştir. Özel-
de kiliselerdeki ayinlerde sıklıkla kullanılan yöntemlerden biri olarak “haykır 
ve yanıtla” (call and response), “Afrika kökenli Amerikalı kadın deneyimin-
de, diyalog yönteminde somutlanır” (a.g.e.: 109). Afro-Amerikan kültürüne 
dayanan bu yöntem, karşılıklılık barındırmakla beraber sözlü olarak dile ge-
tirilenlerle beraber kelimelere dökülmeyen ve seslenişlerle/ mimiklerle anlam 
kazanan her türlü etkileşim unsurlarını içermektedir (a.g.e.: 109-110). Dolayı-
sıyla alternatif feminist epistemoloji için kültürel değerlerden ve unsurlardan 
faydalanmıştır iddiasında bulunmak olasıdır. 

Siyah feminist epistemolojide önemli yere sahip olan bir diğer element, 
duygudaşlıktır (a.g.e.: 111). Bunu, farklı kadınların farklı deneyimlerinin ve 
bilgilerinin dışa vurumu, duyguların paylaşılması ve nihayetinde kavrama 
için empati kurmanın bir tür yöntemi olarak okumak faydalıdır. Söylenenin 
ne olduğu önemli olduğu kadar nasıl söylendiği de önemlidir. Alternatif epis-
temolojinin son elementi Afrika merkezli bir değer olan kişisel sorumluluk-
tur (a.g.e.: 112). Bu son boyutta dikkat çeken nokta, kişilerin iddialarının so-
rumluluğunu almalarıyla ilişkili olmakla birlikte araştırmanın etik bir amaç 
içerikli yönünü hatırlatır olmasıdır. 

Sonuç

Patricia Hill Collins’in kadınlık, bilgi ve toplumsal yapı üzerine geliştir-
diği kuramsal çerçeve, feminist düşünce içerisinde yalnızca yeni bir söylem 
alanı açmakla kalmaz; aynı zamanda mevcut epistemolojik düzenin sınırla-
rını radikal biçimde sorgular. Collins, siyah kadın deneyimini feminist teo-
rinin kenarında yer alan bir istisna olarak değil, teorinin eksik bıraktığı mer-
kezî bir kategori olarak ele alır. Bu yaklaşım, kadınlık kavramının evrensel 
bir kategori olarak ele alınamayacağını ve toplumsal cinsiyetin her zaman ırk, 
sınıf ve kültür gibi yapılarla birlikte düşünüldüğünü ortaya koyar.

Kölelik döneminden başlayarak siyah kadın bedeninin hem emek hem 
cinsellik üzerinden sömürüye açılması, siyah kadınların tarihsel deneyimi-
nin ırk temelli bir dışlanmadan ibaret olmadığını; aynı zamanda cinsiyetçi, 
sınıfsal ve kültürel katmanlarla iç içe geçtiğini göstermektedir. Siyah kadın, 



122  . Yeliz Kendir Gök

beyaz kadınlık ideallerinin dışında konumlandırılmış; insanlık, kadınlık ve 
özneleşme hakkı sistematik biçimde elinden alınmıştır. Collins’in ve diğer 
siyah feminist düşünürlerin ısrarla vurguladığı bu tarihsel miras, feminist te-
orinin görmezden geldiği bir bilgi alanına işaret eder.

“Kesişimsellik” bu bağlamda yalnızca bir analitik kavram değil, siyah 
kadın deneyiminin teorik olarak ifade bulmasını sağlayan bir mücadele ara-
cıdır. Collins’in Crenshaw (1990)’dan devralarak genişlettiği bu kavramsal 
yaklaşım, siyah kadınların maruz kaldığı baskı biçimlerinin ayrı ayrı çözüm-
lenemez olduğunu; aksine hepsinin aynı matris içinde işlediğini ortaya koyar. 
Bu nedenle siyah feminist düşünce, tahakküm biçimlerini çoğul mekanizma-
lar olarak ele alır ve bunları yalnızca teşhis etmekle kalmaz, dönüştürmeyi 
de amaçlar.

Collins’in en önemli katkılarından biri, siyah feminist epistemoloji 
aracılığıyla bilgi üretimine yönelttiği eleştiridir. Batı merkezli, beyaz erkek 
egemen epistemolojik geleneğin “geçerli bilgi” adına kurduğu sınırlara karşı 
siyah feminist epistemoloji, alternatif bir bilme biçimi ve bilgi politikası öne-
rir. Bu epistemoloji, deneyimi, diyalogu, kolektif belleği ve bilgelik kavramını 
merkezine alır. Bilgi, bu çerçevede yalnızca soyut bir kavramsal kategori de-
ğil; yaşam deneyimiyle, tarihsel bellekle ve direnişle iç içe geçmiş bir pratik 
olarak okunur.

Tüm bu yönleriyle Collins, feminist teorinin sınırlarını genişletmekte; 
aynı zamanda sosyolojik düşüncenin epistemolojik temellerini yeniden dü-
şünmeye davet etmektedir. Siyah feminist düşünceyi yalnızca siyah kadın-
ların tarihsel durumuna dair bir perspektif olarak görmek, onu indirgemek 
olur. Collins, bilgi sosyolojisi, feminist teori, ırk çalışmaları ve eleştirel teori 
alanları arasında bir geçiş alanı yaratır. Bu geçiş alanı, ezilenlerin bilgisine 
kulak vermeyi, dışlanmış deneyimleri teorinin merkezine taşımayı ve bilgi-
nin politik olduğunu kabul etmeyi gerektirir.

Dolayısıyla siyah feminist düşünce, yalnızca siyah kadınların değil, bü-
tün feminist düşüncenin ve eleştirel bilginin geleceği açısından kurucu bir 
imkân sunmaktadır. Bu imkân, hem eleştirel bir perspektif hem de bir yeni-
den düşünme daveti sunar: Kadınlığı, bilgiyi ve toplumsal adaleti, dışarıda 
bırakılanların deneyimleri üzerinden yeniden kavramsallaştırmayı gerekti-
rir. 



 . 123Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Kaynakça

Achiron, A. (13 Şubat 2024). #InContext: Bell Hooks. Erişim: https://traffickinginsti-
tute.org/incontext-bell-hooks/ (Erişim tarihi: 25.09.2025).

Carby, H. V. (1982). White woman listen! Black feminism and the boundaries of sister-
hood. İçinde, Empire strikes back (ss. 211-234). London: Routledge.

Cole, N. L. (2017) Biography of Patricia Hill Collins: Her Life and Intellectual Cont-
ributions. https://www.thoughtco.com/patricia-hill-collins-3026479 , (Erişim 
tarihi: 19.04.2025).

Collins, P. (1986). Learning from the Outsider Within: The Sociological Significance of 
Black Feminist Thought. Social Problems, 33(6), 14-32.

Collins, P. H. (1993). Siyah feminist düşüncenin toplumsal yapısı (Çev. A. Atalay). S. 
Çakır & N. Akgökçe (Der.), Farklı feminizmler açısından kadın araştırmaların-
da yöntem içinde (ss. 99-123). İstanbul: Sel Yayıncılık.

Collins, P. H. (2000). Black feminist thought: Knowledge, consciousness, and the politics 
of empowerment (2. baskı). New York: Routledge.

Crenshaw, K. (1990). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and vi-
olence against women of color. Stanford Law Review, 43 (6), 1241-1299.

Davis, A. (1994). Kadınlar Irk ve Sınıf. İstanbul: Sosyalist yayınları.

Giddings, P. J. (1984). When and Where I Enter: The Impact of Black Women on Race 
and Sex in America. https://caringlabor.wordpress.com/wp-content/uploa-
ds/2010/12/when-and-where-i-enter-_-the-impact-of-b-paula-giddings.pdf  
(Erişim tarihi: 17.09.2025).

hooks, b. (1990). Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism. London: Pluto Press

King, D. K. (1988). Multiple jeopardy, multiple consciousness: The context of a Black 
feminist ideology. Signs: Journal of women in culture and society, 14(1), 42-72.

Lorde, A. (1984). The Master’s Tools Will Never Dismantle the Master’s House. Sister 
Outsider: Essays and Speeches içinde. New York: Crossing Press.

Mohanty, C. (1988). Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial discour-
ses. Feminist review, 30(1), 61-88.

Spivak, G. (1988). Can the subaltern speak? C. Nelson & L. Grossberg (Ed.), Marxism 
and the interpretation of culture içinde (ss. 271-313). Basingstoke: Macmillan.

White, D. G. (1985). Ain’t I a woman? Female slaves in the plantation South. London & 
New York: W.W. Norton.

Yuval-Davis, N. (2006). Intersectionality and Feminist Politics. European Journal of 
Women’s Studies, 13(3), 193-209.





Bölüm
8

DİNÎ GRUPLARIN KÜLTÜREL ANLAMI VE 
SINIFLANDIRILMASI

Hacer YALÇIN1

1  Dr. Hacer Yalçın, Bağımsız Araştırmacı, İzmir–Türkiye, hacerylcn@yandex.com, 
ORCID: 0000-0002-3537-1173



126  . Hacer Yalçin

GİRİŞ

Toplumsal ögelerin nesilden nesile aktarılmasını ifade eden bir kavram 
olarak kültür, insanı inşa eden en temel unsurlardan biridir. Kültür; değerler, 
normlar, gelenekler, semboller ve anlam dünyaları gibi çeşitli öğelerden 
oluşur. Bu öğeler arasında önemli bir yere sahip olan inançlar, insanlık 
tarihinin başlangıcından bu yana toplumların şekillenmesinde belirleyici 
bir rol üstlenmiştir. Nitekim din ve toplum ilişkisi, tarih boyunca sürekli 
ilgi gören konuların başında gelmiştir. Bunun temel nedeni, insanlık tarihi 
kadar eski bir olgu olan dinin, her dönemde bireyleri ve toplumları derinden 
etkilemesidir. Din, toplumsal ve bireysel hayatın ayrılmaz bir parçası olmuş; 
insan ilişkilerini ve bu ilişkiler üzerinden şekillenen toplumsal yapının 
belirlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. Bu bağlamda her din, kendisine 
inanan ve inancını gündelik yaşam pratiklerine yansıtan bir sosyal grubun 
varlığını zorunlu kılmıştır. Bu makalede din sosyolojisi literatüründe dinî 
grupların kültürel anlamı ve sınıflandırılması ele alınmış; bu çerçevede klasik 
sosyologların (Durkheim, Weber, Wach, Mensching) yaklaşımlarının yanı 
sıra  çağdaş sosyologlardan biri olan  Mehmet Taplamacıoğlu’nun görüşlerine 
de yer verilmiştir.

1.Grup Kavramının Sosyolojik ve Dini Temelleri

İnsan, sosyal bir varlık olarak günlük hayatını sürdürebilmek için 
başkalarına ihtiyaç duyar. Ortak değerlere ve aidiyet duygusuna sahip iki kişi 
bile bir sosyal grup olarak kabul edilir. Hepimiz çeşitli grupların üyesiyiz. 
Bunlar; meslek grupları, dernekler, sendikalar, örgütler ve şirketler gibi daha 
resmi gruplar olabildiği gibi; aile, arkadaş, akraba ve komşu grupları gibi 
resmi olmayan doğal gruplar da olabilir (Kağıtçıbaşı, akt. Kurt, 2015, s. 199).

Bir kalabalığın grup sayılabilmesi için ortak amaçların, ortak norm ve 
değerlerin ve ortak bir grup bilincinin bulunması gerektiği ileri sürülür. Buna 
göre toplumsal grup, üyeleri arasında ortak amaç ve çıkarların bulunduğu 
insan topluluğudur. Bir topluluğun grup olabilmesi için ilk şart etkileşimdir; 
sosyal grup, bir sosyal etkileşim sistemidir. Bir grubun varlığından söz 
edebilmek için üyeleri arasında etkileşimin bulunması, duygusal bir ortamın 
oluşması ve birleştirici manevi öğelerin varlığı gerekir. Ayrıca gruptakilerin 
bir grup oluşturduklarının bilincinde olmaları da gruplaşma sürecinde 
önemli bir etkendir. Grup oluşturan bireyler kendilerini bir grup olarak 
tanımlamadıkları sürece, bu topluluğu gerçek anlamıyla bir grup olarak 
değerlendiremeyiz (Akan, 2005, s. 79; Kağıtçıbaşı, 2004, s. 120; akt. Kurt, 
2010).

Bir toplumsal grubun oluşabilmesi için belirli şartlar aranır. Bu 
şartlar üyelerinin karşılıklı olarak birbirinin farkında olması, birbirlerinin 



 . 127Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

davranışlarını belirli bir düzeyde öngörebilmesi, ortak amaç ve ilgilerin 
bulunması, davranışların çoğunlukla ortak değer ve normlara göre 
düzenlenmesi, ortak amaçlara ulaşmak için üyeler arasında iş birliği ve gruba 
aidiyet duygusunun varlığı ve göreli de olsa süreklilik göstermesi, zamana 
karşı dirençli olması. Bu özellikler, bir topluluğu rastgele bir yığından 
ayıran en önemli göstergelerdir. Kurt, durumu şu örnekle açıklamaktadır. 
Bir uçakta veya başka toplu taşıma aracında yolculuk eden insanlar, bir 
film veya tiyatroyu izleyen seyirciler birer grup değildir. Çünkü bu insanlar 
arasında ortak amaç ve çıkarlar yoktur; birbirlerini tanımazlar. Gelişigüzel 
toplanmış topluluklar bir yığından ibarettir. Ancak kalabalık yığınlar, belirli 
koşullar altında bir grup hâline dönüşebilir. Örneğin, uçak kalktıktan kısa 
bir süre sonra teröristler tarafından kaçırılma girişiminde bulunulması 
durumunda, rehin alınan yolcular kendi aralarında iş bölümü yapıp bir lider 
veya teröristlerle konuşacak bir sözcü tayin eder, aralarında ortak amaçlar 
belirleyip birlik ve beraberlik içinde hareket etmeye başlarlar. Böylelikle 
başlangıçta varlığını hissetmedikleri bir bağlılık ve birlik duygusu aralarında 
hakim olur. Bu insanlar artık birbirini tanımayan birer yığını değil, bir grubu 
oluştururlar (Kurt, 2012, s. 146).

Sosyolojik açıdan grup, cemaate göre daha dar bir birlikteliktir. İki veya 
üç kişiyle bir grup oluşturulabilir; ancak bu sayıyla bir cemaat meydana 
gelmez. Cemaat içinde aidiyet duygusu daha güçlüdür, hiyerarşi daha 
belirleyici rol oynar ve iş bölümü daha belirgin bir nitelik taşır. Buna rağmen, 
dinî grup ve cemaat terimleri çoğu zaman birbirinin yerine kullanılmaktadır. 
Sonuç olarak, dini nitelikteki birlikler veya yapılar, dinî grup ya da cemaat 
olarak tanımlanabilir (Bal, 2015, s. 148). Cemaat kavramı, sosyolojide 
özellikle Ferdinand Tönnies’in “cemaat–cemiyet” ayrımı ile ön plana çıkmış 
ve bir ideal tip olarak ele alınmıştır. Cemaat, biz duygusunun hâkim olduğu, 
yüz yüze, samimi ve birincil ilişkilerin yoğun olarak yaşandığı bir yapıdır 
(Tönnies, 2000, s. 208-209). Bu çerçevede cemaatin temel özellikleri, dinî 
grupların sosyal örgütlenmesinde de kendini göstermektedir.

Dinler, kendilerine inanan ve bu inancını yaşayan sosyal gruplarla var 
olur ve yeniden üretilirler. Bu sosyal gruplar, dini kimliğin baskın olması 
nedeniyle dinî grup olarak kabul edilir. Her dinî grup kendi içinde sistemli 
bir teolojiye ve bu teolojiyi somutlaştıran, maddileştiren ibadet pratiklerine 
sahiptir. Dinî gruplar bir kültür içinde hayat bulur; din genellikle içinde 
bulunduğu kültürle şekillenir. Vahye dayalı olan kitaplı dinler de, etkiledikleri 
kadar, içinde bulundukları toplumun kültüründen etkilenirler. Sosyal dinî 
gruplar bilişsel, davranışsal ve maddi boyut olmak üzere üç boyuta sahiptir. 
Dinî grubun bilişsel boyutu, onun mitolojisi, teolojisi ve ideolojisini oluşturur. 
Davranışsal boyutu, ibadetleri, törenleri ve dini hayata ilişkin eylemlerini 
kapsar. Maddi boyutu ise kullandığı ve anlam yüklediği mekânlar, araçlar 
ve nesnelerdir. Bir dinî grubun kimliğe sahip olabilmesi için bu üç boyutun 



128  . Hacer Yalçin

varlığı gereklidir (Bal, 2015, s. 149). Örnek olarak bilişsel boyutuyla dinî 
grupların bir inanç sistemine bağlı olmaları verilebilir. Davranışsal boyutta 
ise gerçekleştirdikleri dini ritüeller belirtilebilir. Maddi boyutta ise dinî 
grupların bir araya geldikleri mekânlar, dini yayınlar sembolik nesneler ve 
topluluk tarafından anlam yüklenen fiziksel unsurlar örnek gösterilebilir.

Dinî grup din kurumunun merkezinde olan sosyal grup olarak önemlidir. 
Din kurumu dinsel inançların, fikirlerin, sembollerin, davranışların, 
mekânların, nesnelerin, insan gruplarının bütünselliğine gönderme yapar. 
Bu yapının merkezinde diğer ögelere anlam katan, onları yeniden üreten, 
dinamik öge olan sosyal dinî gruplar vardır. Bu nedenle dinî grup araştırmaları 
din sosyolojisinin en temel çalışmalarıdır. Din sosyolojisi literatüründe dinî 
gruplar iki kategoriye ayrılır (Bal, 2015, s. 149; Freyer, 1964, s. 39) Birincisi 
doğal dinî gruplar, ikincisi sırf dinî gruplardır. Doğal dinî gruplar aile, klan 
veya kabile gibi kan ve evlenme yoluyla oluşmuş doğal grupların üyelerinin 
aynı zamanda dinî grup olarak davranılmasına göndermede bulunur. Bu 
gruplar aile, klan veya kabile bütünlüğüne sahip geleneksel bir yapının 
içinde, sınırlı farklılaştırmanın olduğu toplumlarda etkili olurlar (Bal, 2015, 
s. 149). Sırf dinî grup ise üyeleri arasındaki ilişki yalnızca dini temele dayanan 
topluluklar olarak tanımlanır. Bu tür gruplara tarihin farklı dönemlerinde 
de rastlanmaktadır (Taplamacıoğlu, 1983, s. 221–236). Bu çerçevede, dinî 
grupların niteliğini açıklamaya yönelik sosyolojik değerlendirmeler, konunun 
teorik arka planını anlamada önemli bir rol oynamaktadır.

2. Sosyologların Dinî Gruplara İlişkin Görüşleri

Dini gruplara ilişkin klasik sosyologların yaklaşımları ile çağdaş bir 
sosyolog olan Mehmet Taplamacıoğlu’nun görüşü aşağıda açıklanmıştır:

2.1.Emile Durkheim

Dinin özünde toplumsal bir olgu olduğunu vurgulayan Durkheim, dini 
“müşterek tasavvurlar ile ayinlerin birliği” şeklinde tanımlar. Durkheim’a 
göre ayinler, yalnızca bir araya gelen toplulukların içinde ortaya çıkan kolektif 
hareket biçimleridir ve bu hareketler grubun oluşumunu, sürekliliğini ve 
yeniden üretimini sağlar. Durkheim, bir topluluğun “dini grup” olarak 
nitelendirilebilmesi için inanç, ibadetler ve grup yapısı olmak üzere üç 
temel unsurun gerekli olduğunu belirtir. Ona göre hiçbir din “yanlış” ya da 
“doğru” olarak değerlendirilemez; çünkü dinler toplumsal bağlamın ürünü 
olup toplumdan topluma değişkenlik gösterir. Bu nedenle dinin başlangıç 
anı ya da kökeni ikincil önemdedir. Asıl belirleyici olan, dinin toplumsal 
karakteri ve bu karakterin ayinler aracılığıyla somutlaşmasıdır. Durkheim’a 
göre her din, toplumsal birlikteliği pekiştiren ve kolektif bilinci canlı tutan 
ayinlere sahiptir; bu ayinler, grupların içsel dinamiklerinden doğan kolektif 
pratiklerdir (Bal, 2015, s. 150).



 . 129Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Dini grubu var eden iki şeyden biri müşterek tasavvurlar yani inançlar, 
diğeri ise ibadetlerdir. Durkheim dini üç öge ile (inanç-ibadet-grup) birlikte 
bütünsel ifade ederken dini gruba dikkat çeker (Bal, 2015, s .150). Bir din 
kutsalla, yani diğerlerinden ayrılmış ve yasaklanmış ilgili inançlar ve 
amellerden oluşan tutarlı bir sistemdir. Bu inançlar ve ameller, kendilerine 
inanan bütün insanları cemaat diye isimlendirilen tek manevi bir toplum 
haline getirir. Durkheim’a göre din, yalnızca kutsal olana ilişkin inançlardan 
ibaret değildir; aynı zamanda bu inançları paylaşan bir topluluğu da içerir. 
Ona göre din fikri, cemaat düşüncesinden ayrı düşünülemez. Yani bir dinin 
var olabilmesi için onu birlikte yaşayan, uygulayan ve anlamlandıran bir 
grubunda olması gerekir (Durkheim, 2005, s. 67-68). 

Herhangi bir din ya da dinî grup, kendine özgü inanç ve ibadet 
pratiklerinin toplamından oluşur. Durkheim bunu son derece açık biçimde 
ifade eder. Ona göre dinin özünü oluşturan inançlar, bu inançları kabul 
eden ve onlara uygun pratikleri yerine getiren belirli bir grup tarafından 
paylaşılır. Bu inançlar yalnızca grubun bireyleri tarafından benimsenmekle 
kalmaz; aynı zamanda doğrudan grubun kendisine aittir ve grubun birliğini 
sağlayan temel unsurdur. Grubu oluşturan bireyler kendiliğinden bir araya 
gelse bile, ortak inançlar onların birbirleriyle bağlı olduklarını hissetmelerini 
mümkün kılar (Durkheim, 2005, s. 64). Böylece din, bireyleri ortak bir anlam 
dünyasında buluşturan toplumsal bir çerçeve haline gelir. 

Durkheim, tarihte cemaati olmayan hiçbir dinin var olamayacağını 
vurgular. Ona göre bu cemaat kimi zaman millî bir nitelik taşır, kimi zaman 
sınırları aşar; bazen bütün halkı kapsar (Roma, Atina, İbraniler), bazen ise 
yalnızca belirli bir grubu içerir (örneğin bazı Hristiyan mezhepleri). Kimi dinî 
gruplar bir rahipler topluluğu tarafından yönetilirken, bazıları ise neredeyse 
tamamen resmi bir yönetici gruptan yoksundur. Durkheim’ın ifadesiyle, 
“Ancak din hayatının görüldüğü her yerde, onun temeli olan bir grubun var 
olduğu görürüz. Ev ya da belli bir esnaf grubuna has olan sözde özel ibadetler 
bile, bu şartı yerine getirirler”(Durkheim, 2005, s. 64). Böylece, belirli bir 
inanç sistemine bağlanan ve bu bağlılığını pratikleriyle (ibadetleriyle) ortaya 
koyan bir dinî grup, dini hayatı sürekli yeniden ürettiği için dinin varlık 
nedeni açısından birincil bir önem taşır (Bal, 2015, s. 151). Durkheim’ın 
din–dinî grup ilişkisini merkeze alan bu yaklaşımının ardından, Weber’in 
dinî gruplara yönelik düşüncelerini ele almak, konunun daha kapsamlı bir 
biçimde anlaşılmasını sağlar.

2.2.Max Weber

Max Weber’in çalışmalarının genel teması, dini sistemlerin din dışı 
alanlar üzerindeki etkilerini belirlemektir. Weber’in bu konuyu ele alan ünlü 
kitabı Protestan Ahlakı ve Kapitalizmin Ruhu 1905 yılında yayımlanmıştır. 
Din sosyolojisi alanındaki temel ilgi noktaları, dini fikirlerin ekonomik 



130  . Hacer Yalçin

davranış üzerindeki etkisini incelemek, sosyal tabakalar ile dini düşünceler 
arasındaki ilişkiyi ortaya koymak ve Batı kültürünün kendine özgü 
niteliklerini açıklamıştır. Weber, bu çerçevede Konfüçyanizm, Hinduizm, 
Budizm, Hristiyanlık ve Musevilik gibi altı temel inanç sistemini mercek 
altına almış ve dört statü grubu belirleyerek (siyasal erk, şövalyeler, köylüler ve 
serbest çalışan kentliler) bu grupların dinsel inanç karşısındaki tutumlarını 
incelemiştir (Weber, 1992).

Weber’e göre insanlar toplumsal ilişkilerini sübjektif bir aidiyet hissiyle 
kurar ve davranışlarını bu çerçevede şekillendirir. Dini, “cemaatsel eylemin 
özel bir tipi” olarak tanımlayan Weber, akılsallaştırma sürecinin özellikle 
cemaatsel eylem alanında görüldüğünü vurgular. Bu nedenle ilgisini rastgele 
oluşan cemaatlerden ziyade, bütünlüklü bir cemaatsel dindarlık geliştiren 
dinlere yöneltmiştir. Ona göre, kurtuluş dini daha fazla geliştiği ve itaat 
ahlakını içselleştirdiği ölçüde mensupları dünya ile daha yoğun bir gerilim 
yaşamış ve bu gerilim yeni dindarlık biçimlerinin ortaya çıkmasına yol 
açmıştır. Weber ayrıca başarılı bir peygamberin zamanla çeşitli yardımcılar 
kazandığını ifade etmiştir. Bu yardımcılar farklı geleneklerde farklı adlarla 
anılır: Sodalen (Zerdüşt dininde birinci dereceden üyeler), mürit (Eski Ahit 
ve Hindularda), yoldaşlar ve sahabeler (Hinduizm ve İslam’da) ve takipçiler 
(Yeşeha ve Yeni Ahit’te) (Weber, 2012, s. 159). Bu kişilerin oluşturduğu birinci 
halka, dinî grup ya da cemaatin çekirdek kadrosunu meydana getirir. Bu 
çekirdeğin etrafında ikinci ve üçüncü halkalar oluşur ve bu halkalar, dini 
öndere yakınlık derecesi ile hizmet görme kapasitesine göre kendiliğinden 
ortaya çıkan statü grupları şeklinde yapılanır (Bal, 2015, s. 152).

Spesifik olarak dini anlamda “cemaat” terimi burada özel bir anlam taşır; 
çünkü Almancada ekonomik, mali veya başka siyasal amaçlarla bir araya 
gelmiş komşu grupları ifade etmek için de kullanılır. Ancak bu bağlamda 
cemaat, yalnızca peygamberlikle ortaya çıkmaz. Temelde, dini bir cemaat, 
rutinleşmenin bir sonucu olarak ortaya çıkar; bu süreçte, peygamberin 
kendisi ve müritleri, peygamberin tebliğinin ve cemaatin erdemlerinin 
devamlılığını sağlar. Böylece teşebbüsün ve onu destekleyen insan gücünün 
ekonomik varlığı güvence altına alınır ve işlev yüklenenlere ayrılan 
ayrıcalıklar tekelleştirilmiş hâle gelir. Dini cemaatlerin biçimlenmesindeki 
bu rutinleşmenin önceliğinden anlaşılabileceği gibi, cemaatler peygamberi 
olmayan dinlerin mistagogları ve ruhbanları etrafında da şekillenebilirler 
(Weber, 2012, s. 160). 

Mistagog için cemaatin varlığı aslında normal bir olgudur; mistagog, 
seçkin, soydan gelen ve prestiji yüksek bir dini liderdir. Weber’e göre 
mistagoglar, dini ayinleri yönetir ve kurtuluş lütuflarını içeren büyüsel 
eylemleri gerçekleştirirler; bu kişiler kalıtsal karizmaya sahip hanedanlardan 
gelmektedir. Soydan gelen ve ayrıcalıklı, seçkin dini önderler olan mistagoglar 
cemaatlere sahipti ve müritlerini muazzam bir otoriteyle kuşatarak kendi 



 . 131Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

prestijlerini korudular. Ancak büyüsel kurtuluş dağıtan mistagoglarda ahlaki 
bir doktrin bulunmamaktaydı (Weber, 2012, s. 150–151). 

Weber’e göre mistagoglar için cemaatlerin varlığı normal bir durumdur. 
Mistagoglar genellikle üyeleri değişken olan açık gruplar içinde faaliyet 
gösterir ve kurtuluş arayışındaki kişiler, mistagog ve yardımcılarıyla genellikle 
geçici bir ilişki kurar. Örneğin, Mahavira ve Buda gibi bazı peygamberler, 
topluluğun dar bir kesimi içinde kişisel örnekleriyle kurtuluş yolunu gösterir; 
bu durumda müritler, özel bir otoriteyi takip ederek peygamberlere bağlı 
kalabilirler. Daha geniş topluluklarda ise, rehber veya azize bağlı kalarak 
kurtuluş yolunda ilerlemeye çalışan dindar kişiler (örneğin Hindistan’daki 
Upasaka’lar) bulunur. Bu kişiler, dini cemaat içinde kalıcı bir statüye sahip 
değildir ve bazen belirli kurallar veya yükümlülükler çerçevesinde organize 
olan özel gruplar halinde bulunabilirler. Bu düzen, mistagogların örnek 
cemaatten ayrılması ve Budizm’in erken dönemlerinde bulunmayan kült 
sorumluluklarını üstlenmeleriyle ortaya çıkar. Öte yandan, egemen Budist 
uygulamalarda mistagoglar ve peygamberlerin çoğu, örgütlü panteondaki 
özel tanrıların tapınak ruhbanlarıyla paylaştığı gönüllü ve geçici birlikler 
oluşturur. Bu cemaatler ekonomik olarak bağışlarla ve kurban adakları gibi 
dini hediyelerle desteklenir (Weber, 2012, s. 160).

Weber’e göre, peygamberlerin doktrini bir kurum fonksiyonu olarak 
günlük yaşamda süreklilik gösterdiğinde, takipçileri ruhban olmayanlardan 
oluşan bir cemaat hâline gelir. Bu durumda peygamber müritleri ya da 
havarileri, yalnızca dinsel amaçlarla, yani ruhban olmayanların oluşturduğu 
cemaate adanmış bir organizasyona hizmet eden mistagoglar, öğretmenler, 
rahipler veya papazlar hâline gelirler. İlk tip cemaat, kurban sunan rahiplerin 
bulunduğu bir klanda, klan tanrılarının özel takipçileri tarafından bir birlik 
oluşturmak üzere örgütlenildiğinde ortaya çıkar. Birliğin tanrının dinsel 
tarafları ve ruhbanları tarafından sürdürülmesi sonucu, siyasi birliğin 
yıkılmasıyla da dini cemaatler oluşabilir. Bu tür süreçler, birçok küçük Hindu 
tarikatının ortaya çıkmasına örnek teşkil etmiştir (Weber, 2012, s. 160-162).

İkinci tip cemaat ise, devlete hizmet eden bir ruhbanlıktan dinsel 
bir cemaate geçişi ifade eder ve bu süreç, temelde Yakın Doğu’daki büyük 
imparatorlukların, özellikle Pers İmparatorluğu’nun doğuşuyla özdeşleştirilir. 
Siyasi birlikler sona ermiş, nüfuz silahsızlandırılmış ve ruhbanların konumu 
sağlamlaştırılmıştır. Dinsel cemaat, fethedilmiş yerlerin halkını yatıştırmak 
için değerli bir araç olarak görülmüştür. Bu bağlamda Yahudilik, Pers 
krallarının fermanlarına dayanarak kraliyet koruması altında, Kudüs’te 
teokratik bir merkeze sahip dinsel bir topluluk hâline gelmiştir. Mısır’da 
siyasi bağımsızlığın ortadan kalkmasının ardından, ulusal ruhbanlık, 
kilise meclislerine sahip ve görünüşte türünün ilk örneği olan bir kilise 
organizasyonu kurmuştur. Hindistan’daki dinsel cemaatler ise örnek 
cemaatler olarak daha sınırlı bir anlamda ortaya çıkmıştır. İran’da Zerdüşt 



132  . Hacer Yalçin

rahipleri, yüzyıllar boyunca Sasaniler’in egemenliği altında kapalı bir dini 
organizasyonun propagandasını yapmada başarılı olmuştur (Weber, 2012, s. 
162).  Özetle Weber’inde ifade ettiği gibi din kurucusu, sosyal reformcu ve 
kanun koruyucu nitelikleriyle her peygamber veya veli etrafında bir inananlar 
topluluğu, yani bir cemaat oluşur. Çoğu kez bu cemaatlerin sürekliliğini, 
peygamberin veya velinin soyundan gelenler ya da yakın öğrencileri 
sağlayabilir. Her dinin bir cemaati vardır ve her cemaat kendi içinde belirli 
bir dini inanca sahiptir (Bal, 2015, s. 154). Weber’in dinî gruplara yönelik 
görüşlerinin ardından, öğrencisi Joachim Wach’ın bu konudaki söylemlerini 
inceleyebiliriz.

2.3.Joachim Wach

Joachim Wach, Weber’den daha çok dinin iç yüzüne ilgi duymuştur. 
Ona göre din ve toplum iki bağımsız birimdir; dinin toplumu etkilediğini 
düşünür. Batı din sosyolojisi literatüründe, dinî gruplar genellikle doğal dinî 
gruplar ve sırf dinî gruplar olarak sınıflandırılmaktadır. Alman ekolünün 
temsilcisi Wach’a göre dini topluluğunun örgütlenmesi, şekil ve hareketlerini 
kısacası topluluk üzerindeki etkilerini iki noktada toplamak mümkündür. 
Birincisi doğal ve sonradan kurulmuş grupların belirlenmesinde; ikincisi ise 
birlik ve beraberliğin yeni ve dine bağlı olarak değişiklik arz eden örgütlerin 
kurulmasında (Wach, 1987, s. 23). Wach, doğal dinî gruplar ile sırf dinî grup 
ayrımını tercih eder. Burada “doğal dinî grup” kavramı, aile, klan, kabile 
veya millet aşamasındaki dinî grupları ifade eder ve evrensel dinlerden 
önceki dinlere mensup grupları kapsar. Bu gruplar, antik çağların dini 
uygulamalarını yaşatır ve bir kabileye, topluluğa veya daha geniş bir nüfusu 
temsil eden millete aittir. Eski Yunan dini, Zerdüştlük, Yahudilik, Budizm ve 
İslam öncesi inançları yaşatan gruplar bu türdendir (Bal, 2015, s. 155).

Wach, aile, klan veya kabile gibi kan ve evlenme yoluyla oluşmuş doğal 
grupların üyeleri arasındaki dayanışmayı sağlayan unsurun yalnızca fizik ve 
biyolojik etkenler olmadığını, aynı zamanda din bağının da önemli olduğunu 
belirtir. Ona göre bu doğal grubun dini tutumu, iki temel etken etrafında 
şekillenmiştir: Birincisi, bilinmeyen veya kutsalın az çok açık bir biçimde 
anlatılmış karakteristik şahsi (kolektif veya kişisel) tecrübesi; ikincisi ise 
geleneğin etkisidir. Birinci etken, henüz açıklanabilen ve çevrenin, iklimin 
veya başka dış etkenlerin etkisine indirgenemeyen temel bir veridir. Her iki 
etken, doğal grubun dini tutumunu belirler. Wach, bunu şöyle ifade eder: 
“Aynı bir ailenin üyelerinin hepsi aynı efsaneleri ve hikâyeleri aktarır, aynı 
basit veya karmaşık törenleri kutlar ve ulûhiyetin aynı tercümanı ile geleneğin 
aynı muhafızının görüşlerine ve kılavuzluğuna tabi olurlar” (Wach, 1987, s. 
91–99). Wach’ın bu ifadesi, dini pratiklerin ve ortak anlatıların toplumsal 
kültürün ayrılmaz bir parçası olduğunu göstermektedir. Aynı efsaneleri 
aktarmak, aynı törenleri kutlamak ve aynı otorite figürlerine tabi olmak, bir 
topluluğun kültürel sürekliliğini sağlayan temel unsurlardır.



 . 133Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Wach, doğal dini grubu “özdeş” kavramıyla tanımlar; burada özdeşlik, 
benzerlik veya homojenlik anlamına gelir ve bu özellik aile, klan ve kabile 
gibi birimlerde daha belirgin şekilde görülür. Ailenin bütünleşmesi, ortak 
kutsal merasimler aracılığıyla sağlanır. Bu merasimlerde atalara tapınma 
ve kurban sunma temel belirleyicilerdir. Aile içinde en yaygın dini ayinler, 
tüm üyelerin katılımıyla gerçekleştirilen bireysel ya da kolektif dualar ve 
arınma ritüelleridir. Bu törenlerde baba veya anne çoğu zaman başkan ya da 
komutan konumundadır. Nitekim Eski Mısır’da aile yaşamının baba merkezli 
değil, anne merkezli bir yapı üzerinden örgütlenmesi, dinsel otoritenin 
kimi toplumlarda farklı şekillerde ortaya çıkabileceğini göstermektedir. 
Aile başkanına duyulan saygı ise büyük ölçüde onun bu dinsel rolünden 
kaynaklanmaktadır. Wach’ın vurguladığı gibi doğal dinî grup olarak aile, 
kutsal merasimlerde atalara tapınma ve kurban sunma davranışını doğal bir 
gereklilik olarak algılar. Ailevi dindarlık, ailenin yaşadığı mekânın çeşitli 
bölümleriyle ilişkilidir; ocak, eşik, mutfak ve baca gibi alanlar bu dinsel 
sembolizmin önemli unsurlarını oluşturur (Wach, 1987, s. 99).

Uygarlık öncesi dönemde aile, hem bir sosyal kurum hem de doğal 
bir dinî grup olarak işlev görmektedir. Ailede doğulur, evlenilir ve ölünür. 
Bizim medeniyetimizde aile, birlikte yaşayan insanların birliği olarak 
görülürken, ilkel toplumda evlenme zorunlu olarak ortak cemaati peşinden 
getirmemektedir. Baba ancak geçici bir ziyaretçi olur; örneğin Gran Chaco 
kabilelerinde çocuklar senenin bir yarısında babalarıyla, diğer yarısında 
anneleriyle birlikte kalır. Böylece “aile” kavramı, baba tarafından olan 
grupları da içine alan daha geniş bir anlam taşır. Çocuğun doğumu, bütün 
grubu ilgilendiren bir olaydır ve ad koyma töreni önemlidir. Wach, çocuğun 
bu törenle birlikte gerçek anlamda doğduğunu belirtir; adla birlikte ona 
akrabalık hayatı üflenmiş olur. Gebelik ve doğumla başlayan ayinler, çocuğu 
cemaatle ve kültürle bütünleştirir. Buluğ aşamasından sonra grup içinde en 
önemli olay evlenmedir ve evlenme ayinleri çoğu zaman dinsel niteliktedir. 
Aslında doğumdan ölüme kadar yaşamın her aşamasında gerçekleştirilen 
törenler dini nitelik taşır. Wach’a göre sadece evlilik değil, bekârlık da bir 
dini anlam kazanabilir; Azteklerde, İbranilerde, Müslümanlarda, Mani 
dini mensupları nezdinde ve Budistlerde bekârlığa giriş, merasimli feragat 
ve adaklarla tebarüz eder. Ölüm sonrası ritüeller ise, ölenin gittiği yerden 
geleceğine dair bir inanç veya grubun bir üyesi olarak varlığını sürdürmesine 
dair bir kabulle ilişkilidir. Bu anlayışlar, atalara tapınma ritüellerini yaratır 
(Wach, 1987, s. 102–103).

Wach’a göre doğal dinî grup, sosyal ve dini teşkilatın bütünleştiği 
gruptur ve bu durum, en az karmaşık kültürlerde yaygındır. Toplumsal, 
siyasi ve kültürel yapının giderek artan farklılaşması ya da grupların dini 
tecrübelerinin zenginleşmesi ise bir dini örgütlenmeye yol açar; bu tür gruplar 
“sırf dinî grup” olarak adlandırılır. Sırf dinî grup, daha çok iş bölümünün 



134  . Hacer Yalçin

yaygın olduğu toplumlarda ve evrensel dinlerde görülür (Bal, 2015, s. 157). 
Wach, bu süreçte dini karizmanın öne çıktığını vurgular. Sırf dinî grup, bir 
dini lider etrafında oluşan bütünleşmeyi ifade eder ve tarihsel süreçte çeşitli 
adlarla ortaya çıkmıştır; bunların bazıları gizli cemiyetler, sır cemiyetleri ve 
kurumsallaşmış dinlerdir (Wach, 1987, s. 159).

2.3.1.Gizli Cemiyetler

Wach’a göre gizli cemiyet, çok net tanımlanmamış olmakla birlikte, 
yaş, cinsiyet veya meslek gruplaşmalarında farklı olan gizlilik prensiplerine 
göre hareket eden dinî gruptur. Wach, “gizli cemiyet” olarak adlandırılan 
şeyin, nispeten tekâmül etmemiş ve çok özel bir dini teşkilat şekli olduğunu 
düşünür. Ona göre gizli cemiyetin üyeleri zorunlu olarak ne akrabadır ne de 
aynı yaştadır; ancak kendilerini, toplumun koruyucuları olarak algıladıkları 
özel ulûhiyet kültürünü geliştiren kişiler olarak görürler. Bu gruplar genellikle 
devamlıdır ve ortaklaşa dini tecrübeleri paylaşırlar (Wach, 1987, s. 159).

Gizli cemiyet olarak teşkilatlanmış tüm gruplarda, gruba kabul 
edilme kendiliğinden gerçekleşmez. Gelenekler ve ayinler, tüm müritler 
tarafından yaşanır. “Sır” genellikle titizlikle saklandığı için, dışarıdakiler 
ve hatta konuyu araştıranlar bile çok fazla bilgiye sahip olamazlar. Sadece 
seçilmiş üyeler, bir imtihan devresinden sonra, derece cemiyetin içeriğini 
ve pratiklerini kavrayabilirler. Kabul edilme, genellikle bir çeşit “ölüm”, 
“yeniden doğuş”, “gençleşme”, belki yeni bir isim seçilmesi ve kutsal dilin 
bilinmesi ile sembolize edilir. Bu cemiyetler, üye olmayanlara (profanlar) 
karşı sergiledikleri özel davranışlar bakımından çeşitlilik gösterir; bu 
çeşitlilik alay, küçümseme ve zulme kadar varan düşmanlık olarak ortaya 
çıkabilir. Kaybolmaması ve şeklinin bozulmaması için gizli cemiyetin dini 
geleneği, kuralları ve ayinleri teşkilat hâline getirilip kanunlaştırılır. Özel 
kavramlar, takva fiilleri, ibadet eşyalarının kullanımı, kutsal yerlerin seçimi, 
ayin usulleri ve ayin yöneticilerinin unvan ve görevleri özel bir anlam taşır. 
Gizli cemiyetlerde dualar, kurbanlar, arınma ayinleri, dramatik temsiller, 
mukaddes danslar ve özellikle maskeli danslar dikkat çeker (Wach, 1987, s. 
161–162).

2.3.2. Sır Cemiyetleri

Wach’a göre sır cemiyeti, sırf dini teşkilatın ikinci tipini oluşturur. Birçok 
özelliği diğer teşkilatlarda da bulunmakla birlikte (ölümsüzlük ve yeniden 
doğuş fikri, ezoterik bilgi vb.), sır cemiyeti dini cemiyetin farklı bir tipini 
temsil eder ve Polinezya’daki ilkel kültürlerde bile rastlanır. Bu cemiyetin 
üyeleri, kökenlerini tanrılara bağlamak, atalarının ruhlarına saygı göstermek 
ve birliğin kutsal törenlerine katılmak suretiyle ölümden sonraki saadete 
hazırlanırlar (Bal, 2015, s. 159).

Sır cemiyetleri, fazla önemi bulunmayan dini merkezlere sahip, nispeten 



 . 135Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

karmaşık ve geniş politik ve coğrafi alanlarda ortaya çıkar. Roma’nın son 
dönemlerinde ibadet grupları ve birçok Budist veya Taoist Çin cemiyeti buna 
örnektir. İslamiyet’te Karmatiler cemaati de bu türdendir; başlangıçta farklı 
bir etnik grup iken, daha sonra özel giriş aşamaları, özgül bir ilahiyatı ve 
lonca tayinleri olan bir ibadet grubu oluşturmuşlardır. Wach’a göre Mithra 
dini, sır dininin en tipik örneğidir. İran’ın geleneksel dini olan Zerdüşt 
dinine ait unsurları muhafaza ederken, bazı eski teolojik kavramları ve ibadet 
uygulamalarını bir yana bırakmış ve yeni unsurlar ilave etmiştir. Mithra 
inancı, Anadolu üzerinden batı dünyasına ulaşmış; Ahura-Mazda kültü ise 
bu süreçle görünür hâle gelmiştir. Yunanlılar arasında Mithra inancının bazı 
değer ve anlayışları görülmüş, Romalı subay ve askerler arasında ise bu külte 
katılanlar olmuştur (Wach, 1987, s. 164–171).

2.3.3. Kurumsallaşmış (Müesses) Din

Dini grup gelişiminin üçüncü evresi olan müesses din aşaması, tarihsel 
bir karakter kazandığı zaman ortaya çıkar. Bunun dışında diğer tiplerle tam 
bir ayrım mevcut değildir. Din kurucuları, peygamber, reformcu, üstad veya 
din bilgini olarak kabul edilir ve muhtelif halklar, milletler ve dinlerde az 
veya çok ortaya çıkmışlardır. Büyük müesses dinler, bu din kurucularının 
önderliğinde gerçekleşmiştir. Wach, din kurucularının etrafında bir tilmizler 
halkasının varlığına dikkat çeker ve İsa, Buda, Jina, Zerdüşt, Mani, Muhammed 
ve Konfüçyüs çevresinde böyle bir halkanın bulunduğunu belirtir. Ona göre 
tilmizler, kurucunun sadece arkadaşları değil, aynı zamanda elçileridir 
ve efendinin keşif, ilhamının başarıyla ulaşmasından hepsi sorumludur. 
İsa’nın, Buda’nın ve Muhammed’in halkaları güçlü dayanışma bağları ile 
kenetlenmiştir. Müslümanlar nezdinde Ashap (Peygamber’in sahabeleri) 
önce sadece Peygamber’in şahsi yakınlığına mazhar olanlara atfedilirken, 
daha sonra terim geniş anlam kazanmıştır. Tilmizler halkasında bazıları 
özel imtiyazlara sahiptir ve “sırdaş halkasına” dâhil olurlar (Wach, 1987, s. 
165–183).

Yeni grubun hayatı, tefekkür, dua, ilahi gibi basit pratikler ve ritüellerle 
bütünleşir. Bu pratikler mevcut kültlerden alınmış ve yeni tecrübeye göre 
yorumlanmış olabilir (örneğin, İsa ve tilmizlerinin Yahudi Kiddüş’ü, 
Muhammed’in Kabe’yi ziyareti, Zerdüşt tarafından kutsal kuşağın 
kuşanılması) (Bal, 2015, s. 161). Wach, dinin kurumsallaşma sürecini şöyle 
ifade eder: “Menşeleri ne olursa olsun yeni mefhumlar, grubun imamını 
ve ümitlerini özetler; yeni bir sembolizm onun tesanütünü ifade eder, 
yani bir tutum onun geleceğini belirler. İşte bunlar, sosyal olduğu kadar, 
dini bakımdan da gerçekten önemli gelişmelerdir. Bu durumda yeni bir 
teşkilatlanma yolundadır” (Wach, 1987, s. 183). Wach’ın bu değerlendirmeleri, 
dinî grupların oluşum ve kurumsallaşma süreçlerinin hem tarihsel hem de 
sosyolojik dinamiklerle şekillendiğini göstermektedir. Dini toplulukların, 
yeni deneyimlere bağlı olarak kendilerine özgü semboller, ritüeller ve 



136  . Hacer Yalçin

örgütlenme biçimleri geliştirmesi, dinin toplumsal yapı içinde sürekli yeniden 
üretildiğini ortaya koyar. Bu noktada, dinî grupları farklı bir yaklaşımla 
sınıflandıran Gustav Mensching’in görüşlerine geçilebilir.

2.4. Gustav Mensching

Gustav Mensching, doğal dinî grupları hem din dışı hem de dinî grup 
olarak kabul eder ve bunları milli din (yerel din) içindeki yapılar olarak 
değerlendirir. Buna karşılık, sırf dinî grupların yalnızca evrensel dinlerde 
bulunduğunu ileri sürer (Mensching, 1994, s. 10).

2.4.1.Doğal dinî gruplar: Mensching’e göre doğal dinî gruplar, “milli 
dini cemaat” olarak adlandırılır. Buradaki milli kavramı, yerelliği ifade eder; 
çünkü aile, kabile ve klan düzeyindeki dinler, yerel din niteliğindedir. Ona 
göre kabilelerin birleşmesiyle milletin oluşma sürecinde kabile dinlerinin de 
birliği sağlanmış ve milli din varlığını sürdürmüştür (Bal, 2015, s. 163).

Aile: Mensching tarafından kutsal dışı cemaatlerin ve en ilkel dini cemaat 
şekillerinin ilk hücresi olarak görülür. Ailenin meydana getirdiği ilk organik 
ve kutsal dışı cemaat, ilk dini cemaat olarak kabul edilir. Aile, yalnızca kan 
bağına dayalı bir grup olmayıp, aynı zamanda ilahi kuvvetlerin kontrolü 
altında dini bir grup kimliği kazanmıştır. Bu kutsal unsur, aile üyelerini bir 
arada tutar. Bütün evde, çatıdan eşiğe kadar kutsal bir unsur vardır. Örneğin 
ateş kutsaldır; çünkü götürüldüğü yerde aileye mutlu bir yol açar. Ailenin 
yeni üyesi, kendisine bir isim verildiğinde, aileye katılmış olur. Eş seçimi de 
yalnızca kişisel bir tercih değil, aile cemaatine karşı bir dini görev olarak 
kabul edilirdi. Ailenin somut görünümü, üyelerin birlikte yemek yemeleri 
ile ortaya çıkar. Yahudilikte “kidousch” merasiminde ekmek ve şarap takdis 
edilmesi buna örnektir. Müşterek yemek kutsal kabul edilir ve davetliler bu 
kutsal yemekten dolayı bir cemaat teşkil eder; burada davetliler “kardeşler” 
olarak adlandırılır (Mensching, 1994, s. 17–18).

	 Aile ve çevresinde oluşan cemaat “kurtuluş” anlamına geliyorsa, aile 
cemaatinden ayrılmak felaket anlamı taşır. Aile, insanlığın ilk dini cemaati 
olarak kabul edilir. Ailede ölmüş atalar ile yaşayanlar kutsal bir birlik 
oluşturur. Aile mezarları, ailenin güç kaynağıdır. Ataların ruhları, hayatta 
olan nesillerin haberlerini almakta ve ailenin kaderine yardımseverlikleriyle 
katılmaktadır. Atalar kültü, sosyolojik açıdan aile teşkilatının temelini 
oluşturur. Antik Yunan’da ataların varlığı, ecdatla gururlanmayı ve 
asalet duygusunu desteklerken, atasız olanlar aşağılanır ve hor görülürdü 
(Mensching, 1994, s. 19–20).

Ev kültü: Mensching’e göre ailevi kült cemaatinin ruhani lideri babadır. 
Aile tanrıları ve kutsalları, ailenin yaşadığı eve göre anlam kazanmıştır. 
Eski Yunan’da büyük odanın ortasında bulunan Hestia adlı sabit ocak, bu 
kutsal mekânı temsil ediyordu. Kült eşyaları ocak ve bu ocakta yanan ateştir. 



 . 137Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Aile ocağının insana benzeyen tanrıçası Hestia, ailenin ulvi gerçekliğini 
görünür bir biçimde temsil eder. Roma’da ise Vesta, aile ocağının tanrıçasıdır. 
İran’daki ateş kültünde, mabetlerde yanan ateş evlere taşınırdı. Mensching, 
tamamen aileye dayalı bir din olan Şintoizm’de yer alan ev kültü hakkında 
da bilgi verir. Her Şintoist evde, Kami-Dana denilen tahtadan bir etajer evin 
bir köşesine konmuştur. Üzerinde genellikle evde taptığı tanrıya ait küçük bir 
dolap, şarap testileri, çiçek vazoları ve küçük bir gaz lambası bulunur. Bu aile 
mabedinin önünde Şintoist her sabah diz çökerek duasını yapar. Aile tanrısı 
olan Kami-do-kami, genel tebcilin konusunu teşkil eder (Mensching, 1994, s. 
20–22).

Klan ve kabile: Ailenin birleşmesiyle klan, klanların birleşmesiyle kabile 
oluşur. Böylece ailenin kutsalları klana ve kabileye taşınır. Mensching, 
her iki sosyal organizasyonun ailenin üzerine kurulduğuna dikkat çeker. 
Klandaki birliğin ilk şartı kan birliğidir; bu kan birliği aile üzerinden oluşan 
aynı inançlara sahip olmayı da beraberinde getirir. Klan ve kabile kendi 
ahlak ve inanç anlayışına sahiptir; yabancılar düşman olarak kabul edilir. 
Bir klan üyesi öldürüldüğünde, klan ruhu olan tanrısal hayat zayıflar ve 
yaralanır; intikam almak için diğer klandan bir kişi hedef alınır. Tıpkı ailede 
olduğu gibi, klan ve kabilede de bir kült cemaati oluşur. Ailelerdeki atalar 
kültü olduğu gibi, kabilede tüm klan ve aileleri temsil eden kabile reisinin 
atalarının kutsallığı öne çıkar. Kabilenin tanrıları ve kutsalları tüm aileler 
için geçerlidir; ailelerdeki koruyucu atalar, klanda koruyucu melek hâline 
gelir. Zerdüştlerin kutsal metni Avesta’da, koruyucu melek Fravashi’den söz 
edilir (Bal, 2015, s. 166).

Mensching, bu konuyla ilgili değerlendirmesini şöyle ifade eder: 
“Görülüyor ki, aile ile olan benzerlikten dolayı klan ve kabileyi de din dışı ve 
dini cemaat şekilleri olarak kabul etmek gerekir. Bu cemaatin birliği, tabiatüstü 
karakterli, esrarlı bir hayat olarak kabul edilmiştir. Onun yeryüzü hayatı 
ise, sosyolojik olarak onlara bağımlı olan tanrılar tarafından belirlenmiş ve 
muhafaza edilmiştir” (Mensching, 1994, s. 22).

Millet: Mensching’e göre kabileler zamanla kendi aralarında kaynaşarak 
millet hâline gelmiş, millet de devletin temelini oluşturmuştur. Bu gelişme 
dinin birleştirici etkisiyle gerçekleşmiştir. Örneğin Yunanistan’da Atina, 
başlangıçta birbirinden bağımsız birçok kasabanın birleşmesiyle oluşmuş, bu 
birliği sağlayan en önemli unsur kültler ve ortak dini yapı olmuştur. Benzer 
şekilde Yunanistan’da on iki kabilenin bir araya gelmesiyle Delphesteki 
Amphictyonie oluşmuştur. Bu birliğin temel amacı Apollon mabedini 
korumak ve ortak dini bayramları organize etmektir. Kabilelerin ortak bir 
tanrı etrafında birleşerek millet oluşturmasına dair klasik örneklerden biri 
İsrail milletinin ortaya çıkışıdır. On iki Sami kabilesi, Yahve’ye olan müşterek 
inanç etrafında birleşmiş; Hz. Musa ise yalnızca dini bir önder değil, aynı 
zamanda bir milletin kurucu lideri olarak cemaatin bütünleşmesinde 



138  . Hacer Yalçin

belirleyici rol oynamıştır (Mensching, 1994, s. 31–33).

Mensching’e göre ilk dönemlerde milli cemaat, tamamen dini bir hayat 
birliği oluşturuyordu. Bu tür cemaatlerde belirli kültler aracılığıyla üyelerin 
diğer topluluklardan ayrışması sağlanıyordu. İsrail’in sünnet geleneği 
buna örnektir. Her erkek çocuğun sekizinci gününde yapılan sünnet, 
Yahve tarafından emredilmiş olup cemaat üyeliğinin zorunlu bir şartıydı. 
İsrail toplumunda köleler dahi sünnet edilerek cemaatin bir parçası hâline 
gelebiliyor, sünnetsiz bir kimse ise topluluğa dahil edilmiyor ve dışlanıyordu. 
Bu uygulama yalnızca İsrail’e özgü olmayıp Sami topluluklarında, Asya, 
Afrika, Avustralya, Malezya ve Amerika kıtasının bazı bölgelerinde de 
görülmektedir. İslam dini de sünneti, Müslümanları diğer topluluklardan 
ayıran önemli bir dini pratik hâline getirerek geleneğin bir parçası yapmıştır. 
Mensching ayrıca farklı egemenlik tiplerine değinir ve özellikle kabile 
şefinin ve kralın karizmatik egemenliğine dikkat çeker. Kral, milli dini 
cemaatin merkezinde konumlanan güçlü bir otorite figürüdür. Cemaatin 
teşkilatlanması, sevk ve idaresi için gerekli tüm fonksiyonları üstlenmiştir. 
Müşterek bir felaket durumunda kendisini cemaat adına sorumlu hisseden 
kral, felaketin ortadan kalkması için gerektiğinde kendi hayatını kurban 
etmeye dahi hazırdır (Mensching, 1994, s. 40–41).

2.4.2.Sırf dinî gruplar: Mensching, milli dini cemaatleri organik 
topluluklar olarak kabul ederken, evrensel dinlerin cemaatlerini bireyin 
dini ihtiyaçlarından kaynaklanan sırf dinî cemaatler şeklinde değerlendirir. 
Ona göre, milli din (yerel din) döneminde aile, klan ve halk cemaatleri 
özgün bir kolektif birlik oluşturur ve bu yapı içinde bireyin bağımsız bir 
varlığı yoktur. Zamanla birey kendini keşfetmiş, cemaatten farklı ve özgün 
bir varlık olduğunun farkına varmıştır. İşte evrensel dinler bu bireysel fark 
ediş sürecinde sırf dinî cemaatleri meydana getirmiştir. Bu cemaatler farklı 
yapılarda kendilerini ortaya koyarlar ve Mensching’in sınıflandırması bu 
farklılaşmayı gösterir (Mensching, 1994, s. 5).

Bilgin-talebe ilişkisi üzerine kurulan cemaatler: Bu tip cemaatlerde 
kutsal gelenek, bilge ya da hoca konumundaki önderin ağzından öğrenciye 
sözlü biçimde aktarılır. Hoca talebe ilişkisinde hoca anonimdir ve 
objektif gerçekliğe yönelir; kişisel yetenekler belirleyici değildir. Örneğin 
Hindistan’da Veda metinleri uzun süre yazıya geçirilmeden önce bu şekilde 
sözlü aktarılmıştır. Bu tür cemaatlerde kutsal ateşin başında gerçekleştirilen 
sihirsel, koruyucu ve arındırıcı ritüeller zorunlu görülür. Çiva dininde sat guru 
(iyi âlim) bizzat Çiva’nın bedenlenmesi olarak kabul edilmiştir. İslam ilminde 
de şifahi öğretim uzun süre tek geçerli öğretim biçimi olarak düşünülmüştür 
(Mensching, 1994, s. 169).

Üstad-şeyh-mürid ilişkisi üzerine kurulan cemaatler: Bu ilişkide üstad ya 
da şeyh tanınmış ve belli niteliklere sahip bir kişidir. Evrensel din kurucuları 



 . 139Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

çoğunlukla belirli bir milli cemaatten çıkarlar; ancak bu cemaatin geleneksel 
dini yapısına karşı çıkarak yüksek ve evrensel değerleri ilan ederler. Örneğin 
Brahmanların Veda otoritesine karşı tutumu, Hz. İsa’nın halkının dini 
otoritesini reddetmesi veya Hz. Muhammed’in peygamberliğin başlangıcında 
Kureyşlilerle mücadelesi ve hicret sonrası Mekke’ye karşı savaşması bu duruma 
örnektir. Bu yapıda üstadın bulunduğu milli dini cemaatin fonksiyonları 
kutsal gelenekle belirgin hale gelir; üstadın eski adetleri terk edip yenilerini 
önermesi ise dönüşümde etkili olur. Hz. Muhammed’in önceki adetlere karşı 
çıkması, yeni bir hayat tarzı önermesi ve ahiret inancını vurgulaması bu 
dönüşümün sosyolojik temelini oluşturur. Üstadın çevresindeki öğrenciler 
(müridler), onunla manevi bir bağ içinde kabul edilir ve kendi aralarında da 
bütünleşmiş bir topluluk oluştururlar (Mensching, 1994, s. 171–172).

Müminler cemaati üzerine kurulan cemaatler: Mensching’e göre 
müminler cemaati, milli dinin zayıfladığı ve evrensel dinlerin ortaya çıktığı 
bir evrede önem kazanmıştır. Bu cemaat tipinde bireysel ifade ve karar 
verme öne çıkar. Müşterek yemek ritüelleri cemaatin temel fonksiyonları 
arasındadır. Örneğin Zerdüşt’ün çevresinde onun vaazlarıyla ikna olmuş ve 
onun yönlendirdiği barışçıl hayat anlayışıyla birleşmiş bir müminler cemaati 
oluşmuştur (Mensching, 1994, s. 171–172).

İlk dönem İslam müminler cemaati de tek bir Allah’a bağlılık duygusuyla 
birleşmiş, dini ve ahlaki bir birlik özelliği taşımıştır. “Hepiniz toptan Allah’ın 
ipine sarılın, parçalanıp ayrılmayın” (Âl-i İmran 103) ifadesi bu dayanışma 
ruhunu yansıtır (Bal, 2015, s. 171). Benzer şekilde ilk Hıristiyan cemaatleri de 
bu niteliktedir. Luther’in ifadelerine göre Hıristiyanlar arasında kimse üstün 
değildir; üstün olan yalnızca İsa’dır. Dolayısıyla otoritenin tesis edilemediği, 
herkesin eşit hak, güç ve değere sahip olduğu bir cemaat yapısı söz konusudur. 
Kendisinden başkalarına üstün olmayı arzu eden kimse bulunmadığı 
için bireyler arasındaki karşılıklı bağımlılık cemaatin temelini oluşturur 
(Mensching, 1994, s. 188).

Mezhepler cemaati üzerine kurulan cemaatler: Mensching’e göre mezhep, 
bir dini geleneği takip etmek anlamına gelir; ancak bu takip, daha büyük ve 
örgütlü bir birlikten ayrılmayı, dolayısıyla bu büyük cemaatin kavramsal 
birliğinden kopmayı da beraberinde getirir. Mezhepler, ayrıldıkları bu büyük 
birliklerin anlam dünyasını kendi merkezlerine yerleştirirler. Bu çerçevede 
Mensching, mezhepleri iki ana gruba ayırır: dogmatik mezhepler ve dini pratik 
ağırlıklı mezhepler. Dogmatik mezheplere dini cemaatler dâhil edilebilirken, 
ikinci gruba Japonya’daki Zen ve Shin mezhepleri örnek gösterilir. Zen 
mezhebi, öğretilmesi ya da öğrenilmesi gereken hazır bilgiler bulunmadığını, 
her şeyin doğrudan pratik tecrübe ile kazanılacağını vurgular. Shin mezhebi 
ise dini pratik ve dindarlık deneyimine özel önem atfeder (Mensching, 1994, 
s. 196–200).



140  . Hacer Yalçin

Mezheplerin ortaya çıkışı genellikle kutsal kurumların objektif 
karakterine, dini erkâna veya inayetin temel fonksiyonlarına yönelik 
eleştirilerden beslenir. Örneğin Protestanlık, başlangıçta ve ilkelerine göre bir 
mezhep niteliği taşımaktadır; zira varlığı doktrinden çok pratik dini tecrübelere 
dayanır. Benzer biçimde Budizm de ilk ortaya çıktığında Brahmanizm’e karşı 
oluşan bir Hindu mezhebi konumundaydı. Mezhepler arasında dünyaya 
yönelmeyi amaçlayanlar olduğu gibi dünyadan yüz çeviren ve içsel arınmayı 
önceleyenler de bulunmaktadır. Ortak yönleri, tüm mezheplerin gönüllülük 
esasına dayanmasıdır. Bununla birlikte bazı mezhepler yalnızca bireysel inanç 
alanında kalmayıp dünyayı kendi idealleri doğrultusunda dönüştürmeyi de 
hedefler. Örneğin Hristiyan Baptist hareketi ve Quakerlar, Pennsylvanya’da 
“Dağdaki Vaaz”ın ilkelerine göre bir toplum ve devlet kurma teşebbüsünde 
bulunmuşlardır. Bu tür mezhepler Mensching tarafından aktif ve reformcu 
mezhep tipleri arasında değerlendirilir (Mensching, 1994, s. 196–200).

Tarikatlar cemaati üzerine kurulan cemaatler: Mensching, tarikat 
tarafından belirlenen cemaatlerin yani dinî grupların tarihte yalnızca 
mistik karakterli evrensel dinler alanında görüldüğüne dikkat çeker. Ona 
göre tarikatların ilk ve en belirgin örnekleri Hindistan’da ortaya çıkmıştır. 
Bu coğrafyada açlığı, yoksulluğu, acıyı, kuruntuları, yaşlılığı ve ölümü aşan 
kimse “bilen”, yani Atman, olarak kabul edilir. Jainizm ve Budizm gibi 
iki zahid karakterli manastır düzeni de bu bölgede doğmuştur. İslamiyet 
peygamber anlayışına dayandığı için dünyadan tamamen yüz çeviren 
zahidane yaşam tarzı, Hz. Muhammed’in dini düşüncesine ve Hz. İsa’nın 
öğretisine temelde yabancıdır. Bununla birlikte her iki dinde de manastır ve 
tekke hayatı zamanla gelişmiş, mistik eğilimler üzerinde yükselen yapılar 
ortaya çıkmıştır. Özellikle İslamiyet’te sûfî gelenek, çok sayıda tarikat 
kurumunun temelini oluşturmuştur. Tarikatlar, dünyevî olandan kaçışı ve 
dünyaya mesafe koymayı ifade eden yapılardır. Mensching’in vurguladığı 
temel nokta ise, inanan bireyin tarikat içinde kendi bireysel kimliğinden 
sıyrılarak tarikatın belirlediği yaşam tarzına göre hareket etmesi ve grup 
içinde erimesidir. Tarikat denilen dinî grubun en belirgin özelliği de bu 
yapısal niteliktir (Bal, 2015, s. 173–175). Klasik sosyologların dinî grupları 
nasıl tanımladıklarına ilişkin bu çerçeve, güncel sosyolojik tartışmalara 
geçiş için önemli bir zemin sunmaktadır. Bu noktada, dinî grup olgusunun 
çağdaş sosyolojik perspektiflerde nasıl ele alındığını görmek üzere Mehmet 
Taplamacıoğlu’nun değerlendirmelerini incelemek, konunun daha bütüncül 
biçimde anlaşılmasına katkı sağlayacaktır.

2.5.Mehmet Taplamacığolu 

Taplamacıoğlu, din sosyolojisi çalışmalarında aile, klan ve kabilede 
görülen tabiî dinî grup için özdeş grup ifadesini kullanır. Ona göre, kandaşlık, 
komşuluk ve arkadaşlık gibi toplumu oluşturan tabiî birlikler vardır. Aile, 
klan ve kabile üyeleri arasındaki karşılıklı ilişkileri biyolojik, fiziksel ve 



 . 141Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

toplumsal etkenler belirler. Ona göre, tabiî bir kurumun dini tutumunu 
tayin eden iki temel etken bulunmaktadır. Bunlar; kutsalı anlatan dini 
tecrübe ve  gelenektir. Birincisinin açıklaması net değildir; dini tecrübenin 
neden bu kadar çeşitli ve farklı olduğu başlı başına bir araştırma konusudur. 
İkinci etken olan dini gelenek ise daha esnek ve değişkendir. Bu iki etken, 
tabiî grubun dini tutumunu belirler. Akrabalar aynı efsaneleri anlatır, aynı 
törenleri icra eder, aynı gelenekleri korur ve aynı Tanrı yorumcusunun 
yönlendirmelerine uyarlar. Ortak din ve tapınma sadece ek bir bağ değil; 
grubun biyolojik olmayan ancak son derece güçlü bir bağlanma ve kenetlenme 
aracıdır (Taplamacıoğlu, 1983, s. 220–221).

Dini kavram, eylem ve törenler, tabiî grubun tek parça ve düzenli bir 
bütün hâline gelmesini sağlayan güçlü bir kuvvet kaynağıdır. Bir kandaşlık 
grubu dini konuları ve tapınma biçimlerini sadece kendi grubuna (aile, klan) 
has kılar ve başka birliklerle (aynı klanın başka aileleri veya aynı kabilenin 
başka kolları) paylaşmazsa, kapalı bir özdeş grup ortaya çıkar. Öte yandan 
tek bir kabile içinde aynı dini törenleri sürdüren farklı grupların bulunması 
da mümkündür. Taplamacıoğlu’na göre, kutsalı anlatan kişisel tecrübe ile 
geleneğin birleşmesi kabile sınırları içinde kalıyorsa, orada toplumsal ve 
dinî grup özdeşliği vardır. Fakat bu birleşmenin kabile sınırlarını aşması 
durumunda başka bir prensip devreye girer ve siyasi önder dışında ikinci 
bir dini öndere bağımlılık duygusu kendiliğinden ortaya çıkar. Bu ikinci tür 
kurumlaşma, sırf dinî grup ya da dinden doğan grup olarak adlandırılır. Sırf 
dinî grup (veya dinden doğan grup), daha geniş bir toplumsal ve siyasi birliğin 
(kabile veya millet) içinde yer alan; etnik ve siyasi bakımdan birbirinden farklı 
üyelerin mensup olduğu bir dini gruplaşma biçimidir. Çok sayıda kabile ve 
ulusu kapsayan evrensel dinler, dinden doğan grupların en tipik örneklerini 
oluşturur (Taplamacıoğlu, 1983, s. 221–223).

Taplamacıoğlu’na göre, sırf dinî gruplar aynı zamanda dinden doğan 
gruplardır ve bu gruplarda üyeler arasındaki bağlılık son derece içten ve 
güçlüdür. Bu gruplardaki manevî bağ çoğu zaman kan bağından daha güçlüdür. 
Bu sebeple, İslâm’ın ilk dönemlerinde görüldüğü gibi, kan bağı bulunsa bile 
farklı inançlara sahip olanların sert çatışmalara girmesi kaçınılmaz hâle gelir. 
Bu durumda eski inançlar ve gelenekler yeni gruplaşma içinde ya tamamen 
kaybolur ya da farklı anlamlar kazanır. Örneğin, eski Mekke panteonunda 
Lat, Uzza ve Menat’ın yanında baş tanrı olan Allah, İslam cemaati içinde eşi 
ve benzeri olmayan, her yerde hazır ve nazır tek tanrı olarak kabul edilmiştir 
(Taplamacıoğlu, 1983, s. 221–236).

Taplamacıoğlu’nun ifade ettiği “dinden doğan grup” kavramı, içerik 
bakımından sırf dinî grup kavramından daha kapsamlı görünmektedir. 
Evrensel dinlerin ortaya çıktığı dönemde şekillenen hiçbir sosyal grup 
yalnızca “sırf dinî” değildir; aynı zamanda kültürel, siyasal, mesleki 
ve benzeri farklılaşmalar taşır. Aile, soy, boy, kabile ve aşiret gibi doğal 



142  . Hacer Yalçin

grupların hem toplumsal hem dinî grup olarak özdeş gruplar oluşturması 
anlaşılabilirdir. Ancak nüfus artışı, işbölümü, uzmanlaşma ve farklılaşmanın 
bir sonucu olarak ortaya çıkan sırf dinî grup ile doğal gruplar arasında nitelik 
bakımından belirgin farklar bulunmaktadır (Bal, 2015, s. 178). Taplamacıoğlu, 
Batı literatüründe dinî gruplar için kullanılan kavramları kabul etmekle 
birlikte, özdeş grup ve dinden doğan grup kavramlarını ayrıca kullanır. 
Özdeş grup kavramı homojenlik ve benzerlik vurgusu nedeniyle anlamlıdır; 
dinden doğan grup kavramı ise grubun oluşmasındaki temel belirleyicinin 
din olmasını öne çıkarması bakımından önemlidir.

Bu makalede klasik ve çağdaş sosyolojik yaklaşımların dinî grupları nasıl 
kavramsallaştırdığını ele alınmıştır. Aile, klan ve kabile gibi doğal gruplardan 
evrensel dinlerin oluşturduğu sırf dinî gruplara kadar uzanan süreç, dinin 
hem bireysel hem toplumsal boyutlarını anlamak açısından önemlidir. Klasik 
sosyologların vurguladığı rutinleşme, mistagoglar ve dini lider çevresinde 
şekillenen cemaatler ile Taplamacıoğlu’nun özdeş grup ve dinden doğan grup 
kavramları, dinî grupların oluşumunu ve işleyişini açıklamada birbirini 
tamamlayan çerçeveler sunmaktadır.

SONUÇ

Bu çalışmada, dinî grupların sosyolojik açıdan nasıl kavramsallaştırıldığı 
Durkheim, Weber, Wach ve Mensching ile çağdaş Türk sosyolojisinden 
Taplamacıoğlu’nun yaklaşımları bağlamında ele alınmıştır. Dinin özünde 
toplumsal bir olgu olduğunu vurgulayan Durkheim, dinî grubun oluşumunu 
müşterek tasavvurlar (inançlar), ibadetler ve grup yapısı üzerinden açıklar. 
Ona göre hiçbir din, bir cemaati olmadan var olamaz; ayinler ve ortak 
pratikler grubu bir arada tutar ve dini sürekli olarak yeniden üretir. Bu 
yönüyle Durkheim, dinî grupların toplumsal karakterini açıklayan temel 
kuramsal başlangıç noktasını oluşturur.

Weber, dini toplumsal eylem, otorite biçimleri ve karizmatik liderlik 
üzerinden anlamlandırarak dinî grupların oluşumu ve dönüşümüne farklı 
bir boyut eklemiştir. Bu yaklaşım, özellikle Alman ekolünün temsilcileri olan 
Wach ve Mensching’in dinî grup sınıflandırmalarında güçlü bir biçimde 
hissedilir. Wach, doğal dinî grup ve sırf dinî grup ayrımını kullanmış; 
Mensching ise milli dini cemaat ve sırf dinî grup ayrımını benimsemiştir. 
Her iki sosyoloğun da kavramları temelde benzerdir. Doğal dinî grup veya 
milli dini cemaat; aile, klan, kabile ve millet aşamasındaki toplulukları içerir 
ve evrensel dinlerden önceki inanç sistemlerine dayanır. Bu gruplar antik 
çağların dinlerini yaşatan yapılardır; örneğin Eski Yunan dini, Zerdüştlük, 
Yahudilik, Budizm ve İslam öncesi inançlar bu yapıya örnek teşkil eder.

Evrensel dinlerin ortaya çıkmasıyla birlikte sırf dinî gruplar oluşmuş; 
modern dünyada ise bu gruplar çeşitlenerek artmıştır. Wach ve Mensching’in 
değerlendirmeleri, bu tarihsel geçişi açıklamada kapsamlı bir çerçeve 



 . 143Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

sunar. Buna ek olarak, Taplamacıoğlu Batı literatüründeki kavramları 
kabul etmekle birlikte “özdeş grup” ve “dinden doğan grup” kavramlarıyla 
tartışmayı genişletmiş; özellikle “dinden doğan grup” kavramıyla sırf dinî 
grup anlayışına kıyasla daha kapsamlı bir içerik sunarak sosyal, kültürel ve 
politik farklılaşmaları da analize dâhil etmiştir.

Sonuç olarak, doğal dinî gruplardan evrensel dinlerin oluşturduğu sırf 
dinî gruplara uzanan tarihsel ve kavramsal süreç, dinî grupların toplumsal 
yapı, bireysel deneyim ve kültürel normlarla nasıl iç içe geçtiğini açıkça 
ortaya koymaktadır. Hem klasik Batı sosyolojisi (Durkheim, Weber, Wach, 
Mensching) hem de çağdaş Türk sosyolojisi (Taplamacıoğlu), dinî grup 
olgusunun tarihsel sürekliliğini ve modern dünyadaki dinamik çeşitliliğini 
anlamak için bütüncül bir çerçeve sunmaktadır. Bu bağlamda, klasik 
yaklaşımlar kuramsal temeli oluştururken Taplamacıoğlu’nun katkıları bu 
temeli genişleterek dinî grup kavramının güncel toplumsal süreçlerdeki 
işleyişini daha ayrıntılı biçimde anlamaya imkân vermektedir.



144  . Hacer Yalçin

KAYNAKÇA

Bal, H. (2011).Dini grupların anlamı, sınıflandırılması ve Alevi-Bektaşi 
gruplar. ZfWT, 3(3). Isparta.

Bal, H. (2014). Din sosyolojisi. Sentez Yayınları. Isparta.

Durkheim, E. (2005). Dini hayatın ilkel biçimleri (F. Aydın, Çev.). Ataç 
Yayınları. İstanbul. 

Freyer, H. (1964). Din sosyolojisi (T. Kalpsüz, Çev.). Ankara: Ankara 
Üniversitesi Basımevi.

Kurt, A. (2012). Din sosyolojisi. Sentez Yayınları. Isparta.

Mensching, G. (1994). Dini sosyoloji (M. Aydın, Çev.). Tekin Kitabevi. 
Konya.

Taplamacıoğlu, M. (1983). Din sosyoloji. İlahiyat Fakültesi Yayınları. 
Ankara.

Tönnies, F. (2000). Cemaat ve cemiyet. İçinde A. Aydoğan (Haz.), Şehir ve 
cemiyet (ss. 185–217). İz Yayınları.

Wach, J. (1998). Din sosyolojisi (Ü. Günay, Çev.). Marmara İlahiyat 
Fakültesi Yayınları. Ankara.

Weber, M. (1992). The Protestant ethic and the spirit of capitalism. New 
York, NY: Routledge.

Weber, M. (2012). Din sosyolojisi (L. Boyacı, Çev.). Yarın Yayınları. 
İstanbul. 



Bölüm
9

EVDE YAŞLI PSIKOLOJISI: DIJITAL TOPLUMDA 
DIŞLANMA VE PSIKOSOSYAL KIRILGANLIK

Gülşah Şükran KALE YOLCU1

1  Dr. Öğretim Görevlisi, Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Nazilli Sağlık Hizmetleri 
MYO, gulsah.kale@adu.edu.tr, https://orcid.org/0000-0001-8940-7744



146  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

1. Giriş 

Modern öncesi toplumlarda yaşlılık, bilgi, deneyim ve bilgelikle özdeş-
leştirilen; toplumsal saygınlığın ve otoritenin önemli bir kaynağı olarak kabul 
edilen bir yaşam evresi olmuştur. Ancak sanayileşme süreciyle birlikte üretim 
ilişkilerinin dönüşmesi, emeğin niteliğinin değişmesi ve hız odaklı bir toplum-
sal düzenin ortaya çıkması, yaşlılığın toplumsal konumunu da önemli ölçüde 
dönüştürmüştür. Özellikle üretkenlik, verimlilik ve ekonomik katkı üzerinden 
tanımlanan modern toplumlarda, yaşlı bireyler giderek üretim dışı ve “işlev-
siz” olarak algılanmaya başlanmış; bu durum yaşlılığın toplumsal değer kaybı-
na uğramasına yol açmıştır.

Günümüzde dijitalleşme, bilgi teknolojilerindeki hızlı dönüşüm ve ileti-
şim pratiklerinin radikal biçimde değişmesi, kuşaklar arası farkları daha da 
görünür kılmıştır. Dijital okuryazarlığın toplumsal katılımın temel koşulların-
dan biri hâline gelmesi, birçok yaşlı bireyin kendisini dışlanmış, yetersiz ya da 
geride kalmış hissetmesine neden olmaktadır. Bu bağlamda yaşlılık, yalnızca 
biyolojik bir süreç değil; aynı zamanda teknolojik ve kültürel dönüşümler kar-
şısında oluşan yapısal bir dışlanmışlık deneyimi olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Dijitalleşmenin hızına ayak uyduramayan yaşlı bireyler, toplumsal hayattan 
geri çekilmekte ve kendilerini “çağın dışında” konumlandırmaktadır.

Bu süreç, literatürde “yaşlı ayrımcılığı” (ageism) kavramı çerçevesinde ele 
alınmaktadır. Yaşlı ayrımcılığı; yaşlı bireylerin yaşları nedeniyle değersizleş-
tirilmesi, görmezden gelinmesi, karar süreçlerinden dışlanması ve toplumsal 
rollerinin sınırlandırılması biçiminde ortaya çıkmaktadır. Dijitalleşen toplum 
yapısında bu ayrımcılık, teknolojik dışlanma, hizmetlere erişimde güçlük ve 
sosyal ilişkilerden kopuş gibi biçimlerde daha da derinleşmektedir. Bu nedenle 
yaşlılık, yalnızca biyolojik bir süreç olarak değil, toplumsal, kültürel ve yapısal 
boyutlarıyla ele alınması gereken bir olgu olarak değerlendirilmelidir.

Bu çerçevede yaşlılık, yalnızca bireysel bir biyolojik süreç değil; aynı za-
manda bakım ilişkileri içinde yeniden tanımlanan toplumsal bir konum ola-
rak ele alınmalıdır. Modern toplumlarda yaşlı bireylerin yaşamlarının giderek 
daha büyük bir bölümü evde bakım hizmetleri aracılığıyla sürdürülmektedir. 
Ancak bu bakım süreci, çoğu zaman yaşlı bireyin özerkliğini güçlendirmekten 
ziyade, onu pasif bir bakım nesnesi konumuna indirgeme riski taşımaktadır. 
Bakım pratiklerinin örgütleniş biçimi, yaşlı bireyin karar alma süreçlerine ka-
tılımını, günlük yaşam üzerindeki denetimini ve toplumsal özne olma halini 
doğrudan etkilemektedir. Özellikle dijitalleşmenin hız kazandığı bir bağlam-
da, bakım hizmetlerinin teknoloji temelli düzenlenmesi, yaşlı bireylerin dijital 
becerilerinin sınırlı olması nedeniyle dışlanma deneyimini daha da derinleşti-
rebilmektedir. Bu durum, yaşlılıkla birlikte artan bakım gereksiniminin, aynı 
zamanda yeni bir toplumsal eşitsizlik alanı yarattığını göstermektedir.

Bu bağlamda evde bakım, yalnızca fiziksel ihtiyaçların karşılandığı teknik 



 . 147Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

bir hizmet alanı olarak değil; yaşlı bireyin özne konumunun korunup korun-
madığının sınandığı toplumsal bir ilişki biçimi olarak ele alınmalıdır. Bakım 
sürecinin niteliği, yaşlı bireyin kendilik algısını, toplumsal aidiyet duygusunu 
ve yaşam doyumunu doğrudan etkilemektedir. Dolayısıyla yaşlılık, bakım ve 
dijitalleşme arasındaki ilişki; sosyal politika, bakım etiği ve insan onuru pers-
pektifleriyle birlikte değerlendirilmelidir. Bu yaklaşım, yaşlı bakımının yalnız-
ca bir hizmet sunumu değil, aynı zamanda yaşlı bireyin toplumsal görünürlü-
ğünü ve öznel deneyimini merkeze alan bir sosyal adalet meselesi olduğunu 
ortaya koymaktadır.

2. Yaşlılık ve Yaşlanma Kavramları

Antik Çağ filozofu Aristhophanes’in “ikinci çocukluk dönemi” olarak 
adlandırdığı (Tufan, 2004:78) yaşlılık, insan ömrünün kronolojik olarak ileri 
dönemlerini işaret eden, bireyin bilişsel, fiziksel, psikolojik ve sosyal alanlar-
da gerilemeler yaşadığı bir dönemi ifade etmektedir (Beğer ve Yavuzer, 2012; 
Cunkuş, Taşdemir Yiğitoğlu ve Akbaş, 2019:59). Birleşmiş Milletlere göre 60 
yaş ve üzeri (UN, 2015), Dünya Sağlık Örgütü’ne göreyse 65 yaş ve üzerini 
kapsamaktadır (WHO, 2021). Yaşlanma ise bir süreci ifade etmekte olup kro-
nolojik, fizyolojik (biyolojik), psikolojik ve sosyal olmak üzere dört başlık al-
tında gruplanmaktadır. Kronolojik yaşlanma takvim yaşı olarak ifade edilir-
ken, fizyolojik(biyolojik) yaşlanma bireyin yaşla birlikte geçirdiği anatomik, 
fizyolojik ve morfolojik değişimleri içermektedir. Psikolojik yaşlanma birey-
lerin yaşlılık döneminde geçirdikleri davranış, uyum ve mental fonksiyonla-
rındaki değişimleri, sosyal yaşlanma ise toplumun sosyal yapısı içindeki rolle-
rinin, konumlarının ve sosyal ilişkilerinin yaşlanmasıyla birlikte değişmesini 
kapsar (Cunkuş ve ark, 2019:61; Aslan ve Hocaoğlu, 2017:53). Dünya nüfusu 
içinde yaşlı nüfusun payı, dünya nüfusunun artış ivmesinden daha yüksek bir 
hızla gelişim göstermektedir. Hızla gelişen ve yaygınlaşan teknolojik gelişme-
lerle beraber artan sosyal refah düzeyinin bir sonucu olarak, yaşlı nüfusun, 
hem yaşamla ilgili beklentileri yükselmiş hem de sağlık ve bakım hizmetlerin-
deki gelişmeler sonucunda, insanın yaşam süresinde artış olmuştur. Değişen 
bu sosyal ve ekonomik yapı, doğumdan beklenen yaşam süresinin artması-
na neden olmakta ve yaşlı nüfusun toplam nüfusa oranını yükseltmektedir. 
Diğer taraftan modernleşmenin sosyal yansıması olarak, özellikle, gelişmiş 
ülkelerde görülen doğurganlık hızındaki düşüş, yaşlı nüfus oranının daha da 
artmasına neden olmaktadır. Sanayi devrimi ile erken dönemde sanayileşen 
toplumlarda yaşlı nüfus oranının iki katına çıkması 45-115 yıl arası bir za-
man diliminde gerçekleşirken, 21. yüzyılda bu sürenin 20-25 yıla indiği ifade 
edilmektedir (Kayacan, 2017:19). 21. yüzyıl başlarında dünya ortalaması 66 yıl 
olan doğumda yaşam beklentisinin, 2025’te 73 yıl olacağı tahmin edilmektedir 
(UN, 2009; akt. Uyanık, 2017:79). Yaşlı nüfusun (65 yaş üzeri) toplam nüfusa 
oranı 1850’de sadece %5 iken günümüzde bu oran %15’in üzerindedir (Gid-
dens, 2008:233; akt. Özen ve Özbek, 2016:549). Türkiye verilerine bakıldığında 



148  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

gelişmiş ülkelere nazaran nüfusun yaşlanma hızı daha yavaş olsa da 2000’den 
sonra artmaktadır. TÜİK verilerine göre, 2012 yılında 65 ve üzeri yaştaki nüfus 
oranı %7,5, 2014 yılında %8,0, 2015 yılında 8,2, 2019 yılında %9, 2024 yılında 
ise %10,6 olduğu görülmektedir (TÜİK, 2012, 2019, 2025). Farklı ülkelerde 
farklı hızlarda olsa da dünya nüfusundaki yaşlılığın artışı, evrensel bir durum 
ve sorun olarak dünya gündeminde giderek üst sıralarda ele alınması gereken 
konulardan biri haline gelmiştir. 

3. Yaşlı Ayrımcılığı 

Yaşlılığın modern dönemlere ait olan görece yeni bir kavram olması, yaşlı-
lık, yaşlanma, yaşlıların yaşadığı sorunlar, aktif ve sağlıklı yaşlanma gibi çeşitli 
konuları da beraberinde gündeme getirmiştir. Bunlardan bir tanesi yaşlılara 
karşı toplumsal dışlanmayı içeren yaşlı ayrımcılığıdır. Yaşlılık yeni bir kavram 
olmasına rağmen ayrımcılık yüzyıllardır insanın olduğu her toplumda ve za-
manda var olmuştur. İnsanlar çeşitli özellikleri nedeniyle diğerlerini dışlamış, 
onlara karşı ayrımcılık sergilemişlerdir. Özütürker ayrımcılığı, dezavantajlı 
bazı kişileri ya da grupları etkileyen süreçlerden oluşan, tanımlanması oldukça 
zor bir kavram olarak dile getirmiştir (akt. Baybora, 2021:3046). Ayrımcılığın, 
bireylerin değiştiremeyecekleri özelliklerinden kaynaklandığı, bu özellikleri 
nedeniyle damgalanmaya maruz kalarak kendilerini dezavantajlı bir durum-
da buldukları söylenebilir. Ayrımcılıkla eş anlamda kullanılabilen toplumsal 
dışlanma kavramını ise ilk kez Rene Lenoir, 1974 yılında Fransız toplumunda 
çocuk, engelli, suçlu, alkol-madde bağımlıları, sorunlu aileler, yaşlılar, intihara 
meyilli kişiler gibi giderek sayısı artan ve dışlanan gruplara dikkat çekmek için 
kullanmıştır (Cunkuş ve ark, 2019:62). 

Cinsiyet temelinde kadınlar; cinsel yönelim temelinde eşcinseller; yaş te-
melinde çocuklar veya yaşlılar; ırk temelinde siyahiler; toplumsal normlara 
uymama ekseninde bağımlılar ya da suçlular; fiziksel görünüm farklılığı nede-
niyle engelliler gibi gruplar bu damgayı taşıyan özellikleri çerçevesinde ayrım-
cılığa maruz kalmaktadırlar. 

Tufan, gerontolojinin ilginç bir saptaması olarak yaşlanmanın “insanla-
rın arzulamadığı doğal bir fenomen” olduğunu ifade etmektedir (2016: 156). 
Fiziksel gerilemelerin giderek ve kaçınılmaz olarak artması, kronik sağlık so-
runlarının ortaya çıkması, algı ve bellek gibi bilişsel süreçlerde gerilemelerin 
görünür hâle gelmesi ve psikolojik değişimler yaşanması, sosyal olarak iş ha-
yatından uzaklaşmayla sosyal çevrenin değişmesi sonucu yaşanan kayıplar ile 
“yaşlılık” olgusuna olumsuz anlamlar yüklemektedir. Buna bir de ölüm kor-
kusunun eklenmesiyle birlikte olumsuzluk yerleşik hâle gelmektedir. Böylece 
toplumda birçok dezavantajlı gruba karşı gösterilen ayrımcılık ya da sosyal 
dışlanmayla yaşlıların da karşı karşıya kaldığı görülmektedir. Yaş temelinde-
ki uygulanan ayrımcılığa “yaşçılık” denilmektedir. Yaşçılık çocukluk, gençlik 
veya yaşlılık gibi çeşitli yaş gruplarına yönelik ele alınabilse de yazında daha 



 . 149Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

çok yaşlılara yönelik ayrımcılığı işaret ettiği görülmektedir (Çayır, 2012:2). 

Yaşlanma ile birlikte insanlar barınma, temel yaşamsal faaliyetlerini sür-
dürme, çalışma, sosyal ve kültürel yaşamda yer alma, temel sağlık, tüketim gibi 
alışkanlıklarını sürdürme alanlarında toplumsal dışlanma yaşamaktadırlar. Bu 
dışlanmaların kimi fiziksel, zihinsel alandaki gerilemeleri, yetersizlikleri ne-
deniyle görülürken kimi bunlar sonucu oluşan algı, önyargı ve yargılamalar 
nedeniyle ortaya çıkmaktadır (Cunkuş ve ark, 2019:62-64). Yaşlılar daha çok 
bakıma muhtaç ve bağımlı olarak algılanır bu nedenle daha çok muhatap alın-
mama ve suiistimal edilme durumuyla karşı karşıya kalırlar (Çayır, 2012:5-7). 
Ancak genellikle toplum içerisinde diğerlerine göre daha örtük bir biçimde 
uygulandığından, yaşlı ayrımcılığı ile yeterince mücadele edilmemektedir (Kı-
lıç, 2017:55). Yaşlılar artan kronik sağlık sorunları nedeniyle sağlık sistemine, 
giderek sosyal destek ve bakıma ihtiyaç duyma potansiyeli yüksek bir grup 
olduğundan ekonomiye toplumsal yük olarak görülmekte bunun sonucunda 
ayrımcı bir dile, saygısız muameleye ve toplumsal dışlanmaya maruz kalmak-
tadırlar (Müftüler, 2018:189) 

4. Dijital Çağda Yaşlılık

Günümüz toplumu, bilimsel ve teknolojik gelişmelerin hız kazanmasıyla 
birlikte köklü bir dönüşüm sürecinden geçmektedir. Bu dönüşüm, bilginin üre-
tim, dolaşım ve kullanım biçimlerini temelden değiştirerek bilgi toplumunun 
ortaya çıkmasına yol açmıştır. Aynı zamanda üretim ilişkilerindeki değişim, 
küreselleşme, iletişim teknolojilerindeki ilerlemeler ve yaşam pratiklerinin 
dijital ortama taşınması, çağdaş toplumu post-endüstriyel ya da postmodern 
bir yapı olarak tanımlamayı mümkün kılmaktadır. Bu bağlamda günümüz, 
yalnızca teknolojik gelişmelerle değil; zaman, mekân ve toplumsal ilişkilerin 
yeniden biçimlendiği bir dijital çağ olarak da nitelendirilmektedir.

Dijitalleşme, bireylerin gündelik yaşam pratiklerini köklü biçimde dö-
nüştürmüştür. İletişimden eğitime, alışverişten kamusal hizmetlere kadar pek 
çok alan dijital platformlar üzerinden yürütülmekte; bireyler hem sosyal iliş-
kilerini hem de kamusal rollerini sanal ortamlar aracılığıyla sürdürmektedir. 
İnternet temelli teknolojiler, mekânsal sınırlılıkları büyük ölçüde ortadan kal-
dırırken, bireylerin zaman algısını, etkileşim biçimlerini ve toplumsal katılım 
pratiklerini de yeniden tanımlamaktadır. Bu dönüşüm sürecinde her bireyin 
dijital bir kimliğe sahip olduğu (Güney, 2017: 208), gündelik yaşamın büyük 
ölçüde çevrimiçi ortamlarda örgütlendiği bir toplumsal yapı ortaya çıkmıştır.

Özellikle akıllı telefonlar ve mobil teknolojiler aracılığıyla bilgiye anlık 
erişim mümkün hâle gelmiş; alışveriş, bankacılık işlemleri, eğitim faaliyetleri 
ve sosyal etkileşimler büyük ölçüde dijital ortama taşınmıştır. Fiziksel mekâna 
bağlılık azalmış, zaman ve mekân sınırları giderek belirsizleşmiştir. Ancak bu 
dönüşüm her birey için eşit düzeyde erişilebilir olmamış; dijital okuryazarlık, 
teknolojik donanıma erişim ve kullanım becerileri bakımından önemli farklı-



150  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

lıklar ortaya çıkmıştır. Bu durum, dijitalleşmenin aynı zamanda yeni eşitsizlik 
biçimleri üreten bir süreç olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda dijitalleşen 
toplum yapısı, özellikle yaşlı bireyler açısından yeni dışlanma biçimlerini de 
beraberinde getirmektedir. Dijital teknolojilere erişim ve uyum konusunda ya-
şanan güçlükler, yaşlı bireylerin toplumsal hayata katılımını sınırlayabilmekte; 
onları giderek daha görünmez ve edilgen bir konuma itebilmektedir. Dolayı-
sıyla dijitalleşme, yalnızca teknolojik bir ilerleme olarak değil, aynı zamanda 
toplumsal eşitsizlikleri yeniden üreten yapısal bir dönüşüm olarak ele alınma-
lıdır. 

Geleneksel toplumlarda yaşlılık, bilgi, deneyim ve bilgelikle özdeşleştiri-
len; toplumsal saygınlığın ve otoritenin önemli bir kaynağı olarak kabul edilen 
bir yaşam evresi olarak görülmekteydi. Ancak modernleşme süreciyle birlikte 
yaşlı bireylere atfedilen bu anlamlar önemli ölçüde dönüşüme uğramıştır. Bu 
dönüşümün temelinde, toplumsal yapıyı köklü biçimde etkileyen ekonomik, 
demografik ve teknolojik değişimler yer almaktadır.

Öncelikle doğurganlık oranlarının azalması ve ortalama yaşam süresinin 
uzaması, nüfus içinde yaşlı oranının artmasına yol açmıştır. Bu demografik 
değişim, yaşlılığın toplumsal konumunu yeniden tanımlamış; yaşlı bireyler gi-
derek üretkenlikten uzak, bağımlı bir grup olarak algılanmaya başlamıştır. Bu-
nunla birlikte teknolojik gelişmelerin hız kazanması ve otomasyonun yaygın-
laşması, emek piyasasında yaşlı iş gücüne duyulan ihtiyacı azaltmış; bu durum 
yaşlı bireylerin istihdamdan dışlanmasına neden olmuştur. Aynı zamanda, 
bilgi ve becerilerin hızla güncellendiği çağdaş toplumlarda, geçmiş deneyime 
dayalı mesleki bilgi giderek geçerliliğini yitirmiştir. Bu durum, yaşlı bireylerin 
sahip oldukları birikimin “eskimiş” olarak algılanmasına ve mesleki yeterlilik-
lerinin sorgulanmasına yol açmıştır. Emeklilik sistemlerinin yaygınlaşmasıyla 
birlikte, yaşlı bireylerin ekonomik üretimden çekilmesi, yalnızca gelir kaybına 
değil, aynı zamanda toplumsal statüde gerilemeye de neden olmuştur. Buna 
ek olarak, kentleşme süreci ve mekânsal dönüşümler, yaşlıların geleneksel ola-
rak güçlü oldukları sosyal ağların çözülmesine yol açmıştır. Kırsal alanlardan 
kentsel merkezlere göç, aile yapılarının dönüşmesi ve kuşaklar arası yaşamın 
zayıflaması, yaşlı bireylerin sosyal statüsünü ve görünürlüğünü azaltmıştır. 
Böylece yaşlılık, bilgi ve deneyimin aktarıldığı saygın bir konumdan, giderek 
toplumsal değeri azalan bir yaş dönemine evrilmiştir. Bu çerçevede yaşlılığa at-
fedilen değerin azalması, yalnızca bireysel değil; aynı zamanda yapısal ve kül-
türel dönüşümlerin bir sonucu olarak değerlendirilmelidir. Modern toplum-
larda yaşlılığın anlam kaybı, ekonomik üretkenlik, hız ve verimlilik temelli de-
ğer sistemlerinin hâkimiyet kazanmasıyla yakından ilişkilidir (Demir, 2017).

5. Dijital Eşitsizlik ve Yaşlı Ayrımcılığı 

1999 yılında ilk kez Amerika Birleşik Devletleri Ulusal Telekomünikas-
yon ve Enformasyon İdaresi’nin (NTIA) “Ağ’dan düşmek” başlıklı raporunda, 



 . 151Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

enformasyon teknolojilerine sahip olanlar ve olmayanlar arasındaki uçuruma 
dikkat çekmek için “dijital uçurum” kavramı kullanılmıştır (Taşdemir ve Fın-
dık, 2017:42; akt. Sütlüoğlu, 2020:216). Ekonomik İşbirliği ve Kalkınma Örgü-
tü (OECD)’nin 2001 yılında yayımladığı raporunda, “dijital uçurumun temel 
göstergeleri, haberleşmeyi sağlayan altyapı hizmetlerine ek olarak, bilgisayara 
ulaşabilirlik (TV veya mobil telefonlar üzerinden sağlanabilen alternatif erişim 
yöntemlerine ulaşabilirlik) ve internete erişimi” olarak tanımlanmıştır. Bunun 
yanı sıra gelir ve eğitim seviyesinin bu uçurumu hane halkı seviyesinde be-
lirleyen en önemli iki değişken olduğunu, hane halkı büyüklüğü ve türü, yaş, 
cinsiyet, ırk, lisan ve konum değişkenlerinin de ayrıca önem taşıdığı söylen-
mektedir (OECD, 2001:5; akt. Sütlüoğlu, 2020:217). 

İletişim teknolojilerine erişim, dijital eşitsizliklerin açıklanmasında tek 
başına yeterli bir gösterge değildir. Zira dijital katılım yalnızca teknik araçlara 
sahip olmayı değil, aynı zamanda bu araçları etkin ve amaçlı biçimde kullana-
bilme kapasitesini de içermektedir. Bu noktada Van Dijk, dijital eşitsizlikleri 
anlamlandırmak amacıyla iletişim teknolojilerine erişimi dört temel boyutta 
ele almaktadır: motivasyonel erişim, materyal erişim, kullanım erişimi ve be-
ceriye dayalı erişim (akt. Sütlüoğlu, 2020: 218).

Van Dijk’e göre dijital teknolojilerin kullanım süreci, bireylerin bu araçları 
kullanmaya yönelik motivasyonlarıyla başlamaktadır. Ancak korku, ilgisizlik, 
yetersizlik hissi ya da öğrenmeye yönelik isteksizlik gibi faktörler, bireylerin 
teknolojiyle etkileşimini sınırlandırarak dijital dışlanmayı derinleştirebilmek-
tedir. Bu bağlamda dijital uçurum yalnızca maddi imkânsızlıkların bir sonu-
cu değil; aynı zamanda bilişsel, duygusal ve kültürel engellerle şekillenen çok 
boyutlu bir süreç olarak değerlendirilmelidir (akt. Sütlüoğlu, 2020: 218–219).

Türkiye İstatistik Kurumu’nun 2020 yılı Ocak-Mart Dönemi (TÜİK, 2020) 
“Son Üç Ay İçinde Bireylerin Yaş Grubuna ve Cinsiyetine Göre Bilgisayar ve 
İnternet Kullanım Oranları” verilerine göre 16-24 yaş grubundaki bireylerin 
bilgisayar kullanma oranı %68,2 ve 35-44 yaş grubundakilerin %48,1 iken 65-
74 yaş grubundaki bireylerin sadece %8,5’tir. İnternet kullanım oranları ise 
16-24 yaş grubunda %91,8; 35-44 yaş grubunda 89,1 ve 65-74 yaş grubunda 
27,1’dir. Bilgisayar ve internet kullanım oranlarının yaşla birlikte önemli dü-
zeyde azalma gösterdiği görülmektedir. 

Becerikli’nin çalışması, yaşlı bireylerin dijital teknolojilerle ilişkisine dair 
önemli bulgular sunmaktadır. Araştırma sonuçlarına göre yaşlı bireyler, özel-
likle internet bankacılığı ve e-devlet hizmetlerinden yararlanmakta; haber 
takibi için interneti yoğun biçimde kullanmakta ve sosyal medya aracılığıyla 
yakın çevreleriyle iletişimlerini sürdürmektedir. Ayrıca yaşlı bireylerin, arka-
daşlık ilişkilerini devam ettirmek ve sosyal bağlarını korumak amacıyla dijital 
platformları aktif biçimde kullandıkları görülmektedir (2013: 21–22). Yaşlılık 
dönemi, fiziksel işlev kayıpları ve akran çevresinin daralmasıyla birlikte sosyal 



152  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

etkileşimlerin azaldığı, buna bağlı olarak yalnızlık ve duygusal yoksunluk ris-
kinin arttığı bir yaşam evresi olarak değerlendirilmektedir. Bu bağlamda dijital 
iletişim araçları, yaşlı bireylerin toplumsal yaşama katılımını sürdürmelerine, 
sosyal bağlarını korumalarına ve değişen dünyaya uyum sağlayarak kendileri-
ni yetkin ve görünür hissetmelerine katkı sağlayan önemli bir araç işlevi gör-
mektedir.

Günümüzde sosyal medya, bireyler arası iletişimin temel araçlarından 
biri hâline gelmiş; tanışma, iletişim kurma ve sosyal etkileşim süreçleri büyük 
ölçüde dijital ortama taşınmıştır. Bir bireyin sosyal medyada var olup olma-
ması, çoğu zaman onun toplumsal görünürlüğünün ve erişilebilirliğinin bir 
göstergesi olarak algılanmaktadır. Nitekim Facebook, Twitter ve Instagram 
gibi platformlarda yer almamak, özellikle dijital çağda “görünmez” olma ya da 
sosyal yaşamın dışında kalma biçiminde yorumlanabilmektedir. Bu bağlamda, 
sosyal medyada varlık göstermek, yalnızca bir iletişim tercihi değil, aynı za-
manda toplumsal katılımın bir göstergesi hâline gelmiştir.

Özellikle ileri yaş gruplarının son yıllarda daha kullanıcı dostu arayüzlere 
sahip platformlara yöneldiği; bu kapsamda Facebook’un yaşlı bireyler arasında 
yaygın biçimde kullanılmaya başlandığı görülmektedir. Hatta bazı çalışmalar-
da Facebook’un genç kullanıcılar tarafından terk edilerek daha çok ileri yaş 
gruplarının kullandığı bir platform hâline geldiği ifade edilmektedir (Kılınç, 
2018). Bu durum, yaşlı bireylerin dijital teknolojilere bütünüyle uzak olduğu 
yönündeki yaygın algının gerçeği yansıtmadığını ortaya koymaktadır.

Bununla birlikte, yaşlı bireylerin teknoloji kullanımına ilişkin yeterlilik-
lerinin sorgulanması ve bu konuda genelleyici yargılara varılması, yaş temelli 
ayrımcılığın önemli bir boyutunu oluşturmaktadır. Özellikle çalışma yaşamın-
da, belirli yaşın üzerindeki bireylerin dijital becerilerden yoksun olduğu var-
sayımıyla istihdam dışı bırakılması, yaş ayrımcılığının somut örneklerinden 
biridir. Oysa kurumlar açısından bakıldığında, deneyim, kurumsal hafıza ve 
mesleki bilgi birikimi gibi unsurların sürdürülebilmesi açısından yaşlı çalışan-
ların desteklenmesi büyük önem taşımaktadır. Dijital becerilerin geliştirilmesi 
yönünde sunulacak eğitim ve destekler, yaşlı bireylerin iş yaşamında kalmasını 
kolaylaştırabileceği gibi, emeklilik sürecine geçişi de daha sağlıklı bir biçimde 
yönetmelerine katkı sağlayacaktır. Bu bağlamda yaşlı bireylerin dijital tekno-
lojilerle ilişkisi, yalnızca teknik bir yeterlilik meselesi değil; aynı zamanda top-
lumsal katılım, aidiyet ve eşitlik bağlamında ele alınması gereken çok boyutlu 
bir konudur.

Sonuç 

Dijitalleşme, günümüzde geri döndürülemez bir hızla ilerlemekte ve ya-
şamın hemen her alanını kapsayacak biçimde toplumsal yapıyı dönüştürmek-
tedir. Her ne kadar günümüz yaşlıları sıklıkla “dijital göçmenler” olarak ta-
nımlansa da, uygun destek mekanizmaları ve eğitim olanakları sağlandığında 



 . 153Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

dijital teknolojilere uyum sağlayabildikleri görülmektedir. Bu bağlamda dijital 
okuryazarlığın artırılmasına yönelik girişimler, yaşlı bireylerin toplumsal yaşa-
ma katılımını güçlendiren önemli araçlar olarak değerlendirilmektedir. Özel-
likle son yıllarda yaşanan küresel gelişmeler, dijital teknolojilerin gündelik ya-
şamın vazgeçilmez bir parçası hâline geldiğini açık biçimde ortaya koymuştur.

COVID-19 pandemisi sürecinde, sağlık hizmetlerine erişimden kamusal 
bilgilendirmeye kadar pek çok alanda dijital uygulamaların zorunlu hâle gel-
mesi, bu dönüşümün en belirgin örneklerinden biri olmuştur. Ülkemizde HES 
kodu, e-Nabız ve Merkezi Hekim Randevu Sistemi (MHRS) gibi uygulama-
lar, bireylerin sağlık hizmetlerine erişiminde temel araçlar hâline gelmiştir. Bu 
durum, özellikle yaşlı bireylerin dijital teknolojilerle etkileşimini kaçınılmaz 
kılmıştır. Ancak dijital araçlara erişim ve kullanım konusunda yeterli desteğe 
sahip olmayan yaşlı bireyler için bu süreç, yeni bir dışlanma alanı yaratma 
potansiyeli taşımaktadır.

Yaşlı bireylerin çocukları ya da yakınlarıyla aynı hanede yaşamaması, gi-
derek artan yalnızlık ve sosyal izolasyon riskini de beraberinde getirmektedir. 
Bu noktada dijital teknolojiler, yaşlıların sosyal ilişkilerini sürdürebilmeleri, 
günlük yaşamlarını bağımsız biçimde yönetebilmeleri ve toplumsal hayata 
katılımlarını devam ettirebilmeleri açısından önemli bir araç olarak öne çık-
maktadır. İnternet aracılığıyla haber takibi yapmak, sosyal medya üzerinden 
iletişim kurmak, bankacılık ve resmi işlemleri gerçekleştirmek, yaşlı bireylerin 
hem zamansal hem de mekânsal sınırlılıkları aşmasına olanak tanımaktadır.

Ayrıca dijital platformlar, yaşlı bireylerin yalnızlık duygusunu azaltmada 
ve sosyal etkileşimlerini sürdürmelerinde işlevsel bir rol oynamaktadır. Gün-
lük gazete ve dergilere çevrimiçi erişim, kitap okuma olanakları, çevrim içi 
kültürel etkinlikler ve görüntülü iletişim uygulamaları, yaşlı bireylerin zihinsel 
olarak aktif kalmalarına katkı sağlamaktadır. Bu bağlamda dijital teknolojile-
rin, yaşlı bireylerin yaşam kalitesini artırıcı bir araç olarak değerlendirilmesi 
mümkündür.

Bu nedenle yaşlılara yönelik dijital okuryazarlık eğitimlerinin yaygınlaş-
tırılması, gerek kamu kurumları gerekse sivil toplum kuruluşları aracılığıyla 
desteklenmelidir. Özellikle yaşlıların ihtiyaçlarına uygun, erişilebilir ve sürdü-
rülebilir dijital eğitim programlarının geliştirilmesi, hem bireysel bağımsız-
lığın güçlendirilmesine hem de bakım yükünün azaltılmasına katkı sağlaya-
caktır. Bu tür girişimler, yaşlı bireylerin toplumsal yaşama daha aktif biçimde 
katılmalarını destekleyerek, dijital çağda sosyal dışlanmanın önlenmesine yö-
nelik önemli bir adım olarak değerlendirilebilir.



154  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

Kaynaklar

Aslan, M. ve Hocaoğlu, Ç. (2017). Yaşlanma ve yaşlanma dönemiyle ilişkili psikiyat-
rik sorunlar. Düzce Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü Dergisi, 7(1), 53-62. 
25.05.2021 tarihinde https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/343561 
adresinden alınmıştır. 

Cunkuş, N., Taşdemir Yiğitoğlu, G. ve Akbaş, E. (2019). Yaşlılık ve dışlanma. Geriatrik 
Bilimler Dergisi, 2 (2): 58-67. 22.05.2021 tarihinde https://dergipark.org.tr/en/
pub/geriatrik/ issue/48455/593456 adresinden alınmıştır. 

Çayır, K. (2012). Yaşçılık/yaşa dayalı ayrımcılık. Ayrımcılık: Çok Boyutlu Yaklaşımlar, 
163-174. 22.05.2021 tarihinde https://scholar.google.com/scholar?hl=tr&as_
sdt=0%2C5 &q=Ya%C5%9F%C3%A7%C4%B1l%C4%B1k+%2F+Ya%-
C5%9Fa+Dayal%C4%B1+Ayr%C4%B1mc%C4%B1l%C4%B1k+Kenan+%-
C3%87ay%C4%B1r&btnG= adresinden alınmıştır. 

Demir, I. (2017). Mizah dergilerinde yaş ayrımcılığının yeniden üretimi. Senex: Yaş-
lılık Çalışmaları Dergisi, 1(1), 57-75. https://dergipark.org.tr/en/pub/senex/
article/376391

Güney, B. (2017). Dijital bağımlılığın dijital kültüre dönüşmesi: netlessfobi. Yeni Med-
ya Elektronik Dergisi, 1(2), 207-213. 25.05.2021 tarihinde https://dergipark.org.
tr/en/pub/ ejnm/issue/34698/383559?publisher=aydin adresinden alınmıştır. 

Kayacan, G. (2017). Modern toplumlarda yaşlılık, ölüm algısı ve yaşçılık. MSGSÜ Sos-
yal Bilimler Dergisi, 1(15), 15-29. 08.05.2021 tarihinde https://dergipark.org.tr/
en/download/ article-file/757870 adresinden alınmıştır. 

Kılıç, N. P. (2017). Sağlık hizmetlerinde bireysel yaşlı ayrımcılığı. Anadolu Üniversitesi 
İletişim Bilimleri Fakültesi Uluslararası Hakemli Dergisi, 25(3), 53-77. 25.05.2021 
tarihinde https://dergipark.org.tr/en/pub/kurgu/issue/59640/859518 adresin-
den alınmıştır. 

Kılınç, Ş. (2018,12 Şubat). Facebook’un Artık Yaşlılara Hitap Ettiğinin Büyük Kanıtı! 
06.06.2021 tarihinde https://www.webtekno.com/facebook-un-artik-yaslila-
ra-hitap-ettiginin-kaniti-olan-arastirma-h40769.html adresinden alınmıştır. 

Müftüler, H. G. (2018). Modern toplumda yaş ve yaşlı ayrımcılığı. Türkiye Sosyal Hiz-
met Araştırmaları Dergisi, 2(2), 181-214. 25.05.2021 tarihinde https://dergi-
park.org.tr/en/pub/tushad/issue/42516/449868 adresinden alınmıştır. 

Özen, S. ve Özbek, Ç. (2017). Çalışma yaşamında yaşlılık: yaşlı çalışanlar ve insan kay-
nakları uygulamaları. Çalışma ve Toplum, 53(2), 547-572. 14.04.2021 tarihin-
de https://www.researchgate.net/publication/331466404_Calisma_Yasamin-
da_Yaslilik_Yasli_Calisanlar_ve_Insan_Kaynaklari_Uygulamalari adresinden 
alınmıştır. 

Sütlüoğlu, T. (2020). Orta yaş ve üzerindeki bireylerde dijital eşitsizliğin görünüm-
leri: erişim eşitsizlikleri ve kullanım farklılıkları. Dijital Kültür, Dijital Eşitsiz-
likler Ve Yaşlanma. Mehmet Figan, Yeliz Dede Özdemir (Eds). Erişim: https://
www.researchgate.net/profile/Yeliz-Dede-Oezdemir/publication/342814280_



 . 155Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

DIJITAL_KULTUR_DIJITAL_ESITSIZLIKLER _VE_YASLANMA/link-
s/5f071ab5a6fdcc4ca459bcda/DIJITAL-KUeLTUeR-DIJITAL-ESITSIZLIK-
LER-VE-YASLANMA.pdf 

Şentürk, Ü. (2020). Yaşlılık Sosyolojisi: Yaşlılığın Toplumsal Yörüngeleri. Bursa: Dora 
Yayınevi. 

Tufan, İ. (2004). Geronto-sosyoloji. Toplum ve Sosyal Hizmet, 15(1), 75-84. 22.05.2021 tarihinde 
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/797079 adresinden alınmıştır. 

Tufan, İ. (2016). Antik Çağ’dan Günümüze Yaşlanma ve Yaşlılık. Ankara: Nobel Ya-
yınları. 

TÜİK (2012). Türkiye İstatistik Kurumu, İstatistiklerle Yaşlılar. 04.04.2021 tarihinde 
https://tuikweb.tuik.gov.tr/HbPrint.do?id=13466 adresinden alınmıştır. 

TÜİK (2019). Türkiye İstatistik Kurumu, İstatistiklerle Yaşlılar. 04.04.2021 tarihinde 
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Yaslilar-2019-33712 ad-
resinden alınmıştır. 

TÜİK (2020). Türkiye İstatistik Kurumu, Hanehalkı Bilişim Teknolojileri Kullanım 
Araştırması. 30.05.2021 tarihinde https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Ha-
nehalki-Bilisim-Teknolojileri-(BT)-Kullanim-Arastirmasi-2020-33679 adre-
sinden alınmıştır. 

TÜİK (2024). Türkiye İstatistik Kurumu, İstatistiklerle Yaşlılar. 10.09.2025 tarihinde ht-
tps://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Yaslilar-2024-54079#:~:-
text=Ya%C5%9Fl%C4%B1%20n%C3%BCfus%20olarak%20kabul%20edi-
len,10%2C6’ya%20y%C3%BCkseldi.

UN. (2015). United Nations World Population Ageing Report. 11.04.2021 tarihinde 
https://www.un.org/development/desa/pd/sites/www.un.org.development.
desa.pd/files/files/documents/2020/May/un_2015_worldpopulationageing_
report.pdf adresinden alınmıştır. 

Uyanık, Y. (2017). Nüfus yaşlanmasının işgücü piyasaları üzerindeki etkileri. Gazi 
Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 19(1), 72-94. 13.04.2021 
tarihinde https://dergipark.org.tr/tr/pub/gaziuiibfd/issue/36470/416301 adre-
sinden alınmıştır. 

WHO. (2021). World Health Organisation. World Report On Ageing and Health. 
11.04.2021 tarihinde https://www.who.int/docs/default-source/mca-docu-
ments/ageing/ 9789240694811-eng.pdf?Status=Master&sfvrsn=d71aa836_2 
adresinden alınmıştır. 

Yıldırım Becerikli, S. (2013). Kuşaklararası iletişim açısından yeni iletişim teknolojile-
rinin kullanımı: ileri yaş grubu üzerine bir değerlendirme. İstanbul Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Dergisi, (44), 19-31. 30.05.2021 tarihinde https://dergipark.
org.tr/en/pub/iuifd/issue/22894/245013 adresinden alınmıştır. 

Facebook artık resmen yaşlılar platformu. (2018, 14 Şubat). Sputnik Türkiye. 06.06.2021 
tarihinde https://tr.sputniknews.com/bilim/201802141032241999-facebo-
ok-artik-resmen-yaslilar-platformu/ adresinden alınmıştır.





Bölüm
10

ULUSLAŞMA SÜRECINDE BIR SIYASAL ÖZNE 
OLARAK “KÜLTÜR”

Merve Türkan Bilgir1

1 Dr. Öğr. Üyesi, Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi



158  . Merve Türkan Bilgir

Giriş

Türk devriminin kurucu güdüsü, Osmanlı İmparatorluğu’nun çok 
katmanlı, dinsel ve etnik çeşitliliğe dayalı toplumsal yapısından modern bir 
ulus-devlet modeline geçiş sürecinde, kültürü temel bir siyasal inşa alanı olarak 
belirlemiştir. Erken Cumhuriyet döneminin kültür politikaları, bir yandan yeni 
rejimin meşruiyet zeminini tahkim etmeyi, diğer yandan ise ontolojik düzeyde 
homojen, seküler ve modern bir ulusal kimlik var etmeyi hedeflemiştir. Bu 
bağlamda millî kültür, kendiliğinden oluşmuş bir miras olmaktan ziyade; 
devlet eliyle tanımlanan, düzenlenen ve yaygınlaştırılan bir proje niteliği 
taşımıştır. Bu da erken Cumhuriyet dönemindeki kültür politikalarının yeni 
rejimin meşruiyetini pekiştirme ve homojen bir ulusal kimlik yaratmada 
önemli bir rol oynamasına neden olmuştur.

Devlet merkezli kültür inşası özellikle eğitim, dil, tarih ve sanat 
alanlarında yoğunlaşmıştır. Bilimsel olarak desteklenmemiş olan Türk Tarih 
Tezi ve Güneş-Dil Teorisi gibi girişimler, ulusal kimliğin kökenlerini kadim 
ve özgün bir geçmişe dayandırma çabasına verilecek önemli örneklerdir. Bu 
süreçte kültür, toplumsal çeşitliliği yansıtan çoğul bir alan olmaktan ziyade, 
“makbul/ideal vatandaş” tipini üretmeye yönelik normatif bir çerçeve içinde 
ele alınmıştır. Eğitim kurumları, Halkevleri ve Köy Enstitüleri gibi yapılar, 
bu kültürel tasavvurun topluma nüfuz etmesinde temel araçlar haline 
getirilmiştir. Cumhuriyet’in millî kültür anlayışı, Batılılaşma hedefiyle yerli ve 
millî unsurlar arasında seçici bir sentez kurmaya çalışmıştır. Bu sentez içinde 
Batı, bilim ve teknik alanında referans alınırken halk kültürü, folklor ve dil, 
ulusal özgünlüğün taşıyıcıları olarak yeniden yorumlanmıştır. Ancak bu sentez 
çoğu zaman merkezî devlet aklının belirlediği sınırlar içinde şekillenmiş farklı 
etnik, dinsel ve kültürel kimlikler bu tasavvurun dışında bırakılmış ya da 
ikincilleştirilmiştir.

Bu durumda Cumhuriyet ideolojisinin millî kültür tasavvuru, modernleşme 
ve uluslaşma hedefleri doğrultusunda devletin aktif müdahalesiyle biçimlenmiş 
yeni bir kültürel alan yaratmıştır. Böylece bu yaklaşım, bir yandan güçlü 
bir ulusal kimlik üretmeyi amaçlarken; diğer yandan kültürel farklılıkları 
sınırlayan ve merkeziyetçi bir kültür anlayışını beraberinde getirmiştir. Bunun 
sonucunda da Türk devriminin kurucu ideolojisinin salık verdiği kültür ile 
otantik halk kültürü arasındaki gerilim günümüze değin sosyal ve siyasal 
kırılma noktalarını meydana getirmiştir.

Türk Devriminin Meşruiyet Kaynakları: Pozitivist ve Halkçı Tutumlar

Osmanlı’nın imparatorluk geleneğinin bir sonucu olan kozmopolit toplum 
yapısını yatay bir düzlemde eşitleyen “yurttaşlık” anlayışı, modern ulusdevleti 
icat eden Fransız Devrimini gerçekleştiren fikirlerdendir. Kültür ise -halkın 
kültüründen ayrı olarak- devletin ideolojik aygıtları vasıtasıyla toplumun 
dönüştürüldüğü bir disiplin mekanizması olarak araçsallaştırılmıştır. Bu kültür 



 . 159Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

anlayışı doğal olarak toplumun yaşamından kaynaklanmayan dönemin ana 
akımları olan pozitivist aydınlanmacılık vb. fikirlerin epistemolojik zeminini 
oluşturduğu bir kültür anlayışıdır. Halkçılık ise bu dönüşümün toplumsal rıza 
mekanizmasını oluşturmuştur. Ancak bu fikirsel arka plan, merkezî devlet 
aklının çizdiği sınırlar dahilinde şekillenmiş; bu sınırların dışında kalan veya 
geleneksel yapıyı temsil eden farklı kültürel kimlikler marjinalleştirilmiştir. Bu 
müdahaleci yaklaşım, kısa vadede güçlü ve birleşik bir ulusal kimlik üretmiş 
olsa da Türkiye’nin ilerleyen on yıllarda yüzleşeceği kültürel kimlik farlılığı 
ve merkez-çevre gerilimi gibi kronik sosyo-kültürel çatışmaların da zeminini 
hazırlamıştır.

Cumhuriyet’in millî kültür anlayışı aynı zamanda Batılılaşma hedefi 
ile yerli unsurlar arasında bir sentez kurma çabasıdır. Bu denge arayışında 
Batı, bilimsel, teknik ve rasyonel ilerlemenin evrensel referansı olarak kabul 
edilirken; halk kültürü, folklor ve dil, ulusal özgünlüğün otantik taşıyıcıları 
olarak yeniden icat edilmiştir. Gökalpçi bir yaklaşımla “hars” (kültür) ve “tehzib” 
(medeniyet) ayrımı üzerinden şekillenen bu politika, Batı’nın medeniyetini 
alırken Türk ulusunun kültürel özünü koruma iddiasını taşımaktadır.

Bu seçici sentez arayışı, sadece entelektüel bir tartışma zeminiyle sınırlı 
kalmamış; bizzat devletin kurumsal mekanizmaları üzerinden toplumsal bir 
‘yaşam pratiği’ olarak da kurgulanmıştır. Devlet, medeniyeti (tehzib) teknik 
bir zorunluluk, kültürü (hars) ise ulusal bir ruh olarak tanımlarken; bu ikisinin 
kesişim kümesinde ‘yeni insan’ tipolojisini var etmeye çalışmıştır. Bu süreçte 
müzikten mimariye, giyim kuşamdan kamusal adaba kadar her alan, Batı’nın 
rasyonel formlarıyla Türk halkının otantik özünü birleştiren bir görünüme 
büründürülmek istenmiştir. Dolayısıyla Cumhuriyet’in kültür projesi, 
geleneksel toplumsal-siyasal düzeni içeren geçmişin bir kısmını reddederek 
kamusal alandan tasfiye eden, rejime uygun halkçı unsurları da kayıran bir 
yeniden yapılandırma sürecidir.

Bu kültürel tasarımın sürdürülebilirliği, devletin ideolojik önceliklerinin 
halk nezdinde içselleştirilmesine bağlıydı. Burada devreye giren ‘halkçılık’ 
ilkesi, seçkinlerin belirlediği kültürel normları tabana yayarken, halkı kendi 
değerlerine (halk müziği, şiiri, saf Türkçe) dönmeye davet eden bir köprü 
vazifesi görmüştür. Ancak bu davet, merkezin belirlediği ‘millî’ sınırların 
içinde kalma şartına bağlıydı. Neticede, devletin epistemolojik bir otorite 
olarak kültürü yeniden tanımlaması, bireyin devletle kurduğu ilişkiyi de 
dönüştürmüş; kültürel aidiyet, siyasal sadakatin en temel ölçütlerinden biri 
haline gelmiştir. Bu durum, rejimin kendi hegemonya alanını tahkim etmesini 
sağlarken, kültürel farklılıkların ulusa aidiyet konusundaki karar verme 
sürecini başlatmıştır.



160  . Merve Türkan Bilgir

Dil Politikaları: Kolektif Belleğin ve Kimliğin Yeniden İnşası

Dil hem bir ulusu birbirine bağlayan hem de ulusları birbirinden 
ayırabilen en güçlü bağlardan biridir. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte yeni 
alfabeye geçilmiş; Osmanlı Türkçesi’ndeki yabancı unsurlar tasfiye edilerek 
halkın konuştuğu dilin (hars) bilimsel yöntemlerle (pozitivizm) işlenmesi 
hedeflenmiştir. Bu sayede sadece okuryazarlık artırılmamış modern ve milli 
bir iletişim alanı genele yayılarak, toplumun dil kodları yeniden yaratılarak 
yeni bir kurguyla yeni bir toplumsallaşma süreci başlatılmıştır.

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş döneminde ulus-devlet inşasının 
temel sosyolojik araçlarından biri de dil politikalarıdır. Dil politikaları ve 
dil devrimi yalnızca bir alfabeyi değiştirmek değil; kolektif belleğin dilsel 
sınırlarını yeniden çizmektir ki bu bir toplumun sosyal gerçekliğinin yeniden 
kurgulanması olarak da yorumlanabilir. Aynı zamanda bu durum geçmişle 
olan bazı bağları koparıp; geleceği “seküler ve milli” bir dille kurmak için 
önemli bir girişimdir. Dolayısıyla erken Cumhuriyet döneminin kurucu 
kadroları için dil yalnızca ortak bir kültür inşası değil; aynı zamanda kolektif 
bir aidiyet oluşturma ve Cumhuriyet rejiminin meşruiyetinin toplumsal 
bağlamda kabul görmesinin pekiştirilmesi gibi temel işlevlere sahiptir. Bu 
kapsamda dil politikaları milli kültürün kurumsal ve sembolik inşasında 
önemli bir araç olarak değerlendirilmiştir (Çolak, 2004). Gellner (1983)’in de 
belirttiği üzere, modern-ulus devletler, ekonomik ve siyasi işlevlerinin yanı 
sıra “yüksek kültür” inşa etme amacındadırlar. Türkiye örneğine baktığımızda 
bu yüksek kültürün inşasında dil politikası önemli bir rol oynayarak aynı 
zamanda sosyolojik bağlamda bir kültürel homojenleşme hedeflemiştir. 

Erken Cumhuriyet Dönemi’nin dil politikasında yürütülen en önemli 
uygulamalardan biri 1928 yılında gerçekleştirilen Harf Devrimi olmuştur. 
Harf Devrimi ile yalnızca Latin temelli bir Türk alfabesi kabul edilmemiş 
aynı zamanda Bourdieucu (Bourdieu, 1991) bir bakışla devletin sembolik 
iktidarını görünür kılan kültürel bir reform gerçekleştirilmiştir. Bu dil reformu 
ile toplumdaki okur-yazar oranının yükselmesi ve eğitimin kolaylaşması 
amaçlansa da Lewis (1999) burada asıl hedefin yeni ulusal kimliğin sembolik 
sınırlarının belirlenmesi olduğunu belirtmektedir.

Erken Cumhuriyet Dönemi politikası kapsamında Harf Devrimi’nin 
toplumsal alanda karşılığını bulabilmesi için yeni alfabe Millet Mektepleri 
aracılığıyla toplumdaki yetişkinlere öğretilmiştir. Ancak burada yeni alfabenin 
öğretilmesi yalnızca teknik bir beceri bağlamında değil, aynı zamanda 
Cumhuriyetin yurttaşlık, laiklik ve modernlik anlayışının toplumun geniş 
kesimlerine iletilebilmesi amacıyladır (İnal, 2008). 

Dil politikası Millet Mektepleri aracılığıyla modern Türkiye’nin toplumsal 
içeriğini oluşturmaya çalışırken, Türk Dil Kurumu aracılığıyla da bu politikaya 
kurumsal bir içerik kazandırılmıştır. Türk Dil Kurumu’nun temel amacı 



 . 161Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Türkçe’yi yabancı dillerden arındırarak, ona milli bir karakter kazandırmaktır. 
Bu işlemler dilin yapısal boyutunda gerçekleşmekle birlikte ideolojik bir 
yeniden inşa süreci olduğunun da göstergesidir (Çolak, 2004).  Bu noktada 
Ziya Gökalp (2018) de dilin, milli kültürün en saf ve en taşıyıcı unsurlarından 
biri olduğunu belirtmiştir. Gökalp’in bu yaklaşımı erken Cumhuriyet 
döneminin kültürel sınırlarının çizilmesinde dilin belirleyici fonksiyonunu 
göstermektedir. 

Erken Cumhuriyet Dönemi boyunca Türk Dil Kurumu düzenlediği Dil 
Kurultayları ile dil reformlarını bilimsel ve kamusal bağlamda güçlendirmeye 
çalışmış, filoloji, tarih, antropoloji gibi disiplinler aracılığıyla milli dilin 
kökenine ilişkin çalışmalar yapılmıştır. Ancak bu süreçte bazen ideolojik 
öncelikler, bilimsel ölçütlerin önüne geçmiştir (Aytürk, 2004). Bu bağlamda 
Erken Cumhuriyet Dönemi’nin dil politikalarında bilim ve ideoloji üzerinden 
hem sembolik hem de kurumsal düzeyde milli bir kültür inşa edilmeye 
çalışılmıştır. 

Dil, sadece bir iletişim aracı değil, toplumsal belleği hem var eden hem 
de dönüştüren ontolojik bir güçtür. 1928 Harf Devrimi ile Latin alfabesine 
geçiş, yalnızca teknik bir okuryazarlık hamlesi değil; Bourdieu’nün kavramıyla 
devletin sembolik iktidarını en varoluşsal alana, yani bir milletin anlam 
dünyasının sınırlarını, imkanını gösteren ve belirleyen dile nüfuz ettirdiği 
kültürel bir kırılmadır.

Türkçedeki Arapça ve Farsça unsurların, ulusal kimlik hilafına dini 
üst kimliği çağrıştırmasından dolayı “yabancı” ilan edilerek tasfiyesi, 
Aydınlanmacı bir öze dönüş yönelimiyle saf bir Türkçeye dönüş amaçlamıştır. 
Güneş-Dil Teorisi gibi hipotezler ise, Türkçenin dünya dillerinin kökeni 
olduğu iddiasıyla, yeni kurulan ulus-devlete dilsel bir üstünlük ve tarihsel bir 
özgüven aşılama çabasıdır. Türk Dil Kurumu aracılığıyla yürütülen bu süreç, 
Gellner’in vurguladığı modern devletlerin “yüksek kültür” inşa etme hedefiyle 
tam bir örtüşme gösterir. Dil reformu, geçmişle olan organik bağı koparırken; 
yeni kuşaklara Cumhuriyetin yurttaşlık, laiklik ve modernlik tahayyülünü 
aşılayan pedagojik bir işlev yüklemiştir.

Tarih Yazımı: Batılılaşarak, Batı’ya Karşı Bir Argüman Yaratmak

Dil politikalarını tamamlayan en kritik unsur, ulusal hafızanın bilimsel bir 
dayanakla yeniden kurgulanmasıdır. Erken Cumhuriyet dönemi tarih yazımı, 
geçmişin nesnel bir dökümü olmaktan öte, yeni rejimi tarihsel bir zorunluluk 
ve bir “kurtuluş” olarak beyan etme çabasıdır. Maurice Halbwachs’ın “kolektif 
hafıza” kavramı bağlamında değerlendirildiğinde; bu süreç, Osmanlı-İslam 
geçmişiyle araya mesafe koyan “seçici bir unutma” ve aynı zamanda İslam öncesi 
Orta Asya Türk tarihine uzanan “icat edilmiş bir sürekliliği” içermektedir.



162  . Merve Türkan Bilgir

1930’larda kurumsallaşan Türk Tarih Tezi, Türklerin dünya medeniyet 
tarihindeki kurucu rolünü vurgulayarak Batı merkezli oryantalist anlatılara 
karşı bir “karşı hafıza” ve savunma mekanizması üretmiştir. Bu noktada 
Foucault’nun bilgi-iktidar-söylem ilişkisi belirginleşir: Tarih, eğitim sistemi 
ve 1924 Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile merkezileştirilen müfredat aracılığıyla 
toplumu disipline eden, aidiyet duygusunu pekiştiren ve tek tipçi ulusal 
bilinç yaratan ideolojik bir aygıta dönüştürülmüştür. Bu tarihsel anlatı, ulusa 
“şerefli bir mazi” ve “parlak bir istikbal” vaat ederek toplumsal mobilizasyonu 
güçlendirmiştir.

Bu bağlamda erken Cumhuriyet döneminde tarih yazımı, yalnızca 
geçmişin belirli bir yorumunu sunmakla kalmamış; aynı zamanda toplumsal 
aidiyetin hangi tarihsel referanslar üzerinden kurulacağını da belirlemiştir. 
Ulusal hafıza, süreklilik ve kopuş arasında kurulan bu seçici ilişki sayesinde, 
bir yandan imparatorluk geçmişiyle arasına mesafe koyarken, diğer yandan 
Türk kimliğini kadim ve köklü bir uygarlık anlatısı içine yerleştirmiştir. 
Böylece tarih, toplumsal belleği düzenleyen ve siyasal dönüşümü tarihsel bir 
zorunluluk olarak sunan bir anlatı alanına dönüşmüştür.

“İcat edilmiş” süreklilik fikri, bu dönemde tarihsel kopuşun yarattığı 
meşruiyet boşluğunu dolduran işlevsel bir araç olarak öne çıkmaktadır. 
Ulusun kökenine dair oluşturulan anlatılar, yalnızca akademik bir merakın 
ürünü değil; modern ulus-devletin kendisini tarih sahnesinde konumlandırma 
çabasının bir parçasıdır. Bu çerçevede Orta Asya referansları, İslam öncesi 
Türk tarihi ve uygarlık vurguları, geçmişi yeniden anlamlandırmaktan ziyade 
bugünün siyasal ihtiyaçlarına yanıt bulmak için dönülmüş başlıklar olarak bir 
tarihsel süreklilik kurgusu üretmiştir.

Bu tarihsel kurgunun toplumsal alanda karşılık bulması ise eğitim ve 
kamusal söylem aracılığıyla mümkün olmuştur. Okul müfredatları, ders 
kitapları ve resmi tarih anlatıları yoluyla ulusal hafıza, bireysel belleğin içine 
sistematik biçimde yerleştirilmiştir. Böylece tarih yazımı, yalnızca geçmişi 
açıklayan bir bilgi alanı olmaktan çıkmış; bireyin kendisini ulusal topluluğun bir 
parçası olarak tanımlamasını sağlayan düzenleyici bir çerçeveye dönüşmüştür. 
Bu yönüyle tarih, erken Cumhuriyet döneminde kültürel meşruiyetin ve 
siyasal aidiyetin inşasında merkezi bir rol üstlenmiştir.

Ulusal Hafızanın Yeniden Kurgulanması ve Kültürel Meşruiyet 

Cumhuriyet’in erken döneminde, milli kültürün inşa sürecinde dil 
politikalarına eşlik eden bir diğer sosyolojik araç tarih yazımı olmuştur. Bu 
süreçte tarih yalnızca geçmişin objektif bir anlatımı değil, ulusal kimliğin 
kaynağını tanımlamamış, dil politikalarında olduğu gibi kültürel aidiyeti 
oluşturmuş ve yeni siyasi rejimin meşruiyetini tarihsel bir bağlamda da 



 . 163Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

pekiştirmiştir. Bu yüzden Cumhuriyet’in modernleşme ve uluslaşma projesi 
kapsamında tarih yazımına büyük bir önem atfedilmiş ve bu yazım hem eğitim 
ve akademi hem de kamusal söylem aracılığıyla topluma ulaştırılmıştır (Berkes, 
2002). Sosyolojik bağlamda bu süreç, Halbwachs’ın (1992)’ın “kolektif hafıza” 
kavramı bakımından ele alınabilir. Zira Erken Cumhuriyet Dönemi’ndeki 
tarih yazımıyla, geçmişin objektif bir aktarımını sunarken, aynı zamanda milli 
kültürü de dikkate alarak yeni ulusal bir hafıza oluşturulmaya çalışılmıştır. 

Tarih yazımı üzerinden bu hafızanın inşası oluşturulmaya çalışılırken 
hem tarihsel-toplumsal süreklilik göz ardı edilmiş hem de sosyo-kültürel 
kopuş bilimselleştirilmeye çalışılmıştır. Burada kültürel kopuşla kastedilenin 
Osmanlı geçmişiyle kurulan seçici ve mesafeli ilişki olduğu söylenmelidir. Zira 
Türkiye Cumhuriyeti Devleti Osmanlı Devleti’nin teokratik yapısından farklı 
olarak modern, laik ve ulusal devlet anlayışı temelinde konumlandırılmıştır. 
Ancak buradaki kopuş mutlak bağlamda gerçekleşen radikal bir kopuş değil; 
daha çok belirli unsurların dışlanması ve milli kültüre ilişkin tarihsel ögelerin 
de yeniden canlandırılmasına yarayan bir kopuştur (Zürcher, 2017). Bu ikili 
ilişki bir anlamda Eric Hobsbawn’ın (1983) “icat edilmiş gelenekler” kavramını 
akla getirir. Zira burada Osmanlı kültürünün mirası tamamen dışlanmadan 
yalnızca ulusal anlatıya hizmet etmeyen unsurlar ayıklanarak, Türk kimliği 
merkezinde tarihsel bir süreklilik oluşturulmaya çalışılmıştır. 

Bu tarihsel sürekliliğin oluşturulmasında 1930’lu yıllarda geliştirilen Türk 
Tarih Tezi, Cumhuriyet’in erken dönemindeki en dikkat çeken girişimlerden 
biri olmuştur. Bu tez uygarlık kurucu başlıca ırkların Orta Asya’dan sökün 
ettiğini ve Türklerin de bunlardan biri olduğunu göstererek, Türk kimliğine 
ve kavmin varlığına bilimsel arka plan sağlamaya çalışmıştır. Bu inşa aynı 
zamanda Batı merkezli tarih anlatılarına karşı bir “karşı hafıza” üretme çabası 
olarak da okunabilir (Aytürk, 2004). Türk Tarih Kurumu ise Türk Tarih 
Tezi’nin kurumsal bir boyuta taşınmasını sağlamış ve tarih araştırmalarını 
resmî ideoloji ile eşgüdümlü bir akademik kapsamda üretmeye çalışmıştır. 
Böylelikle bir taraftan milli kültürün ideolojik yapısı güçlenirken, diğer taraftan 
da tarih yazımı bilimsel bir nitelik kazanmıştır. Bu durum aslında tarihsel bilgi 
üretiminin siyasal iktidarın pekiştirilmesi noktasındaki işlevini de yansıtan 
önemli bir unsurdur (Copeaux, 1998). 

Bunların yanı sıra eğitim sistemi de tarih yazımının toplumsal etkisini 
yaymada önemli bir kanal olmuştur. Tevhid-i Tedrisad Kanunu sonrasında 
hazırlanan ders kitapları ile Cumhuriyet’in resmi tarih anlatısı yeni kuşaklara 
aktarılmıştır. Bu kitaplarda Osmanlı geçmişi sınırlı bir çerçevede ele alınırken 
ulusal birlik teması vurgulanmıştır. Bu süreç Foucault’nun (1980) bilgi-iktidar-
söylem ilişkisi bağlamında tarih yazımının disipline edici-yönlendirici işlevini 
göstermektedir. 



164  . Merve Türkan Bilgir

Sonuç olarak tarih yazımı da dil politikaları gibi Cumhuriyet’in erken 
döneminde milli kültürün inşasında, hafıza üretici, meşrutiyet kazandırıcı 
ve kimlik kurucu bir unsur olarak sosyolojik bir fonksiyon üstlenmiştir. 
Kültürel dönüşümün toplumsal rızaya dönüştüğü ve halkın kılcal damarlarına 
ulaştığı yer ise Halkevleri ve Köy Enstitüleri gibi kurumsal yapılardır. Antonio 
Gramsci’nin “kültürel hegemonya” tanımına uygun olarak Halkevleri, devletin 
ideolojik normlarını sadece yukarıdan salık vermekle kalmaması için, bu 
normları sanat, spor, kütüphanecilik ve kurslar aracılığıyla gündelik hayatın 
bir parçası haline getirmiştir.

Sanat politikaları da bu dönemde ulus inşasının estetik ayağını 
oluşturmuştur. Batılı müzik formlarının halk ezgileriyle harmanlanması, 
operanın teşviki ve heykel sanatının kamusal alanda görünür kılınması, 
modern Türk kimliğinin görsel ve işitsel sınırlarını belirlemiştir. Sanat ve 
folklor, bu dönemde “saf millî kaynak” olarak görülen köy ile “modern Batılı 
formları” birleştiren bir laboratuvar işlevi görmüştür. Bu durum, elitler ile halk 
arasındaki kültürel makası daraltmayı amaçlasa da aslında devletin tanımladığı 
“resmi bir kültür” ile halkın yaşadığı “organik kültür” arasında gerilimli bir 
ilişki doğurmuştur.

Yurttaşı Eğitmek, Yurttaşı Üretmek

Erken Cumhuriyet Dönemi eğitim ve kültür politikaları ve dil 
tarih politikalarıyla uyumlu bir şekilde ilerlemiştir. Eğitim sistemi yeni 
rejimin kültürel normlarını ve yurttaşlık anlayışını topluma aktaran bir 
toplumsallaştırma mekanizması olmuştur (Kaplan, 2005). Sosyolojik bir 
açıdan ele alındığında bu mekanizma Dukheim’ın (2016) ifadesiyle eğitimin 
“toplumun kendini yeniden üretme aracı” olarak görülmesidir. 

Bu dönemde 1924 tarihli Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile dini ve sivil eğitim 
arasındaki ikilik ortadan kaldırılarak eğitim kurumları tek bir merkez altında 
toplanmış ve merkezi bir eğitim sistemi oluşturulmuştur. Bu düzenleme 
aracılığıyla eğitim üzerinden kültürel bir standardizasyon sağlanmıştır. Bu 
ise Weber’in (2023) yasal-ussal otorite kavramı kapsamında devletin eğitim 
alanındaki meşruiyetini sağlama çabası olarak okunabilir. Devlet, bürokratik 
adımlar üzerinden toplumsal yapıyı sağlamlaştırmak için kurumsal 
mekanizmaları rasyonel hedefleri doğrultusunda yönlendirmekte ve milli 
kültür inşasını eğitim kurumu aracılığıyla da desteklemektedir. 

Eğitim politikası yalnızca örgün öğretimle sınırlı kalmamış aynı 
zamanda 1932 yılında kurulan Halkevleri aracılığı ile yetişkin nüfus da bu 
eğitim sürecine dahil edilmiştir. Halkevleri aracılığıyla konferanslar, tiyatro 
oyunları, sergiler vb. etkinlikler düzenlenerek, Cumhuriyet ideolojisi gündelik 
hayat içinde farklı kesimler için de daha anlaşılır ve etkili hale getirilmeye 
çalışılmıştır (Çeçen, 1990). Bu noktada Halkevleri Gramsci’nin (2020) 
devletin kültürel rızayı üretmeyi sağlayan yarı-sivil mekanizmaları şeklinde de 



 . 165Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

değerlendirilebilir. Bu organizasyonlar aracılığıyla milli kültür yalnızca devlet 
tarafından dayatılan normlar şeklinde değil de katılım ve gönüllülük esasına 
dayanan bir mekanizma üzerinden ilerlemiştir. 

Erken Cumhuriyet Dönemi’nin milli kültür inşası, kentlerin yanı sıra 
köy ve taşraya da ulaşmış ve köycülük ideolojisi ile köy “milli kültürün saf 
kaynağı” olarak idealize edilmiştir. Bununla birlikte köy Cumhuriyet’in 
modernleşme projesinin bir parçası olarak dönüştürülmesi gereken bir mekân 
olarak tanımlanmıştır. Bu doğrultuda eğitim seferberlikleri ilân edilmiş ve 
gezici öğretmenler ve halk eğitimi aracılığıyla milli kültürün kırsal alana da 
ulaştırılması hedeflenmiştir (Keyder, 1998). Dolayısıyla eğitim ve kültürel 
kurumlar da Cumhuriyet’in erken döneminde milli kültürün inşa sürecinde 
toplumsallaştırıcı, disipline edici ve yaygınlaştırıcı bir fonksiyona sahip 
olmuştur. Dil ve tarih politikaları, eğitim ile birleştirilerek ulusal kimliğin 
kurumsal alt yapısına zemin hazırlamıştır. 

Bu çerçevede eğitim ve kültürel kurumlar, erken Cumhuriyet döneminde 
yalnızca bilgi aktaran yapılar değil; aynı zamanda bireyi siyasal topluluğun 
normlarına göre şekillendiren disipliner mekanizmalar olarak işlev görmüştür. 
Okul, Halkevi ve halk eğitimi faaliyetleri aracılığıyla yurttaşlık bilinci, modern 
yaşam pratikleri ve milli aidiyet duygusu birlikte üretilmiş; böylece kültürel 
dönüşüm kurumsal süreklilik kazanmıştır. Eğitim yoluyla aktarılan bu 
değerler, bireyin devletle kurduğu ilişkiyi rasyonel ve yasal-ussal bir zemine 
oturturken, aynı zamanda modernleşme ideolojisinin toplumsal meşruiyetini 
de pekiştirmiştir.

Bununla birlikte bu kurumsal yaygınlaştırma süreci, kültürel farklılıkları 
kapsayan bir eğitim anlayışından ziyade, merkezî olarak tanımlanmış bir milli 
kültür tasavvurunu esas almıştır. Bu durum, eğitim ve kültürel kurumları birer 
toplumsal entegrasyon aracı haline getirirken, farklı deneyim ve kimliklerin 
görünürlüğünü sınırlayan bir etki de yaratmıştır. Dolayısıyla erken Cumhuriyet 
döneminde eğitim, hem modern yurttaşın inşasında kurucu bir rol üstlenmiş 
hem de kültürün siyasal bir özne olarak toplum üzerinde kurduğu düzenleyici 
ve yönlendirici etkiyi derinleştiren temel alanlardan biri olmuştur.

Ulusal Estetiğin Kurulması: Milli Sanat ve Halk Kültürü

Cumhuriyetin erken dönemlerinde dil, tarih ve eğitim politikalarının 
yanı sıra sanat ve folklor da milli kültürün inşasında sosyolojik fonksiyonu 
olan alanlardır. Yalnızca metinler, müfredatlar ve birtakım organizasyonlar 
üzerinden değil; aynı zamanda estetik tercihler, bedensel pratikler ve gündelik 
yaşam biçimleri üzerinden de toplumsallaşma süreci sağlanmıştır. Böylece 
milli kültür ideolojik bir çerçeve olmanın ötesine geçerek gündelik hayatta 
deneyimlenen ve içselleştirilen bir kültürel gerçeklik haline gelmiştir (Bora, 
2017).



166  . Merve Türkan Bilgir

Bu dönemde modernleşme ideolojisinin bir taşıyıcısı olarak resim, 
heykel, müzik, tiyatro gibi sanatsal alanlar bir taraftan Batılı estetik anlayışı 
temsil ederken, diğer taraftan da milli içerikle harmanlanmıştır. Batılı estetik 
anlayışlarına ulusal ve milli bir kimlik kazandırılmaya çalışılmıştır. Bu sürece 
Ankara Devlet Konservatuarı ve Musiki Muallim Mektebi gibi kuruluşlar 
üzerinden eğitim temelli bir içerik kazandırılmıştır. Bu süreçte ayrıca halk 
kültürünün unsurları, milli kültürün özünü temsil eden alanlardan biri olarak 
tanımlanmış, halk türküleri, masallar, kıyafetler kültürel değerler olarak 
görülmüştür (Öztürkmen, 1998). Bu durum, Hobsbawn’ın (1983) “icat edilmiş 
gelenekler” kavramı kapsamında bir anlamda devlet kanalıyla oluşturulmuş 
temsili bir kültür repertuarına dönüştürülmüştür. 

 Sanat ve halk kültürünün gündelik hayattaki toplumsallaştırma 
sürecinde, halkevleri etkili mekanizmalardan biri olmuştur. Halkevlerinde 
düzenlenen tiyatro oyunları, müzik dinletileri, halk oyunu kursları, sergiler, 
modern Cumhuriyetin batılı ve milli kültürlerle bezeli estetik anlayışını 
topluma ulaştırmada etkili olmuştur. Bireyler bu faaliyetlerde yalnızca izleyici 
değil aynı zamanda katılımcı da olarak sanatsal faaliyetlerde aktif olarak görev 
almıştır (Çeçen, 1990). Bu durum toplumun Cumhuriyet’in sanat anlayışını 
benimsemesini kolaylaştırmıştır. Bu bağlamda sanatsal ve folklorik faaliyetler 
de temsili ve estetik unsurları ile Türk toplumunun Cumhuriyet’in modern ve 
milli kültürünün toplumsallaştırıcı mekanizmaları arasında yer almıştır. 

Bu bağlamda erken Cumhuriyet döneminde sanat ve folklor, yalnızca 
kültürel mirasın korunmasına yönelik alanlar değil; aynı zamanda toplumsal 
davranış kalıplarını, estetik beğeniyi ve kamusal görünürlüğü yeniden 
düzenleyen disipliner araçlar olarak işlev görmüştür. Giyim kuşamdan 
beden diline, kamusal törenlerden seremonilere kadar uzanan bu estetik 
müdahaleler, modern ve milli kimliğin gündelik hayatta görünür kılınmasını 
amaçlamıştır. Böylece sanat ve folklor, bireyin yalnızca ne düşündüğünü değil, 
nasıl göründüğünü ve nasıl davrandığını da belirleyen normatif bir çerçeve 
üretmiştir. Bu durum, kültürün sembolik olduğu kadar bedensel ve mekânsal 
boyutlarıyla da siyasallaştırıldığını göstermektedir.

Öte yandan bu estetik ve folklorik inşa süreci, resmi kültür ile halkın 
gündelik yaşantısından süzülen organik kültür arasında her zaman sorunsuz 
bir uyum yaratmamıştır. Devletin seçici biçimde tanımladığı “milli” folklor 
anlayışı, yerel ve bölgesel kültürel pratikleri dönüştürürken, kimi zaman da 
bu pratikleri homojenleştirerek temsil etmiştir. Bu bağlamda sanat ve halk 
sanatı, ulusal birlik fikrini güçlendiren bir araç olmanın yanı sıra, kültürel 
farklılıkların sınırlandırıldığı ve yeniden kodlandığı bir müdahale alanı olarak 
da okunabilir. Dolayısıyla erken Cumhuriyet döneminde sanat ve folklor, 
ulus inşasının estetik cephesini oluştururken, kültürün siyasal bir özne olarak 
işleyişini gündelik hayatın en görünür katmanlarında yeniden üretmiştir.



 . 167Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Sonuç

Erken Cumhuriyet döneminde kültür, yalnızca modernleşme sürecine eşlik 
eden ikincil bir alan değil; bizzat siyasal iktidarın kendini kurduğu, meşrulaştırdığı 
ve yeniden ürettiği temel bir toplumsal düzlem olarak işlev görmüştür. Dil, 
tarih, eğitim ve sanat alanlarında yürütülen politikalar, kültürün bu dönemde 
bir milletin var ettiği doğal bir miras olmanın ötesine geçerek devlet eliyle 
tanımlanan, düzenlenen ve yönlendirilen aktif bir siyasal özneye dönüştüğünü 
göstermektedir. Bu yönüyle kültür, erken Cumhuriyet modernleşmesinin hem 
taşıyıcısı hem de sınır koyucusu olmuştur.

Dil devrimiyle kolektif belleğin dilsel kodları yeniden inşa edilmiş; tarih 
yazımıyla ulusal hafıza seçici bir süreklilik içinde kurgulanmış; eğitim ve kültürel 
kurumlar aracılığıyla bu yeni kimlik gündelik hayatın içine nüfuz ettirilmiştir. 
Sanat ve folklorik unsurlar ise bu sürecin estetik ve sembolik boyutunu oluşturarak, 
modern ve milli kimliğin görünür ve deneyimlenebilir hale gelmesini sağlamıştır. 
Böylece kültür, yalnızca ideolojik bir söylem değil, toplumsal pratikler yoluyla 
içselleştirilen bir yaşam tarzı olarak yapılandırılmıştır.

Bu bütüncül kültür politikası kısa vadede ulus-devletin kurucu ihtiyaçlarına 
yanıt vermiş; dağılmış bir imparatorluk bakiyesinden ortak bir kimlik ve aidiyet 
üretme kapasitesini göstermiştir. Ancak aynı süreç, kültürel farklılıkları sınırlayan, 
farklı etnik ve dinsel aidiyetleri merkezî ulusal anlatının dışında bırakan disipliner 
bir çerçeveyi de beraberinde getirmiştir. Kültürün siyasal bir özne olarak bu denli 
merkezileştirilmesi, Türkiye’nin ilerleyen dönemlerde karşılaştığı merkez-çevre 
gerilimlerinin, kimlik çatışmalarının ve kültürel aidiyet krizlerinin de tarihsel 
arka planını oluşturmuştur.

Erken Cumhuriyet deneyimi, kültürün modern ulus-devlet inşasında nötr 
bir alan olmadığını; aksine siyasal iktidarın toplumu dönüştürme kapasitesinin 
en etkili araçlarından biri olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Bu bağlamda 
kültür, erken Cumhuriyet’te yalnızca modernleşmenin dili değil, aynı zamanda 
modernliğin kendisini üreten kurucu bir siyasal pratik olarak değerlendirilmelidir. 
Bu tespit, Türkiye’de uluslaşma sürecini anlamak kadar, güncel kültür ve kimlik 
tartışmalarını sosyolojik bir süreklilik içinde okuyabilmek açısından da imkân 
sunmaktadır.

Sonuç olarak; Erken Cumhuriyet döneminde dil, tarih, eğitim ve sanat 
alanındaki sistematik uygulamalar, devletin homojen bir toplum yaratma 
idealinin kapsamlı bir yansımasıdır. Pozitivist/metafizikten arındırılmış ve 
rasyonalist yöntemlerle bizzat devlet eliyle inşa edilen bu modern Türk kimliği, bir 
yandan dağılmakta olan bir imparatorluk bakiyesinden dinamik bir siyasal özne 
yaratmayı başarmış; diğer yandan ise kültürel farklılıkları merkeziyetçi ve seküler 
bir potada eriterek Türkiye’nin modernleşme serüveninin temel karakterini tayin 
etmiştir. Bu dönemde yürütülen kültür politikaları, birer idari karardan ziyade, 
modern Türkiye’nin ruhunu şekillendiren kurucu birer irade beyanıdır.



168  . Merve Türkan Bilgir

Kaynakça

Aytürk, İ. (2004). Turkish linguists against the West: The origins of linguistic nationa-
lism in Atatürk’s Turkey. Middle Eastern Studies, 40(6), 1–25.

Berkes, N. (2002). Türkiye’de çağdaşlaşma. Yapı Kredi Yayınları.

Bora, T. (2017). Cereyanlar: Türkiye’de siyasal ideolojiler. İletişim Yayınları.

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power. Harvard University Press.

Copeaux, É. (1998). Türk tarih tezinden Türk-İslam sentezine. Tarih Vakfı Yurt Ya-
yınları.

Çeçen, A. (1990). Halkevleri. Gündoğan Yayınları.

Çolak, Y. (2004). Language policy and official ideology in early Republican Turkey. 
Middle Eastern Studies, 40(6), 67–91.

Durkheim, É. (2016). Eğitim ve Sosyoloji. Pinhan Yayıncılık.

Foucault, M. (1980). Power/knowledge: Selected interviews and other writings. Pant-
heon.

Gellner, E. (1983). Nations and nationalism. Cornell University Press.

Gramsci, A. (1971). Selections from the prison notebooks. International Publishers.

Gökalp, Z. (2018). Türkçülüğün Esasları. İstanbul: Karbon Kitaplar.

Halbwachs, M. (1992). On collective memory. University of Chicago Press.

Hobsbawm, E. (1983). Introduction: Inventing traditions. In E. Hobsbawm & T. Ran-
ger (Eds.), The invention of tradition (pp. 1–14). Cambridge University Press.

İnal, K. (2008). Eğitim ve ideoloji. Kalkedon Yayınları.

Kaplan, İ. (2005). Türkiye’de millî eğitim ideolojisi. İletişim Yayınları.

Keyder, Ç. (1998). Türkiye’de devlet ve sınıflar. İletişim Yayınları.

Lewis, G. (1999). The Turkish language reform: A catastrophic success. Oxford Uni-
versity Press.

Öztürkmen, A. (1998). Türkiye’de folklor ve milliyetçilik. Boğaziçi Üniversitesi Yayın-
ları.

Tekelioğlu, O. (2001). The rise of a spontaneous synthesis: The historical background 
of Turkish popular music. Middle Eastern Studies, 37(3), 93–112.

Weber, M. (2023). Bürokrasi ve Otorite. Adres Yayınları.

Zürcher, E. J. (2017). Modernleşen Türkiye’nin tarihi. İletişim Yayınları.



Bölüm
11

EVDE HASTA BAKIMIN PSİKOSOSYAL 
BOYUTLARI

Gülşah Şükran Kale Yolcu1

1  Dr. Öğretim Görevlisi, Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Nazilli Sağlık 
Hizmetleri MYO
gulsah.kale@adu.edu.tr, https://orcid.org/0000-0001-8940-7744



170  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

1. Giriş

Sağlık hizmetlerinin sunum biçimi, toplumsal, demografik ve ekonomik 
dönüşümlerle birlikte önemli ölçüde değişim göstermiştir. Özellikle yaşlanan 
nüfus, kronik hastalıkların yaygınlaşması, sağlık hizmetlerine erişimde ya-
şanan eşitsizlikler ve artan sağlık harcamaları, bakım hizmetlerinin hastane 
merkezli yapıdan ev temelli modellere doğru evrilmesine neden olmuştur. 
Bu dönüşüm yalnızca sağlık sistemlerinin organizasyonunu değil, bireylerin 
gündelik yaşam pratiklerini, aile içi ilişkilerini ve toplumsal rollerini de de-
rinden etkilemektedir. Bu bağlamda evde bakım, yalnızca tıbbi bir hizmet 
alanı olarak değil; psikolojik, sosyal, kültürel ve etik boyutları içeren çok yön-
lü bir bakım süreci olarak incelenmelidir.

Ev temelli bakımın yaygınlaşmasında, sağlık sistemlerine ilişkin yapısal 
dönüşümlerin yanı sıra sosyo-kültürel dinamikler de belirleyici olmaktadır. 
Özellikle Türkiye gibi geleneksel aile yapısının görece korunduğu toplumlar-
da, bakım sorumluluğunun aile içinde üstlenilmesi toplumsal olarak kabul 
gören bir normdur. Bu bağlamda kurumsal bakım hizmetleri çoğu zaman 
“terk edilme” ya da “yetersiz aile desteği” algısıyla ilişkilendirilmekte; hasta 
yakınları açısından kurumsal bakım, toplumsal damgalanma riski taşıyan 
bir seçenek olarak değerlendirilebilmektedir. Dolayısıyla evde bakım, yal-
nızca bir hizmet modeli değil, aynı zamanda kültürel değerler, aile yapısı ve 
toplumsal beklentilerle şekillenen bir bakım pratiği olarak öne çıkmaktadır.

Evde bakım, bireyin kendi yaşam alanında, çoğu zaman aile üyeleri ta-
rafından sağlanan bir bakım biçimi olarak tanımlanabilir. Bu bakım mode-
li, hastanın yaşam kalitesini artırmayı, bağımsızlığını mümkün olduğunca 
korumayı ve sağlık hizmetlerine erişimini kolaylaştırmayı hedeflemektedir. 
Ancak bu süreç, bakım veren bireyler açısından önemli ölçüde psikososyal 
yükler doğurmaktadır. Dolayısıyla evde bakımın yalnızca hasta odaklı değil, 
bakım verenlerin deneyimleri, duygusal yükleri ve toplumsal konumları dik-
kate alınarak ele alınması gerekmektedir.

Evde hasta bakımında psikososyal destek, hastalığın yalnızca biyome-
dikal yönlerine değil; bireyin duygusal, bilişsel ve sosyal gereksinimlerine de 
yanıt vermeyi amaçlayan bütüncül bir yaklaşımı zorunlu kılmaktadır. Yapı-
lan çalışmalar, özellikle kronik ve ilerleyici hastalık süreçlerinde bakım ve-
renlerin, profesyonel sağlık çalışanlarına benzer biçimde yoğun duygusal yük 
taşıdıklarını göstermektedir. Hemşireler ve aile üyeleri, hastanın hastalıkla 
ilişkili kaygılarını, belirsizliklerini ve duygusal tepkilerini yönetmeye çalışır-
ken aynı zamanda kendi psikolojik sınırlarını korumak durumundadır. An-
cak bakım sürecinde yoğun iş yükü, zaman kısıtlılığı, rol belirsizliği ve destek 
mekanizmalarının yetersizliği, psikososyal bakımın etkinliğini ciddi biçimde 
sınırlamaktadır. Özellikle hastalığın seyrine bağlı olarak ortaya çıkan kritik 
geçiş dönemlerinde—örneğin tedavinin sonlandırılması ya da palyatif bakı-



 . 171Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

ma geçiş aşamalarında—hem hasta hem de bakım veren açısından duygusal 
gereksinimler belirgin biçimde artmaktadır. Bu noktada güvene dayalı ilişki 
kurma, etkili iletişim ve duygusal sınırları koruyarak destek sunabilme bece-
rileri, bakımın niteliğini belirleyen temel unsurlar olarak öne çıkmaktadır. 
Bu nedenle evde bakım hizmetlerinin yalnızca bireysel çabalarla değil; disip-
linler arası işbirliği, sürekli mesleki eğitim ve kurumsal destek mekanizmala-
rı aracılığıyla yapılandırılması gerekmektedir (Botti ve ark., 2006).

Bu bölümün amacı, evde hasta bakımının psikososyal boyutlarını çok 
yönlü bir perspektiften değerlendirerek; bakım alan bireyler ile bakım veren-
lerin yaşantılarını, karşılaştıkları psikolojik, sosyal ve kültürel dinamikler 
bağlamında incelemektir. Bu doğrultuda, evde bakımın kavramsal temelleri, 
psikolojik etkileri, bakım verenlerin rolleri ve destek gereksinimleri ile sosyal 
bağlamı bütüncül bir yaklaşımla ele alınacaktır.

2. Hastalık Psikolojisi ve Bakım Verenlerin Destekleyici Rolü

Hastalık, bireyin yalnızca bedensel işlevlerini değil, aynı zamanda psi-
kolojik bütünlüğünü, benlik algısını ve yaşamla kurduğu ilişkiyi de derinden 
etkileyen bir deneyimdir. Özellikle kronik ya da yaşamı tehdit eden hasta-
lıklar, bireyde kaygı, korku, çaresizlik ve kontrol kaybı gibi yoğun duygusal 
tepkilere yol açabilmektedir. Hastalık süreci, bireyin gündelik rollerini yerine 
getirme kapasitesini sınırlarken, bağımsızlık duygusunun zedelenmesine ve 
benlik saygısının azalmasına neden olabilmektedir (Taylor, 2018). Bu yönüyle 
hastalık, yalnızca fizyolojik bir durum değil, aynı zamanda psikososyal bir 
kriz olarak değerlendirilmelidir.

Bu süreçte bireyin algıladığı sosyal destek, psikolojik uyumun en belir-
leyici unsurlarından biridir. Aile üyeleri ve bakım verenler, hastanın duy-
gusal gereksinimlerine yanıt verme, güven duygusu sağlama ve belirsizlikle 
baş etmesine yardımcı olma açısından merkezi bir rol üstlenmektedir. Em-
patik iletişim, duyguların yargılanmadan ifade edilebilmesi ve hastanın ka-
rar alma süreçlerine aktif katılımının desteklenmesi, psikolojik iyilik hâlini 
güçlendiren önemli faktörlerdir (Helgeson ve Cohen, 1996). Bununla birlik-
te, bakım verenlerin aşırı koruyucu veya kontrol edici tutumları, hastanın 
özerklik duygusunu zedeleyerek psikolojik sıkıntıları derinleştirebilmektedir. 
Bu nedenle bakım sürecinin sağlıklı bir biçimde sürdürülebilmesi, yalnızca 
hastanın değil, bakım verenin de psikososyal ihtiyaçlarının gözetilmesini ge-
rektirmektedir. Bakım verenler sıklıkla duygusal tükenmişlik, stres ve sosyal 
izolasyon yaşamaktadır. Bu durum, bakım kalitesini olumsuz etkileyebilece-
ği gibi, bakım verenin kendi sağlığını da riske atmaktadır. Profesyonel danış-
manlık, psikoeğitim programları ve sosyal destek ağları, hem bakım verenin 
güçlendirilmesine hem de bakım sürecinin sürdürülebilirliğine katkı sağla-
maktadır.



172  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

Evde bakım süreci yalnızca tıbbi müdahalelerle sınırlı olmayan, çok bo-
yutlu bir bakım pratiği olarak ele alınmalıdır. Psikososyal destek, bakımın 
ayrılmaz bir bileşeni olup, bakım alan bireyin yaşam kalitesini artırmanın 
yanı sıra bakım verenin ruhsal iyilik hâlini korumada da temel bir rol üst-
lenmektedir. Bu nedenle evde bakım hizmetlerinin, bireyin bütüncül gerek-
sinimlerini dikkate alan, disiplinlerarası iş birliğine dayalı ve sürdürülebilir 
bir yaklaşımla yapılandırılması büyük önem taşımaktadır.

3. Evde Bakımın Kavramsal ve Kuramsal Çerçevesi

3.1. Evde Bakım Kavramı

Evde bakım hizmetleri, bakım gereksinimi olan bireyin kendi yaşam 
ortamında desteklenmesini esas alan ve bakım verenlerin üzerindeki yükü 
azaltmayı hedefleyen bütüncül bir hizmet modeli olarak tanımlanmakta-
dır. Bu hizmetler; fizyolojik, tıbbi, psikososyal ve sosyal boyutları kapsayan 
çok yönlü bir bakım anlayışına dayanmaktadır (Bektaş ve Çelik, 2019). Evde 
bakım, bireyin yalnızca sağlık gereksinimlerinin karşılanmasını değil, aynı 
zamanda yaşam kalitesinin korunmasını ve mümkün olduğunca bağımsızlı-
ğının sürdürülmesini hedeflemektedir.

Evde bakım uygulamaları, bireyin kendi yaşam alanında sunulması 
nedeniyle hem hasta hem de bakım veren açısından farklı dinamikleri kap-
samaktadır. Bu bakım türü, profesyonel sağlık hizmetlerinin yanı sıra aile 
üyeleri tarafından sağlanan gündelik bakım pratiklerini de kapsamaktadır. 
Dolayısıyla evde bakım, yalnızca tıbbi müdahaleleri içeren bir süreç değil; 
sosyal ilişkiler, aile içi roller ve bakım sorumluluğunun paylaşımıyla doğru-
dan ilişkili bir yapıdır. Literatürde evde bakım; tıbbi bakım, kişisel bakım, 
psikososyal destek ve sosyal hizmet bileşenlerinden oluşan bütüncül bir yak-
laşım olarak ele alınmaktadır.

Evde bakım uygulamalarının yaygınlaşmasında çeşitli yapısal etkenler 
rol oynamaktadır. Nüfusun yaşlanması, kronik hastalıkların artışı, hasta-
nede yatış sürelerinin kısalması, sağlık hizmetlerinin maliyetindeki artış ve 
bireylerin kendi yaşam alanlarında bakım görme isteği bu süreci hızlandıran 
temel faktörler arasında yer almaktadır. Bu durum bakım sorumluluğunun 
önemli ölçüde aile bireylerine devredilmesine yol açarak özellikle bakım ve-
renlerin fiziksel, duygusal ve sosyal açıdan yüklenmesine neden olmakta; ba-
kımın sürdürülebilirliğini zorlaştırmaktadır.

3.2. Psikososyal Yaklaşım ve Biyopsikososyal Model

Psikososyal yaklaşım, bireyin sağlık durumunu yalnızca biyolojik göster-
gelerle açıklamak yerine, psikolojik ve sosyal boyutları da kapsayan bütüncül 
bir değerlendirme sunar. Bu yaklaşımın kuramsal temelini oluşturan biyopsi-
kososyal model, hastalığın yalnızca fizyolojik süreçlerden ibaret olmadığını; 
bireyin duygusal tepkileri, sosyal ilişkileri ve çevresel koşullarıyla birlikte ele 



 . 173Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

alınması gerektiğini savunur.

Evde bakım bağlamında bu model, bakım alan bireyin ruhsal durumu, 
yaşam doyumu, sosyal ilişkileri ve toplumsal konumunun yanı sıra bakım 
verenin psikolojik yükü, stres düzeyi ve destek sistemlerini birlikte değerlen-
dirmeyi mümkün kılmaktadır. Bu yönüyle evde bakım, yalnızca tıbbi bir uy-
gulama değil, çok boyutlu bir sosyal etkileşim alanıdır.

Evde bakım alan bireyler ve bakım verenlere yönelik yapılan araştırma-
lar, bu grupların önemli bir bölümünün engellilik raporu, bakım maaşı veya 
diğer sosyal haklardan yeterince yararlanamadığını ortaya koymaktadır. Bu 
durum, bakım gereksinimi olan bireylerin ve bakım verenlerin sosyal koruma 
mekanizmalarına erişiminde yapısal sorunlar bulunduğunu göstermektedir. 
Araştırmalar ayrıca, bakımın büyük ölçüde aile üyeleri tarafından üstlenildi-
ğini, ancak bu bakımın çoğu zaman ekonomik, psikolojik ve eğitsel destek-
ten yoksun biçimde sürdürüldüğünü ortaya koymaktadır. Bakım verenlerin 
önemli bir kısmı, bakım sürecine ilişkin yeterli bilgiye sahip olmadıklarını, 
özellikle hastalık yönetimi, fiziksel bakım ve duygusal destek alanlarında 
kendilerini yetersiz hissettiklerini ifade etmektedir. Bu durum, hem bakım 
verenin hem de bakım alan bireyin yaşam kalitesini olumsuz yönde etkile-
mektedir.

Bu bağlamda sosyal hizmet uzmanlarının evde sağlık hizmetleri ekiple-
rine etkin biçimde dâhil edilmesi büyük önem taşımaktadır. Sosyal hizmet 
uzmanları, bakım verenlerin danışmanlık, yönlendirme ve sosyal destek ge-
reksinimlerinin karşılanmasında kilit bir rol üstlenmektedir. Ayrıca bakım 
verenlerin büyük bir bölümünün, yasal olarak mevcut olmasına rağmen ba-
kım ödeneği ve diğer sosyal destek mekanizmalarından yararlanamadığı dik-
kate alındığında, kurumlar arası koordinasyonun güçlendirilmesi gerekliliği 
ortaya çıkmaktadır. Sağlık ve sosyal hizmet sistemleri arasında kurulacak 
etkin iş birliği, bakım verenlerin desteklenmesini ve bakım hizmetlerinin ni-
teliğinin artırılmasını mümkün kılacaktır. Bununla birlikte bakım verenlere, 
evde bakım hizmetleri alanında eğitimli profesyonellerin yer aldığı kurumsal 
olarak yapılandırılmış ekipler ile bakım sürecine ilişkin eğitim ve danışman-
lık sağlanması önem taşımaktadır. 

Amerikan Sosyal Hizmet Uzmanları Derneği (NASW) evde sağlık ba-
kımı kapsamındaki sosyal hizmetlerin odaklandığı hasta sorunlarını şöyle 
tanımlamaktadır:  

·	 Hasta ile ailesinin hastalık ve işlevsel durumdaki değişime karşı 
uyumsuz ya da olumsuz tepkileri,  

·	 Mesleki ve eğitimsel sorunlar, 

·	 Finansal sorunlar, 



174  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

·	 Bakım verme ile ilgili sorunlar, 

·	 Yetersiz barınma ve yaşam ortamı ile ilgili düzenlemeler, 

·	 Tıbbi bakıma erişimdeki engeller, 

·	 Fiziksel, cinsel ve duygusal ihmal ve istismar, 

·	 Madde kötüye kullanımı, 

·	 Diğer psikiyatrik hastalıklar ve 

·	 İlişkisel sorunlar. 

Blanchard’a göre sosyal hizmet uzmanları, sahip oldukları iletişim be-
cerileri, bireyler ve gruplarla etkili biçimde çalışabilme yetkinlikleri, araştır-
ma–değerlendirme ve raporlama konusundaki donanımları ile sistem kura-
mı, sosyal refah politikaları ve mikro–makro düzeydeki toplumsal süreçlere 
ilişkin bilgileri sayesinde evde sağlık hizmetleri ekipleri içerisinde önemli ve 
tamamlayıcı bir role sahiptir. Bu çok yönlü uzmanlık alanı, sosyal hizmet uz-
manlarını evde bakım hizmetlerinin planlanması ve uygulanmasında kilit 
aktörlerden biri hâline getirmektedir (akt. Zengin, 2016). 

3.3. Hasta–Bakım Veren İlişkisinde Stres ve Başa Çıkmanın İşlemci 
Modeli

Kronik hastalıklar ve uzun süreli bakım gereksinimleri, yalnızca hasta 
bireyin değil, aynı zamanda bakım verenin de psikolojik, duygusal ve sosyal 
yaşamını derinden etkileyen süreçlerdir. Bu bağlamda Lazarus ve Folkman 
tarafından geliştirilen stres ve başa çıkmanın işlemci modeli, hasta–bakım 
veren ilişkisinde yaşanan psikososyal süreçleri anlamada temel bir kuramsal 
çerçeve sunmaktadır. Model, stresin doğrudan olaylardan değil, bireyin bu 
olayları nasıl algıladığı ve değerlendirdiğinden kaynaklandığını vurgular.

Hasta birey açısından hastalık; bedensel işlev kaybı, bağımlılık ve belir-
sizlik duygularını beraberinde getirirken, bakım veren açısından artan so-
rumluluklar, rol değişimleri ve duygusal yük temel stres kaynaklarını oluş-
turmaktadır. Birincil değerlendirme sürecinde bireyler, hastalığı tehdit edi-
ci, zararlı ya da yönetilebilir bir durum olarak algılayabilmektedir. Örneğin 
hastalığın ilerleyici ve kontrol edilemez olarak değerlendirilmesi, hem hasta 
hem de bakım veren için yoğun kaygı ve çaresizlik duygularını tetikleyebil-
mektedir.

İkincil değerlendirme aşamasında ise bireyin söz konusu stresle başa çık-
ma kapasitesi ön plana çıkar. Bakım verenin sosyal destek düzeyi, bilgiye eri-
şimi, önceki deneyimleri ve psikolojik dayanıklılığı bu süreci belirleyen temel 
unsurlardır. Bu aşamada kullanılan başa çıkma stratejileri problem odaklı ya 
da duygu odaklı biçimde ortaya çıkabilmektedir. Tedavi sürecine aktif katı-



 . 175Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

lım, bakım planlarının oluşturulması ve destek arayışı problem odaklı başa 
çıkma örnekleri arasında yer alırken; kabullenme, duyguları paylaşma ya da 
duygusal geri çekilme duygu odaklı stratejiler arasında sayılmaktadır.

Evde sağlık hizmeti alan hastaların bakım verenlerinde bakım yükünün 
incelendiği bir çalışmada (Dağdeviren, Demir, Adahan, Dağdeviren ve Tekin, 
2020) bakım verenlerin büyük bir bölümünde bakım yükünün yüksek düzey-
de olduğu saptanmış; bu durumun tükenmişlik, güçsüzlük ve çaresizlik duy-
gularıyla birlikte seyrettiği belirlenmiştir. Ayrıca bakım verenlerin önemli bir 
kısmının bakım sürecine ilişkin eğitim, danışmanlık ve profesyonel destek 
gereksinimi duyduğu ortaya konmuştur.

Bakım verenler için durum yalnızca fiziksel ve psikolojik yükü değil, 
gündelik yaşamları ile sosyal ilişkilerini doğrudan etkileyen ve finansal yük-
leri de getiren bir durum olarak deneyimlenmektedir. Bakım verenin de ba-
kım alan hasta birey kadar eve bağlanması, gündelik hayatını kendi kontro-
lünde özgürce yaşayamaması, çalışma yaşamının aksaması ya da tamamen 
bozulması, bununlar bağlantılı ekonomik kayıplar ile bakım alanın sağlık 
durumu kaynaklı ek maddi yükler kritik rol oynamaktadır. 

Sonuç olarak stres ve başa çıkmanın işlemci modeli, hasta ve bakım veren 
arasındaki etkileşimi dinamik ve çok boyutlu bir süreç olarak ele almakta; 
psikososyal uyumun anlaşılmasına önemli katkılar sunmaktadır. Bu model, 
evde bakım sürecinde yalnızca tıbbi gereksinimlerin değil, bireyin duygusal 
ve bilişsel ihtiyaçlarının da dikkate alınması gerektiğini vurgulamakta ve ba-
kımın bütüncül bir yaklaşımla ele alınmasının önemini ortaya koymaktadır.

4. Evde Bakımın Psikososyal Boyutları

4.1. Bakım Alan Bireyin Psikolojik Deneyimleri

Evde bakım alan bireyler, fiziksel işlev kayıplarının yanı sıra çok yönlü 
psikolojik zorlanmalarla da karşı karşıya kalmaktadır. Özellikle kronik has-
talıklar, bireyin yalnızca bedensel kapasitesini değil; benlik algısını, bağım-
sızlık duygusunu ve yaşamla kurduğu ilişkiyi de derinden etkilemektedir. 
Hastalığın ilerleyici niteliği, bireyde kontrol kaybı, belirsizlik ve çaresizlik 
duygularını tetikleyerek psikolojik kırılganlığı artırmaktadır. Birçok hastalık 
grubunda çeşitli psikososyal değişiklikler görülmekle birlikte kronik hastalı-
ğı olan bireyler üzüntü, öfke, çaresizlik, umutsuzluk, kaygı, ölüm korkusu, içe 
kapanma, yalnızlık, sosyal yalıtılmışlık, depresif duygu durum içine girmek-
tedirler. Ayrıca aile ve iş yaşantısına ilişkin rol kaybı, maddi güç ve statü kay-
bı, benlik saygısında düşme, bağımlı olma kaygısı, beden imajında değişik-
lik, gündelik yaşam rutinin aksaması ve güven kaybı gibi birçok psikososyal 
problemle karşı karşıya kalmaktadırlar (Özdemir ve Taşçı, 2012). Özellikle 
bireyin kendisini ailesine “yük” olarak algılaması, suçluluk ve utanç duy-
gularını pekiştirmekte, tedaviye uyumu ve yaşam motivasyonunu olumsuz 



176  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

etkilemektedir. Bu süreçte hastanın öznel deneyimlerinin dikkate alınması, 
psikolojik iyilik hâlinin korunması açısından kritik öneme sahiptir. 

Bu bağlamda Chesler ve Barbarin tarafından geliştirilen stresle başa çık-
ma modeli, hastalık deneyiminin çok boyutlu yapısını anlamada önemli bir 
çerçeve sunmaktadır. Model, hastaların yaşadığı psikososyal zorlukları beş 
temel boyut üzerinden ele almaktadır. İlk olarak entelektüel boyut, bireyin 
hastalığına ilişkin bilgi düzeyini, tedavi sürecini anlama biçimini ve sağlık 
profesyonelleriyle kurduğu iletişimi kapsar. İkinci olarak pratik boyut, has-
taneye yatış, tıbbi işlemler, günlük yaşamın yeniden düzenlenmesi ve işlev-
sellik kaybı gibi somut deneyimleri içerir. Üçüncü olarak kişilerarası boyut, 
bireyin aile üyeleriyle, akranlarıyla ve yakın çevresiyle kurduğu ilişkilerde 
yaşanan değişimleri, özellikle bağımlılık–bağımsızlık dengesindeki dönü-
şümleri kapsar. Dördüncü olarak duygusal boyut, kaygı, korku, depresyon 
ve umutsuzluk gibi duygusal tepkileri ve bunlarla baş etme biçimlerini içe-
rir. Son olarak varoluşsal boyut, hastalığın yaşamın anlamı, gelecek algısı 
ve ölüm düşüncesi üzerindeki etkilerini kapsar. Bu boyut, bireyin yaşamını 
yeniden anlamlandırma sürecine işaret eder.

Bu çerçevede bakıldığında, evde bakım süreci yalnızca tıbbi müdaha-
lelerin yürütüldüğü bir alan değil; bireyin yaşamını yeniden yapılandırdığı, 
kimlik ve anlam arayışının yoğunlaştığı bir deneyim alanıdır. Dolayısıyla 
bakım sürecinde psikososyal destek, yalnızca semptomların hafifletilmesine 
yönelik değil, bireyin bütüncül iyilik hâlinin korunmasına yönelik bir yakla-
şım gerektirmektedir.

4.2. Evde Bakım Verenin Psikolojik Yükü

Evde bakım sürecinin en az görünür ancak en ağır boyutlarından biri, 
bakım veren bireylerin yaşadığı psikolojik yüklerdir. Bakım verenler çoğu 
zaman kendi yaşamlarını ikinci plana atarak yoğun bir sorumluluk üstlen-
mekte; bu durum zaman içinde duygusal tükenmişlik, kronik stres ve psiko-
lojik yıpranma ile sonuçlanabilmektedir. Özellikle bakım süresinin uzaması, 
belirsizlik ve gelecek kaygısı, bakım verenlerin ruhsal dayanıklılığını ciddi 
biçimde zorlamaktadır.

Bakım verenlerde sıkça gözlenen sorunlar arasında uyku bozuklukları, 
kaygı bozuklukları, depresif belirtiler ve sosyal izolasyon yer almaktadır. Bu 
durum, yalnızca bireysel bir sorun olarak değil, bakım sürecinin niteliğini 
doğrudan etkileyen bir faktör olarak değerlendirilmelidir. Bakım verenin 
ruhsal iyilik hâli zayıfladıkça, bakımın sürekliliği ve kalitesi de olumsuz yön-
de etkilenmektedir (Taşdelen ve Ateş, 2012).

Bu nedenle bakım verenlerin psikososyal açıdan desteklenmesi, evde ba-
kım hizmetlerinin temel bileşenlerinden biri olarak ele alınmalıdır. Psikoeği-
tim, danışmanlık hizmetleri, destek grupları ve profesyonel rehberlik, bakım 



 . 177Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

verenlerin hem duygusal dayanıklılığını artırmakta hem de bakım sürecini 
daha sürdürülebilir hâle getirmektedir. Böylelikle evde bakım, yalnızca hasta 
odaklı bir hizmet olmaktan çıkarak, bakım verenin de güçlendirildiği bütün-
cül bir destek sistemine dönüşebilmektedir.

4.3. Hastalık Deneyiminin Sosyal ve İlişkisel Boyutları

Hastalık deneyimi, bireyin yalnızca fiziksel sağlığını değil, aynı zaman-
da sosyal ilişkilerini, kimlik algısını ve toplumsal konumunu da derinden et-
kileyen çok boyutlu bir süreçtir. Özellikle kanser gibi yaşamı tehdit eden has-
talıklarda, bireyin aile üyeleriyle, akranlarıyla ve sosyal çevresiyle kurduğu 
ilişkiler önemli ölçüde dönüşüme uğramaktadır. Yapılan çalışmalar, hastalı-
ğın yalnızca biyolojik bir olgu olmadığını; bireyin sosyal dünyasını yeniden 
yapılandıran bir deneyim olarak ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır 
(Zebrack, Chesler ve Penn, 2007).

Kanser tanısı alan bireyler, özellikle ergenlik ve genç yetişkinlik dönem-
lerinde, gelişimsel olarak bağımsızlık ve kimlik inşasının yoğun olduğu bir 
süreçte hastalıkla karşı karşıya kalmaktadır. Bu durum, ebeveynlerle olan 
ilişkilerde belirgin değişimlere yol açabilmektedir. Bir yandan genç bireyler 
özerkliklerini korumaya çalışırken, diğer yandan hastalığın getirdiği fiziksel 
ve duygusal gereksinimler nedeniyle ebeveynlerine yeniden bağımlı hâle ge-
lebilmektedir. Bu ikili durum, hem bireyde hem de aile üyelerinde duygusal 
gerilim yaratmakta; özellikle ebeveynlerin koruyucu tutumları ile gençlerin 
bağımsızlık ihtiyacı arasında çatışmalar ortaya çıkabilmektedir. Bazı durum-
larda gençler, ebeveynlerini üzmemek ya da endişelendirmemek adına duy-
gularını bastırmakta ve yaşadıkları zorlukları paylaşmaktan kaçınmaktadır.

Hastalığın sosyal ilişkiler üzerindeki etkisi yalnızca aile ile sınırlı de-
ğildir. Okul, arkadaşlık ve romantik ilişkiler de bu süreçten doğrudan et-
kilenmektedir. Tedavi sürecinde eğitimden uzak kalma, akran ilişkilerinde 
kopukluklara ve sosyal izolasyona yol açabilmektedir. Akranların hastalık 
karşısındaki belirsiz ve çekingen tutumları, hastaların kendilerini “farklı” ya 
da dışlanmış hissetmelerine neden olabilmektedir. Bu durum, sosyal geri çe-
kilmeyi ve yalnızlık duygusunu derinleştirebilmektedir. Buna karşılık, ben-
zer deneyimleri yaşayan bireylerle kurulan ilişkiler, özellikle destek grupları 
aracılığıyla, aidiyet duygusunu güçlendiren önemli bir koruyucu unsur ola-
rak öne çıkmaktadır.

Hastalık sürecinde bireylerin kontrol algısı da önemli ölçüde sarsılmak-
tadır. Özellikle hastaneye yatış deneyimi, genç bireyler için özerklik kaybı, 
belirsizlik ve güçsüzlük duygularını beraberinde getirebilmektedir. Tedavi 
süreçlerinin belirsizliği, tıbbi müdahalelerin yoğunluğu ve bedensel sınırlı-
lıklar, bireyin yaşamı üzerindeki kontrol hissini zayıflatmaktadır. Bununla 
birlikte, bazı bireyler bilgiye erişim, tedavi sürecine aktif katılım ve sağlık 
profesyonelleriyle açık iletişim kurma yoluyla bu kontrol duygusunu yeniden 



178  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

inşa edebilmektedir. Bu süreç, bireyin kendi bedenine ve yaşamına ilişkin 
özne olma duygusunu güçlendirmektedir.

Araştırmalar, uzun vadede bu deneyimlerin bazı bireylerde “travma son-
rası büyüme” olarak adlandırılan olumlu dönüşümlere de zemin hazırlaya-
bildiğini göstermektedir. Zorlu yaşam deneyimlerinin ardından bireylerin 
yaşam önceliklerini yeniden değerlendirdikleri, ilişkilerine daha fazla anlam 
yükledikleri ve psikolojik dayanıklılıklarını güçlendirdikleri gözlemlenmek-
tedir. Bu yönüyle hastalık deneyimi, yalnızca kayıp ve kırılganlıkla değil, aynı 
zamanda yeniden yapılanma ve güçlenme potansiyeliyle de ilişkilidir.

Sonuç olarak, kanser gibi ciddi hastalıklar bireyin yalnızca bedensel 
sağlığını değil, sosyal ilişkilerini, kimlik algısını ve yaşamla kurduğu bağı 
da dönüştürmektedir. Bu nedenle evde bakım ve destek hizmetleri, yalnızca 
tıbbi gereksinimlere odaklanan dar bir çerçeveyle sınırlı kalmamalı; bireyin 
sosyal çevresi, psikolojik dayanıklılığı ve ilişkisel ihtiyaçlarını da kapsayan 
bütüncül bir yaklaşım temelinde yapılandırılmalıdır. Bu yaklaşım, hem has-
taların hem de bakım verenlerin yaşam kalitesini artırmada belirleyici bir rol 
oynayacaktır.

5. Toplumsal Cinsiyet Perspektifinden Evde Bakım

Evde bakım emeği, tarihsel ve toplumsal olarak kadınlıkla özdeşleşti-
rilmiş bir sorumluluk alanı olarak şekillenmiştir. Bakım verme pratiği çoğu 
zaman “doğal” bir kadınlık rolü olarak kabul edilmekte, bu durum ise bakım 
emeğinin görünmezleşmesine ve toplumsal olarak değersizleştirilmesine yol 
açmaktadır. Kadınlar, bakım sürecini çoğunlukla ahlaki bir sorumluluk ya 
da fedakârlık olarak içselleştirirken, bu emeğin ekonomik ve duygusal ma-
liyeti çoğu zaman göz ardı edilmektedir. Bu bağlamda evde bakım, yalnız-
ca bireysel bir görev değil, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini yeniden üreten 
yapısal bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Toplumsal cinsiyet temelli iş 
bölümü, bakım emeğinin büyük ölçüde kadınlar tarafından üstlenilmesine 
yol açmakta; bu durum kadınların eğitim, istihdam ve kamusal yaşama ka-
tılımını sınırlandırmaktadır. Bakım sorumluluğunun süreklilik arz etmesi, 
kadınların mesleki gelişimlerini sekteye uğratmakta, ekonomik bağımsızlık-
larını zayıflatmakta ve çoklu rol çatışmalarına neden olmaktadır. Erkekle-
rin bakım süreçlerine sınırlı katılımı ise bakımın “doğal” olarak kadınlara 
ait olduğu yönündeki toplumsal kabulleri pekiştirmektedir. Bu nedenle evde 
bakım hizmetlerinin toplumsal cinsiyet perspektifiyle ele alınması, bakım 
emeğinin görünür kılınması ve eşitlikçi politikaların geliştirilmesi açısından 
kritik bir öneme sahiptir.

Evde bakım uygulaması veren bireyler ile yapılan çalışmalar göstermek-
tedir ki bu hizmetlerdeki bakım yükü büyük ölçüde kadınlar tarafından üst-
lenilmekte, bu durum kadınların zaman, emek ve toplumsal yaşama katılım 
olanaklarını sınırlamaktadır. Bakım sorumluluğunun aile içinde kadınlara 



 . 179Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

yüklenmesi, hem ekonomik hem de sosyal açıdan eşitsizlikleri derinleştir-
mektedir. Bu nedenle bakım hizmetlerinin yalnızca bireysel sorumluluk 
olarak değil, kamusal bir yükümlülük olarak ele alınması; bakım emeğinin 
görünür kılınması ve kadınların istihdama katılımını destekleyecek sosyal 
politikaların geliştirilmesi gerekmektedir. Bakım işlerinin toplumsal cinsi-
yet eşitsizliklerini yeniden üretmeyecek biçimde yapılandırılması; devletin, 
erkeklerin ve kurumların bakım sorumluluğunu paylaşmasını öngören po-
litikaların geliştirilmesi büyük önem taşımaktadır. Bu doğrultuda, kamusal 
bakım hizmetlerinin güçlendirilmesi ve kadınların istihdama katılımını des-
tekleyici sosyal politikaların hayata geçirilmesi, toplumsal cinsiyet eşitliği-
nin sağlanması açısından temel bir gereklilik olarak öne çıkmaktadır (Özateş 
Gelmez, 2016; ).

6. Evde Bakımda Etik

Evde bakım süreci, yalnızca teknik bir sağlık hizmeti sunumunu değil, 
aynı zamanda karmaşık etik sorunları da beraberinde getirmektedir. Bu bağ-
lamda bireyin mahremiyet hakkı, özerkliği ve karar verme kapasitesi ile ba-
kım verenin sorumlulukları arasında hassas bir denge kurulması gerekmek-
tedir. Özellikle bilişsel işlevlerde gerileme yaşayan bireylerde, karar verme ye-
tisinin sınırlanması etik açıdan önemli tartışmaları gündeme getirmektedir. 
Aynı zamanda bakım verenin artan sorumlulukları, bakım yükü ve duygusal 
tükenmişliği, istemeden de olsa ihmal ya da kötü muamele riskini artırabil-
mektedir.

Evde bakım sürecinde etik sorunların yönetilmesi, yalnızca bireysel far-
kındalıkla değil, aynı zamanda kurumsal rehberlik ve profesyonel destekle 
mümkündür. Düzenli izleme, süpervizyon, etik danışmanlık ve bakım veren-
lere yönelik destek mekanizmaları, bu sürecin sağlıklı yürütülmesi açısından 
kritik öneme sahiptir. Ayrıca bakım alan bireyin mahremiyetine saygı göste-
rilmesi, onurunun korunması ve karar süreçlerine mümkün olduğunca dâhil 
edilmesi, etik bakım anlayışının temelinde yer almaktadır.

7. Psikososyal Destek ve Müdahale Yaklaşımları

Evde bakım sürecinde psikososyal destek, hem bakım alan hem de ba-
kım veren bireyler için koruyucu ve güçlendirici bir işlev üstlenmektedir. 
Stresle başa çıkma becerilerinin geliştirilmesi, psikoeğitim programları, des-
tek grupları ve bireysel danışmanlık hizmetleri bu kapsamda önemli araçlar 
arasında yer almaktadır. Ayrıca sosyal hizmet uzmanları, psikologlar ve sağ-
lık profesyonelleri arasında kurulan disiplinler arası iş birliği, bakımın niteli-
ğini artırmakta ve sürdürülebilirliğini sağlamaktadır. Toplum temelli bakım 
modelleri, yerel yönetimlerin ve sivil toplum kuruluşlarının sürece dâhil edil-
mesiyle daha kapsayıcı ve sürdürülebilir bir yapı sunmaktadır. Bu modeller, 
bakım yükünün yalnızca bireyin ya da ailenin omuzlarında kalmasını önle-
yerek, destek ağlarının genişletilmesini sağlamaktadır. Böylece bakım süreci 



180  . Gülşah Şükran Kale Yolcu

yalnızca bireysel bir sorumluluk olmaktan çıkarak toplumsal bir sorumluluk 
alanına dönüşmektedir.

8. Sonuç

Evde hasta bakımı, yalnızca bireysel bir sağlık hizmeti olarak ele alına-
mayacak olan toplumsal, kültürel ve psikososyal boyutları içeren çok kat-
manlı bir bakım pratiği olarak değerlendirilmelidir. Bu süreçte bakım alan 
bireyin yaşam kalitesi ile bakım verenin ruhsal ve fiziksel iyilik hâli birbirin-
den ayrılmaz bir bütün oluşturmaktadır. Aynı zamanda evde bakım, sağlık 
sistemlerinin işleyişi, aile yapıları ve toplumsal dayanışma biçimleriyle doğ-
rudan ilişkilidir. Evde bakım hizmetlerinin büyük ölçüde aile üyeleri tara-
fından üstlenilmesi, özellikle kadınların görünmeyen emeğinin artmasına 
yol açmakta ve toplumsal cinsiyet temelli eşitsizlikleri derinleştirmektedir. 
Bakım sorumluluğunun bu şekilde kadınlar üzerinde yoğunlaşması, onların 
eğitim, istihdam ve sosyal yaşama katılımlarını sınırlandırmakta; psikolojik 
ve duygusal yüklerini artırmaktadır. Bu durum, bakım emeğinin yalnızca bi-
reysel bir sorumluluk olarak değil, kamusal destek gerektiren bir alan olarak 
ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Bu bağlamda evde bakımın sürdürülebilirliği, yalnızca tıbbi hizmetle-
rin sürekliliğiyle değil; bakım verenlerin psikososyal açıdan desteklenmesi, 
sosyal güvence mekanizmalarının güçlendirilmesi ve disiplinler arası iş bir-
liğinin etkinleştirilmesiyle mümkündür. Psikososyal destek hizmetlerinin 
yaygınlaştırılması, bakım verenlerin tükenmişlik düzeylerini azaltmakta ve 
bakım kalitesini artırmaktadır. Aynı zamanda, evde bakımın etik, toplumsal 
ve insani boyutlarını gözeten bütüncül politikaların geliştirilmesi, hem ba-
kım alan bireylerin yaşam kalitesini yükseltmekte hem de bakım verenlerin 
emeğini görünür ve sürdürülebilir kılmaktadır.

Bu çerçevede evde bakım, yalnızca bir sağlık hizmeti değil; insan onuru-
nu merkeze alan, toplumsal dayanışmayı güçlendiren ve sosyal adaleti önce-
leyen bir kamusal sorumluluk alanı olarak ele alınmalıdır.



 . 181Modern Toplumun Kırılgan Alanları Üzerine Sosyolojik Okumalar

Kaynaklar

Bektaş, H., ve Çelik, F., (2019). Yaşlı bireyin formal bakımı: Evde ve kurumda bakımı.   
Geriatri hemşireliği içinde (ss.293-338), Ankara: Hipokrat Kitabevi.                

Botti, M., Endacott, R., Watts, R., Cairns, J., Lewis, K., & Kenny, A. (2006). Barriers 
in providing psychosocial support for patients with cancer. Cancer Nursing, 
29(4), 309–316. https://doi.org/10.1097/00002820-200607000-00010

Dağdeviren T, Demir N, Adahan D, Dağdeviren M, Tekin O. (2020). Evde sağlık hiz-
meti alan hastaların bakım verenlerinde bakım yükü. Turkish Journal of Family 
Medicine and Primary Care, 14(2), 186-195.  DOI:10.21763/tjfmpc.730172

Doğan, R., ve Onan, N. (2021). Evde bakım biriminden hizmet alan hastaların yakın-
larında ruhsal sağlık durumunun ve bakım yükünün incelenmesi. Kafkas Jour-
nal of Medical Sciences, 11(1), 31-39. https://dergipark.org.tr/en/pub/kaftbd/
article/934796

Helgeson V.S., Cohen S. (1996). Social support and adjustment to cancer: reconci-
ling descriptive, correlational, and intervention research. Health Psychology, 
15(2):135-48. doi: 10.1037//0278-6133.15.2.135. PMID: 8681922.

Özateş Gelmez, Ö. S., (2016). Bakım emeği sömürüsünün özneleri ya da bir sosyal po-
litika uygulamasının nesneleştirdikleri:  Evde bakım uygulaması kapsamında 
bakım veren kadınlar.  Hacettepe üniversitesi sosyolojik araştırmalar e-dergisi. 
https://avesis.hacettepe.edu.tr/yayin/086d7e09-714c-4b32-921d-364c6242a-
d4a/bakim-emegi-somurusunun-ozneleri-ya-da-bir-sosyal-politika-uygula-
masinin-nesnelestirdikleri-evde-bakim-uygulamasi-kapsaminda-bakim-ve-
ren-kadinlar                

Özdemir, Ü., ve Taşçı, S. (2013). Kronik hastalıklarda psikososyal sorunlar ve ba-
kım. ERÜ Sağlık Bilimleri Fakültesi Dergisi, 1(1), 57-72. https://dergipark.org.
tr/en/pub/erusaglik/article/79604

Taşdelen, P ve Ateş, M. (2012). Evde bakım gerektiren hastaların bakım gereksinimleri 
ile bakım verenlerin yükünün değerlendirilmesi. Hemşirelikte Eğitim ve Araş-
tırma Dergisi, 9 (3): 22-29. https://jag.journalagent.com/z4/download_fulltext.
asp?pdir=jern&plng=eng&un=JERN-68442

Taylor, S. E. (2018). Health Psychology (10th ed.). New York, NY: McGraw-Hill Edu-
cation.

Zebrack, B. J., Chesler, M. A., & Penn, A. (2007). Psychosocial support. In W. A. Bleyer 
& R. D. Barr (Eds.), Cancer in adolescents and young adults (pp. 375–390). 
Berlin, Germany: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-540-68152-6_24

Zengin, O. (2016). Evde sağlık hizmetlerinin sosyal hizmet boyutu. Tıbbi Sosyal Hiz-
met Dergisi(8), 36-42. https://dergipark.org.tr/tr/pub/tshd/article/684138


