


Genel Yayın Yönetmeni / Editor in Chief • C. Cansın Selin Temana 

Kapak & İç Tasarım / Cover & Interior Design • Serüven Yayınevi

Birinci Basım / First Edition • © Ankara 2025

ISBN • 978-625-8671-22-3

© copyright 
Bu kitabın yayın hakkı Serüven Yayınevi’ne aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. The 
right to publish this book belongs to Serüven Publishing. Citation can not be shown 
without the source, reproduced in any way without permission.

Serüven Yayınevi / Serüven Publishing 
Türkiye Adres / Turkey Address: Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA 
Telefon / Phone: 05437675765 
web: www.seruvenyayinevi.com 
e-mail: seruvenyayinevi@gmail.com

Baskı & Cilt / Printing & Volume 
Sertifika / Certificate No: 47083



DÜNYA DILLERI VE 
EDEBIYATLARI ALANINDA 

ULUSLARARASI 
DERLEME, ARAŞTIRMA 

VE ÇALIŞMALAR

EDITÖR

DOÇ. DR. GÜLNAZ KURT





 . VDünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

İÇINDEKILER

BÖLÜM 1
ARAP EDEBİYATI SEYAHATNAMELERİNDE TÜRK HALK 

KÜLTÜRÜNE DAİR İZLENİMLER........................................................1
İbrahim ÜNALAN, Özlem ÜNALAN

BÖLÜM 2
BEDENSEL GÖSTERGENIN YABANCILAŞMASI: BULANTI’DA 

DUYARLILIK TEMELINDE BIR OKUMA..........................................25
Gülden UÇAR

BÖLÜM 3
BEATRICE MASINI İLE BİR YOLCULUK: EJDER ÇOCUK ADLI 

ESERİN İÇ YAPISININ İNCELENMESİ...............................................43
Saman HASHEMIPOUR, Burcu ÖZTÜRK

BÖLÜM 4
BASTARD OUT OF CAROLINA’DA TRAVMA VE AYRIŞMA, 

BEYAZ ÇÖP, SINIF KESIŞIMI................................................................55
Hüseyin ALTINDIŞ

BÖLÜM 5
TÜRK VE İNGİLİZ ATASÖZLERİNDE ERKEK VE KADIN 

TASVİRİ: KARŞILAŞTIRMALI BİR ÇALIŞMA 
......................................................................................................................77

Gencer ELKILIÇ

BÖLÜM 6
TÜRK MASALI “ÜTELEK” VE ALMAN “ALLERLEIRAUH” 

MASALININ KARŞILAŞTIRILMASI...................................................91
Şerif ORUÇ

BÖLÜM 7
XVIII. YÜZYIL RUS EDEBİYATINDA TARİHSEL BİLİNCİN 

OLUŞUMU.................................................................................................119
Ayten DEMIR ÇAKIROĞLU



VI  . Ayten Demir Çakıroğlu& ﻿ & ﻿ & ﻿



Bölüm 1

ARAP EDEBİYATI SEYAHATNAMELERİNDE TÜRK 
HALK KÜLTÜRÜNE DAİR İZLENİMLER

İbrahim ÜNALAN1

Özlem ÜNALAN2                                      

1 Doç. Dr., Bayburt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü, Arap 
Dili ve Belagatı Ana Bilim Dalı, Bayburt/Türkiye. e-posta: iunalan@bayburt.edu.tr, ORCID: 
0000-0002-3656-8832.
2  Doç. Dr., Kahramanmaraş İstiklal Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk 
Dili ve Edebiyatı Bölümü, Kahramanmaraş/Türkiye. e-posta: ozlem.unalan@istiklal.edu.tr. 
ORCID: 0000-0001-5345-6499



2  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

Giriş 

Kültürel varlığın önemli bir bölümünü oluşturan halk kültürü, yüzyılla-
rın deneyiminden süzülerek şekillenmiş, kuşaktan kuşağa aktarılarak günü-
müze kadar ulaşmış değerler bütünüdür. Halk kültürü ait olduğu toplumun 
dünyayı algılayış biçimini, yaşam tarzını, dinî inanışlarını, ahlak anlayışını 
yansıtmakta ve sözlü kültür ürünleriyle beslenmektedir (Artun, 1998: 307). 
Halk kültürü unsurlarını ise başta doğum, evlilik ve ölümle ilgili gelenek 
ve görenekler, halk edebiyatı ürünleri (mâni, masal, bilmece, türkü, efsane, 
hikâye, dua, beddua, deyim vb.), yeme alışkanlıkları, giyim kuşam, el sa-
natları, yaşayış biçimi vb. unsurlar oluşturmaktadır. Çok köklü bir geçmişse 
sahip olan Türkler, tarih sahnesine çıktıkları günden günümüze çok zengin 
bir kültürün temsilcisi olmuşlardır. Bu durum farklı dinden ve ırktan araştır-
macıları Türklerle ilgili çalışmalar yapmaya sevk etmiştir. Bazı Arap tarih-
çiler ve edipler de Türklerle ilgili çeşitli tespitlerini ve Türkler hakkındaki 
düşüncelerini bir eser içerisinde dile getirmişlerdir. Söz konusu kişilerden 
biri Arap edebiyatının en büyük nesir yazarlarından olanlar el-Câhız’dır. 
el-Câhız’ın Feza’ilu’l-Etrâk/Türklerin Faziletleri isimli eseri İslam âlemin-
de Türkler hakkında yazılan en eski eser olarak bilinmektedir (Şeşen, 1993: 
23). Eser Osman Fevzi Olcay tarafından Türklerin Faziletleri ve Övgüleri 
(el-Câhiz, 1939), Ramazan Şeşen tarafından Hilafet Ordusunun Menkıbeleri 
ve Türklerin Faziletleri (el-Câhiz,1988), Şafak Yalçın ve Muhammed Yasin 
Can tarafından da Türklerin Faziletleri (Yalçın ve Can, 2020) adıyla Türkçeye 
çevrilmiştir. Eserde Türklerin gelenek ve göreneklerinden, yaşayış tarzından, 
binicilik, nişancılık, ok atma vb. geleneksel sporlarından, savaşçılığından ve 
savaş aletlerinden söz edilmiştir. Aynı şekilde İbn Hassûl da Tafzîlu’l-Etrâk 
adlı eserinde Türklerin nesebini yüceltmiş, onların askerî kudretini ve has-
letlerini methetmiştir. Yazar eserinde Türklerin yaşam tarzı, yemek kültürü, 
geçim kaynağı ve birçok konuda bilgi vermiştir (Şeşen, 2003: 119). Söz ko-
nusu bu yazarların dışında çeşitli yüzyıllarda yaşamış bazı Arap seyyahlar 
da seyahatnamelerinde Türklerle ilgili gözlemlerinden ve duyumlarından söz 
etmişlerdir. İslamiyet’e geçiş döneminde Türk yurtları Arap seyyahların ilgi-
sini çekmiş bu dönemlerde özellikle İbn Fadlan, İbn Battûta, İbn Cübeyr gibi 
seyyahlar Türk ülkelerine seyahatler düzenlemiştir. Hem siyasi hem de dinî 
özellikler gösteren bu seyahatler uzun yıllar sürmüştür. Osmanlı dönemin-
de ise bu seyahatler amaç bakımından çeşitlilik göstermiştir. O dönemlerde 
el-Gazzî, Muhibbuddîn el-Hamevî gibi bazı Arap seyyahlar saraya çeşitli ko-
nuları iletmek için Osmanlı devletinin payıtahtı olan İstanbul’a çeşitli seya-
hatlerde bulunmuşlardır. 

IX. yüzyılda Arap seyyahlarından Temim İbn Bahr, Uygur şehri Ordu 
Balık’ı ziyaret etmiş ve seyahatnamesinde Uygurların gündelik hayatına dair 
bilgiler vermiştir (Sağır, 2006: I).  

.



 . 3Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Arap edebiyatının meşhur seyyahlarından olan İbn Fadlan, 911 senesin-
de Bulgar ve Türk ülkelerine seyahatte bulunmuş ve izlenimlerini er-Risâle 
isimli eserinde ortaya koymuştur. Eserde Oğuzların, Bulgarların, Başkurt-
ların, Hazarların, Peçeneklerin ve diğer milletlerin ahlak kuralları, dinî ina-
nışları, cenaze merasimleri, giysileri, evlilik âdetleri, gelenek ve görenekleri 
hakkında çeşitli bilgiler bulunmaktadır (Aliev, 1999: 477).

Ebu’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed b. Cübeyr, XII. yüzyıl Arap sey-
yahlarından olup Rihle denilen seyahatname kitabıyla tanınmıştır. Eserin 
orijinal ismi Tezkire bi’l-Ahbar an İttifakât el-Esfar’dır. Eser İbn Cübeyr’in 
Şubat 1182-4 Nisan 1185 tarihleri arasında Doğu’ya yaptığı seyahatini ve hac 
ibadeti sırasında gördüklerini içermektedir. Rihle’de Türklerin halk kültürü-
ne dair çok az bilgi bulunmaktadır (Karakoyun, 2024: 4). 

XII. yüzyıl seyyahlarından bir diğeri Ebu Hamid el-Gırnâtî’dir.  Kuzey 
ülkelerini ziyaret eden Gırnâtî, izlenimlerini 1161-1162 yılları arasında Tuhfe-
tü’l-Elbâb ü Nuhbetü’l-A’câb isimli seyahat kitabında toplamıştır. Yazar, ese-
rin ikinci bölümünde Bozkır Türk halklarından olan İdil Bulgarları, Peçenek-
ler ve çeşitli Türk halkları hakkında ayrıntılı bilgi vermiştir (Mermi, 2023: 7). 

XIV. yüzyılın önemli seyyahlarından biri olan İbn Battûta bir müddet 
Türk yurtlarında bulunmuş ve bulunduğu süre zarfında Türklerin kültürel 
yapılarına dair önemli bilgiler elde etmiştir. Elde ettiği bilgileri de Rıhle ola-
rak da bilinen Tuhfetü’n-Nuzzar fi Garaibi’l-Emsar ve Acabi’l-Esfar isimli 
seyahatnamesinde yer vermiştir. Anadolu’daki Türklerin sosyal hayatları, 
Türkmen oymakları, Anadolu siyaseti ve beylikleri, Türklerin gelenek ve gö-
renekleri, Türklerin ticaret limanları, ahilik teşkilatı, mimari vb. konularda 
bilgi vermiştir (Karakoyun, 2024: 7-8). 

XIV. yüzyılın önemli coğrafya âlimlerinden biri olan Şihâbuddîn b. Faz-
lillâh el-Ömerî, Mesâliku’l-Ebsâr isimli eserinde İslam coğrafyası ve Türk-
lerle ilgili çeşitli bilgiler vermiştir. Eser bir seyahatname olmasının yanı sıra 
bir tür coğrafya kitabı, ansiklopedik bir yapıt özelliği göstermektedir. Ahsen 
Batur tarafından Türkler Hakkında Gördüklerim ve Duyduklarım olarak ter-
cüme edilen eser Türklerin sosyal hayatlarına, âdetlerine, misafirperverliğine 
ve hayat anlayışlarına dair önemli bilgiler içermektedir (Fazlullah el-Ömerî, 
2024). 

XVI. yüzyıl seyyahlarından et-Temgrûtî, en-Nefhatü’l-miskiyye 
fi’s-sefâreti’t-Türkiyye adlı eserinde Osmanlı sarayıyla, İstanbul’la, Ey-
yûb el-Ensâri Hazretleri ve Türklerle ilgili hatıralarından söz etmiştir (et-
Temgrûtî, 2007). Yine XVI. yüzyıl seyyahlarından Bedruddîn el-Gazzî, 
1530’da oğlu Şehâbeddîn Ahmed ve birkaç arkadaşı ile birlikte İstanbul’a 
gitmiş ve bu seyahati esnasında gördüklerini ve yaşadıklarını kaleme alarak 
el-Metâli‘u’l-Bedriyye fi’l-Menâzili’r-Rûmiyye isimli seyahat kitabını yaz-
mıştır. Seyyahın İstanbul ve Anadolu seyahatini anlatan bu eser; türbe, cami 



4  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

ve medrese gibi somut kültür unsurların yanı sıra Türk halk kültürü unsurla-
rını da içermektedir (Bedruddîn el-Gazzî, 2004). 

XVI. yüzyılın önemli seyyahlarından biri de Kutbuddîn el-Mekkî’dir. 
Seyyah, ilmi bilgisini artırmak ve Osmanlı bürokrasisini yakından tanımak 
için Anadolu’nun birçok şehrine seyahatler yapmış ve İstanbul’a da bir ziyaret 
gerçekleştirmiştir. Bu yolculuklarla ilgili izlenimlerini el-Fevâ’idü’s-seniyye 
fi’r-rihleti’l-Medeniyye ve’r-Rûmiyye adlı eserinde ortaya koymuştur (Küçü-
kaşçı, 2013: 80).  

XVII. yüzyıl seyyahlarından Muhibbuddîn el-Hamevî’nin Bevâ-
dî’d-Dumû‘i’l-‘Andemiyye bi Vâdî’d-Diyâri’r-Rûmiyye isimli seyahatnamesi 
yazarın İstanbul seyahatine dair kısa kesitler içermektedir. el-Hamevî’nin bu 
seyahatnamesi seyyahın İstanbul’da gördüğü önemli olaylardan, devlet erkânı 
ve kadıların tayini, azil ve vefat haberlerinden oluşmaktadır (Sapan, 2018: 
307). 

Son devir Arap tarihçileri ve seyyahları arasında yer alan Corci Zeydan 
İstanbul’a Seyahat adlı seyahat kitabında 1909 İstanbul’unun sosyal hayatını 
anlatırken Türklerin yaşamlarına, gelenek ve göreneklerine, Türk kadınının 
giyim tarzına, Türklerin ahlak ve görgüsüne dair birtakım bilgiler aktarmış-
tır (Zeydan, 2012). 

Bu çalışma ile farklı zamanlarda Türk coğrafyasına seyahatlerde bulu-
nan Arap seyyahların, bu seyahatler esnasında Türklerin halk kültürüyle ilgi-
li gözlem ve tespitlerinin bir araya getirilmesi amaçlanmaktadır. Bunun için 
ayrıntılı bir literatür çalışması yapılmış konuyla ilgili kitaplardan, tezlerden 
ve çeşitli makalelerden yararlanılmıştır. Yukarıda sözü edilen Arap seyyahla-
rın seyahatnamelerinden tespit edilen halk kültürü unsurlar şu şekilde tasnif 
edilebilir:

1. Doğum Geleneklerine Dair İzlenimler

Doğum, geçiş dönemleri olarak nitelendirilen hayatın üç önemli evre-
sindeki ilk basamağı teşkil eder. Doğum fiziksel bir eylem olması yanında 
aynı zamanda kültürel bir unsurdur. Doğum öncesinde, doğum sırasında ve 
sonrasında gelişen inanışlar ve uygulamalar halk kültürünün birer parçasını 
oluşturur. Türk yurtlarına seyahat eden Arap seyyahlar da doğum ve çocukla 
ilgili birtakım inanışlarla ve âdetlerle karşılaşmışlar ve bunlara seyahatname-
lerinde yer vermişlerdir. 

Osmanlı dönemi Arap seyyahlarından Bedruddîn el-Gazzî, el-Meta-
li’u’l-bedriyye fi’l-menâzili’r-(fi’r-rihleti’r) Rûmiyye isimli seyahatnamesin-
de 18 Haziran 1530’da başlayıp on gün süren, padişahın çocukları Mustafa, 
Mehmed ve Selim’in sünnet şenliklerinden bahsetmiştir (Küçükaşçı, 2013: 
77). Sünnet, Türk kültüründeki merasim çeşitlerinden biridir. Sünnet olan 
çocuğa imkânlar dahilinde bir sünnet şöleni/merasimi düzenlenir. Merasim-

.



 . 5Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

de sünnet çocuğuna hediyeler verilir. Müzikli eğlence veya Kur’an dinletisi 
gerçekleştirilir. Ayrıca sünnet merasimine katılanlara yemek verilip çeşitli 
ikramlarda bulunulur. Padişaha çeşitli taleplerde bulunmak için İstanbul’a 
gelen el-Gazzî de sarayda padişah çocuklarına tertip edilen sünnet merasi-
mine şahit olmuştur. Sünnet şöleni ile ilgili ayrıntılı bir bilgi vermemiş yal-
nızca şölen hazırlıklarının uzun sürmesinden dolayı divanın toplanamadığını 
ve birçok işin aksadığını bu nedenle de taleplerini iletemediğini bildirmiştir 
(el-Gazzî, 2004: 129). 

İbn Battûta, Muhammed Uzbek Han’ın çocuklarından bahsederken 
“Türkler de çocuklarının ismini Araplar gibi fal ile veriyorlar” demiştir. 
Ayrıca Muhammed Uzbek Han’ın dördüncü hatununun karargâhta doğurdu-
ğunu, onların dilinde Urdu’nun karargâh anlamına geldiğini ve bu sebepten 
adını Urducâ koyduklarını bildirmiştir (İbn Battûta I, 2008: 479). İbn Battû-
ta’nın söz ettiği bu hususlar Türklerde ad koyma geleneğiyle ilgilidir. Türk ve 
Moğol halklarında çocuk doğduğu esnada, karşılaşılan ilk şahsın veya göze 
çarpan ilk nesnenin ismi çocuğa ad olarak konulur. Karargâhta doğan çocuğa 
karargâh manasına gelen Urdu ismi konulması da bu nedendendir. İbn Bat-
tûta bu durumu Araplardaki ad koyma geleneğine benzetmiştir. Araplar da 
çocuk doğduğu esnada dışarda karşılaşılan ilk canlının veya görülen cansız 
bir nesnenin veya da sağ yandan gelip sol yandan giden bir kuşun ismini ço-
cuklarına ad olarak koymuşlardır (Dündar, 2022: 255). 

 	 İbn Fadlan da Bulgarlar hakkında bilgi verirken Bulgarlarda bir kim-
senin oğlunun erkek çocuğu doğarsa, onu babası değil dedesinin aldığını “bu 
adam oluncaya kadar bakmaya babasından daha lâyıkım dediğini ve bir adam 
ölünce ona çocukları değil, kardeşlerinin mirasçı olduğunu” belirtmiştir (İbn 
Fazlân 2020: 59). Çocuğu dedesinin büyütmesi geleneği günümüzde de Kır-
gızlar gibi bazı Türk boylarında devam eden bir gelenektir. Bu gelenek atalar 
kültünün ve ataerkil toplum yapısının bir yansımasıdır. Atalara duyulan saygı 
ve ataların üstünlüğü anlayışı yeni doğan erkek neslin atalar tarafından bü-
yütülmesini gerektirmiştir. Kardeşlerin veraseti de anaerkil aile düzeninden 
kaynaklanmaktadır ve bu durum Türk boyları arasında yaygınlık göstermek-
tedir.

2. Evlilik ve Düğün Merasimleriyle İlgili İzlenimler

İnsan hayatının en önemli aşamalarından biri olan evlilik, geçiş dönem-
lerinin de ikinci basamağını teşkil etmektedir. Evlilikle ilgili merasimler 
(söz, nişan, kına, düğün), evlilikle ilgili âdetler ve ritüeller halk kültürü un-
surları arasında yer alır. İbn Fadlan seyahatnamesinde evliliklerde erkeklerin 
evlenecekleri kadınlara mihr parası verme âdetinden söz edilir. Bu konuda 
seyyah, Oğuz Türklerindeki evlenme âdetleri hakkında şunları bildirmiştir: 



6  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

“İçlerinden biri diğerinin kızını, kız kardeşini veya velayeti altında bulu-
nan bir kadını şu kadar Harezm kumaşı karşılığında ister. Başlığı veliye ver-
dikten sonra kızı alır, evine (çadırına) götürür. Çok kere başlık (mihr) deve, 
hayvan ve başka bir şey olabilir. Velisi ile anlaştığı başlığı ödemeden hiçbir 
kimse kadınla evlenemez. Bu meblâğı ödeyince çekinmeden gelir, kadının 
bulunduğu eve (çadıra) girer. Babasının, anasının ve kardeşlerinin huzurun-
da onu alıp götürür. Onlar da buna mâni olmazlar. Bir adam ölür, arkasında 
karısı ve çocukları kalırsa öz anası olmaması şartıyla, büyük oğlu babasının 
dul karısıyla evlenir.” (İbn Fazlân, 2020: 37). Bu sözlerden anlaşılacağı üzere 
başlık parası ve mihr en eski Türk geleneklerinden biridir. 

Corci Zeydan İstanbul’a Seyahat kitabında da 20. yüzyıl İstanbul’undaki 
düğün geleneklerine değinmiştir. O dönemlerde evinde hizmetçi bulundu-
ranların hizmetçilerini evlendirdiklerini, onlara çeyiz hazırlayıp, düğün yap-
tıklarını belirtmiştir (Zeydan, 2012: 111-112). Bu bilgiler o dönemlerde top-
lumun üst tabakası arasında da çeyiz ve düğün geleneklerinin devam ettiğini 
göstermektedir. Ayrıca Türk toplumunda fakiri, öksüzü, yetimi evlendirme, 
ona yuva kurma anlayışı hâkimdir. Burada da zengin kimselerin yanlarında 
çalıştırdıkları kişileri evlendirdiği, onların düğünlerini yaptığı, çeyiz vb. ihti-
yaçlarını karşıladığı görülmektedir. 

3. Ölüm Geleneklerine ve Mezar Kültürüne Dair İzlenimler

Ölüm dünya hayatının son bulması, insan yaşamının sona ermesidir. Ge-
çiş dönemlerinin üçüncü ve son aşaması olan ölüm, tıpkı doğum ve evlilik 
gibi kendi içinde birtakım inanışlar ve uygulamalar barındırır. Ölüm öncesi 
belirtiler, ölüm sırasında ve sonrasında yapılacaklar, defin işlemleri, mezar 
ziyaretleri ölümle ilgili inanış ve pratikleri içermektedir. Dolayısıyla ölüm-
le ilgili bu hususlar halk kültürünün de konusunu teşkil etmektedir. Arap 
seyyahların Türk memleketlerine yaptıkları ziyaretlerde dikkatlerini en fazla 
çeken ve seyahatnamelerinde sıkça yer verdikleri konulardan biri Türklerin 
ölüm geleneğidir.

İbn Fadlan seyahatnamesinde Türklerdeki cenaze merasimleri ve defin 
geleneklerine dair ayrıntılı bilgi vermiştir. Buna göre “Oğuzlar içlerinden bir 
kişi öldüğünde, onun için büyük ev kadar bir çukur açarlar, ona bir kurtuka 
ve kuşak giydirirler ve yayını da kuşatırlardı. Sonra eline ahşaptan yapılmış 
içinde şarap olan bir kadeh verirler ve son olarak da bütün parasıyla beraber 
onu bu ev gibi açılan mezara koyarlardı. Bunun devamında ise, onu mezarın 
içine oturturlar ve üzerine çamurdan evin çatısı gibi bir tümsek yaparlardı. 
Ardından sürülerinin yanına giderler, orada bazen yüz bazen iki yüz bazen 
de bir baş hayvan öldürürlerdi. Kuyruğu, ayakları, derisi ve başı dışındaki 
bütün eti yerlerdi. Yemeyip geride bıraktıkları bu parçaları, tahta çubukla-
rın üzerine asıp mezarın etrafını bunlarla çevirirlerdi. Çünkü ölünün bu hay-
vanlara binip cennete gideceğine inanırlardı. Eğer metfun kişi hayattayken 

.



 . 7Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

birilerini öldürmüş cesur biriyse, katlettiği adam başına mezarının başına 
ağaçtan yonttukları ikonları dikerlerdi. Bu ikonların da ona cennette hizmet 
edeceğine inanırlardı.” Ayrıca İbn Fadlan cenaze işlemleri esnasında cenaze-
nin başında bir Şaman olduğunu ve Şaman’ın cenazeye katılan kişilere ölüyle 
ilgili gördüğü rüyaları anlattığından ve Şamanın kurban sunduğundan söz 
eder (İbn Fazlân, 2004: 42) İbn Fadlan’ın söz ettiği bu uygulama Türklerdeki 
kurgan geleneğinin ve öldükten sonra yaşam inancının birer göstergesidir. 
Eski Türklerin kutsal mezarı olan kurganlar, bozkır kültüründe, genellikle 
üzerine toprak yığılarak yapılan karakteristik mezarları ifade eder. Kurganı 
oluşturan tepe; göğü veya kutsal dağı sembolize eder. Ceset, tepenin altında 
düzenlenmiş ve küçük taş parçaları ile sınırlanmış veya toprakta açılmış bir 
çukura ya da ağaç veya taştan yapılmış oda şeklinde olan defin alanına ko-
nulur (Çoruhlu, 2011: 141). Fadlan’ın söz ettiği ikonlar da Türklerdeki balbal 
geleneğini ifade etmektedir. Ölen kişinin mezar taşına hayattayken öldürdüğü 
düşman sayısı kadar balballar dikilmiştir. Böylece balbalın dikilen düşmanın 
öteki dünyada kahramana hizmet edeceğine inanılır (İnan, 1986: 231). Aynı 
şekilde ölen kişinin hayvanlarının öldürülüp kemiklerinin mezara konulması 
veya kişinin para ve ziynet eşyalarının cesetle birlikte mezara yerleştirilmesi 
öldükten sonra yaşam inancının birer parçasıdır. Türk inanç sisteminin teme-
lini oluşturan Şamanizm’de de Şamanların çok çeşitli vasıfları olmuştur. Söz 
konusu vasıflardan biri de ölünün ruhunu göğe yükseltmek, Tanrıyla buluş-
turmak ve rahatlatmaktır. Bunun için de Şaman ölen kişinin mezarı başında 
ayin yapar ve Tanrıya kurban sunarak ölen kişinin ruhunun rahatlamasını 
sağlar. 

Osmanlı dönemi seyyahlarından Muhibbuddîn el-Hamevî, 1517 yılında 
gerçekleştirdiği İstanbul seyahati esnasında Şeyhülislam Ebüssuud Efendi’nin 
cenaze merasimine katılmış ve buradaki gözlemlerini seyahatnamesinde bil-
dirmiştir. Ebüssuud Efendi’nin cenaze törenine çok fazla kişinin katıldığını, 
devlet erkânından herkesin merasimde bulunduğunu ve törende mahşeri bir 
kalabalık olduğunu söylemiştir. el-Muhibbî’nin belirttiğine göre Ebüssuud 
Efendi, Ebu Eyyub el-Ensari’nin kabrine yakın bir yer hazırlatarak sağlığında 
mezar yerini belirlemiştir. Cenaze namazı Fatih Camisi’nde kılındıktan sonra 
cemaat cenazeyi Eyüp mezarlığına kadar götürmüştür. Ebüssuud Efendi’nin 
naaşı burada daha önce belirlediği yere defnedilmiştir (Sapan, 2018: 12). 
Kutbuddîn el-Mekkî de İstanbul seyahati esnasında Hürrem Sultan’ın cena-
ze törenine şahitlik etmiştir. Hürrem Sultan’ın naaşını vezirler omuzlarında 
Beyazıt Camisi’ne getirmişlerdir. Cenaze namazını büyük müftü Ebüssuûd 
Efendi kıldırmış ve daha sonra Hürrem Sultan’ın naaşı Süleymaniye Cami 
haziresine defnedilmiştir (Küçükaşçı, 2013: 82). Kutbuddîn el-Mekkî seya-
hati esnasında Adana’dan geçerken burada Mahmut Bey isimli birinin on bir 
yaşında ölen oğlu için yaslı olduklarını belirtmiştir (Kâmil, 1937: 25).



8  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

821 yılında Ordu Balık şehrini ziyaret eden Temim İbn Bahr, Türklerin 
Tibet’e yakın bir Türk köyünde yer alan bir gölün etrafında dönerek dinsel 
bir tören yaptıklarını ve her sene bunu tekrarladıklarını bildirmiştir (Sağır, 
2006: 8).  

el-Hiyârî, İstanbul’daki çeşitli türbeleri ve mezarlıkları ziyaret ederken 
mezarların özellikleriyle ilgili bilgilere de yer vermiştir. Vermiş olduğu bilgi-
ler Türklerin mezarlarla ilgili inanışlarını da yansıtmaktadır. Seyyah mezar-
ların ölen kişinin yaşına, cinsiyetine, statüsüne, mesleğine ve mensup olduğu 
tarikata göre farklılıklar gösterdiğini belirtmiştir. Kadın mezarlarının genel-
likle kolye, çiçek, gerdanlık gibi figürlerle süslendiğini ifade etmiştir. Erkek 
mezarlarında ise fes, sarık ve kavuk başlıklarının bulunduğunu söylemiştir 
(Türkhan, 2021: 108; el-Hiyârî, 1979: 91-92)

XIV. yüzyıl Arap seyyahlarından İbn Battûta’nın seyahatnamesinde 
Türklerin defin ve yas geleneklerine dair ayrıntılı bilgiler yer almaktadır. İbn 
Battûta, Manisa ziyareti esnasında buradaki Türkmen beyi Saruhan’ın ölen 
oğlu için türbe yaptırdığını, cenaze tabuta konulduktan sonra tabutun üstü-
ne çocuğun elbiselerini örttüğünü belirtmiştir. Ayrıca İbn Battûta, Türkmen 
beyini ve onun eşini, yaptırdıkları türbede bulduğundan ve onların bayram 
gecesi ile bayram sabahını bu türbede geçirdiklerinden söz etmiştir. Diğer ta-
raftan İbn Battûta, Hindistan’da Türk asıllı bir kadın yönetici olan Radiye’nin 
iktidar savaşları nedeniyle kaçtığından, kaçarken de bir çiftçi tarafından al-
tınları için öldürüldüğünden ve çiftinin bu altınlarını bozmak isterken yaka-
landığından söz etmiştir. İbn Battûta’nın aktardığına göre Radiye gömüldüğü 
araziden alınarak yıkanmış, kefenlenip yine aynı yere gömülmüş ve üzerine 
bir kubbe diktirilmiştir.  Ayrıca İbn Battûta, halk tarafından yapılan bu kab-
rin kendi zamanında çok ziyaret edilen ziyaretgâhlardan biri olduğunu bildir-
miştir (İbn Battûta, 2018: 426, 622-624). Cenaze gelenekleriyle ilgili olarak 
İbn Battûta’nın bir başka tespiti Sinop’ta olmuştur. Sinop’ta İbrahim Bek’in 
annesinin cenazesi olduğunu, cenaze taşınırken kumandanların ve askerlerin 
kaftanlarını ters giydiğini belirtmiştir (İbn Battûta, C.1, 2018: 444). İbn Bat-
tûta Eğridir hükümdarı “Dündar Bek” oğlu “Ebû İshak Bek”in çocukların-
dan birinin cenaze merasimiyle ilgili de bilgiler vermiştir. Merasimin ikinci 
gününe katılan İbn Battûta Mısır ve Suriye’de olduğu gibi burada da ölünün 
ardından ağlama geleneği olmadığını ve cenaze defnedildikten sonra üç gün 
boyunca mezar ziyareti yaptıklarını bildirmiştir (İbn Battûta, C.1, 2018: 403). 
İbn Battûta’nın verdiği bu bilgiler Türklerin yas geleneğini yansıtmaktadır. 
Türklerde yas, acı ve üzüntünün yanı sıra giyim, yeme içime ve çeşitli dav-
ranış değişiklikleri, yasak ve sınırlamaları ifade etmektedir (Tryjarski, 2012: 
147). Yukarıda seyyahların da söz ettiği gibi cenazenin yıkanıp kefenlenmesi, 
cenaze namazı, tabutu taşıma, mezar ziyareti, mezar süslemeleri, mezar taş-
larının yaşa ve cinsiyete göre farklılıklar göstermesi Türklerde ölümle ilgili 
âdetler arasında yer alır.

.



 . 9Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

et-Temgrûtî, seyahatnamesinde Ebû Eyyûb el-Ensarî’nin kabriyle ilgili ay-
rıntılı bilgiler vermiştir. Seyyahın verdiği bu bilgiler Türklerin türbe ve mezar 
ziyaretleriyle ilgili de bilgiler içermektedir. Ebû Eyyûb el-Ensarî’nin kabrini 
oldukça büyük bir makam olarak nitelendiren seyyah, bu yerin vakfının da çok 
olduğunu belirtmiştir. Ayrıca Ebû Eyyûb el-Ensarî’nin makamının ipek örtü 
ile kaplandığını, çok fazla ziyaretçisinin olduğunu, ziyaretçiler için şamdanlar, 
mumlar ve çok sayıda mushaf bulunduğunu ifade etmiştir. Burada dua ederek 
Ebû Eyyûb el-Ensarî’nin bereketinden istifade etmek isteyen et-Temgrûtî, Ebû 
Eyyûb el-Ensârî’nin kabrine komşu olmak için özellikle devlet büyüklerinin 
buraya defnedilmek istediğini de söylemiştir (et-Temgrûtî, 2007: 118). el-Ömerî 
de hacca giderken vefat eden Şemseddin Topaç için Kasyun’da güzel bir türbe 
yapıldığını belirtmiştir (Fazlullah el-Ömerî, 2024: 397). 

4. Bayramlara ve Özel Günlere Dair İzlenimler

Bu bölüm Türklerin Ramazan, Mevlid, kandil vb. özel günlerle ilgili 
gelenek ve göreneklerini ihtiva etmektedir. Ayrıca Türklerin dinî ve millî 
bayramlarını içermektedir. el-Hıyârî’nin İstanbul seyahatinin bir bölümü Ra-
mazan ayına denk gelir. Ramazan’ı İstanbul’da geçiren seyyah, Türklerde Ra-
mazan geleneklerine dair bilgiler de verir. O dönemde minarelerde kandiller 
yakılarak Ramazan’ın geldiği halka bildirilir (Türkhan, 2021: 128; el-Hiyârî, 
1979: 8). O dönemde halkın Ramazan Bayramı’na büyük bayram, Kurban 
Bayramı’na da küçük bayram adını vermesi seyyahın ilgisini çekmiştir. Ay-
rıca seyyah bayram namazından, insanların bayramlıklar giydiğinden, bay-
ram ziyaretlerinden ve ikramlarından da söz etmiştir. Türklerin Ramazan 
ve Kurban Bayramının üçüncü günlerinde Ebû Eyyûb el-Ensârî Hazretleri-
ne ziyarette bulunduğunu bildirmiştir (Türkhan, 2021: 132; el-Hiyârî, 1979: 
25-26). Kandil ve arife günlerinde, bayramlarda mezar ziyaretinde bulunma 
Türklerdeki yaygın âdetlerdendir. Ayrıca seyyah İstanbul’da Nevruzla ilgili 
hazırlıklara da şahit olmuş ve Nevruz dolayısıyla hazırlanan bahçelerden ve 
dikilen çiçeklerden söz etmiştir (Türkhan, 2021: 133; el-Hiyârî, 1979: 40). 
Nevruz, Türklerin millî bayramı olması açısından son derece önemlidir ve 
Türkler baharın gelişini Nevruz bayramı ile kutlamaktadırlar.

Ramazan Bayramı’na Denizli’de denk gelen İbn Battûta, Sultan Yınanç 
Bek ile burada bayram namazı sonunda tanışmıştır. Caminin etrafında ahile-
rin bayraklarını açıp davul zurna çaldıklarını söyleyen seyyah, bayram ala-
yının mezarlıkta başladığını, burada kurbanların kesilip ardından herkesin 
camiye geçtiğini belirtmiştir. Ayrıca Sultan Yınanç Bek’le saraya gittiğini, 
burada zenginler ve fakirler için sofralar kurulduğunu gözlemlemiştir (İbn 
Battûta, 2018: 410). İbn Battûta, Bursa’dayken de aşure gününe tesadüf etmiş-
tir. Aşure gününde zaviye sahibi Ahi Şemseddin’in kendilerini ağırladığını 
ve ziyafet düzenlediğini söyleyen İbn Battûta, ziyafetten sonra Kur’an okun-
duğunu, halka vaaz verildiğini, sema ve raks yapıldığını da aktarmıştır (İbn 
Battûta, 2018: 428). 



10  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

5. Türklerin Misafirperverliğiyle İlgili İzlenimler

Misafirperverlik Türk halkının en önemli özelliklerinden biridir. Ayrıca 
Türk misafirperverliği birtakım inanış ve âdetleri de beraberinde getirmiştir. 
İbn Fadlan seyahatnamesinde, Cucaniye Şehri’nde karşılaştığı bir âdetten söz 
etmiştir. Buna göre Türkler birine ikramda bulunmak istediklerinde hediye 
verecekleri kişiye “bana gel, konuşalım çünkü evimde iyi ateş var” diyerek 
eve davet ederler (İbn Fazlân, 2020: 31). Bu durum Türklerin misafiri seven 
bir millet olduğunu gösterir. İbn Fadlan Türklerin Müslümanlara karşı yar-
dımsever ve misafirperver bir millet olduğunu belirtmiştir. Özellikle misa-
fir olduğu Türk’e kendi ülkesinden hediyeler getiren Müslümanlar çok iyi 
ağırlanır. Bu kişilere özel bir Türk çadırı kurulur ve o kişiye kesmesi için bir 
koyun hediye edilir. Ayrıca İbn Fadlan birbirlerine ikramda bulunulduğunda 
veya hediye verildiğinde hediyeyi alan kişinin diğerine secde ederek teşekkür 
ettiğini belirtmiştir (İbn Fazlân, 2020: 95-98). 

Bedruddîn el-Gazzî, İstanbul’a yaptığı seyahatinde çok sayıda kişinin 
evine misafir olduğundan ve bu kişilerin misafirperverliğinden duyduğu 
memnuniyetten söz etmiştir. Özellikle perşembe akşamları ve cuma sabah-
ları görüştüğü Ayas Paşa’dan bu konuda övgüyle bahsetmiştir. İstanbul’dan 
İzmit’e gittiğinde de yirmi gün Hacı Mustafa Efendi’nin evinde misafir ol-
muştur (Küçükaşçı, 2013: 76-77). Bedruddîn el-Gazzî ile yaklaşık aynı dö-
nemde İstanbul’a seyahatte bulunan Kutbuddîn el-Mekkî, burada bir elçiden 
ziyade bir misafir olarak ağırlanmıştır. O dönemin padişahı Kanuni Sultan 
Süleyman ile bizzat sohbet etme imkânı bulan el-Mekkî, verdiği hediyeler 
karşısında müteşekkir olan Mihrimah Sultan’ın seraser kumaştan bir hilat 
göndermesine çok şaşırmıştır (Küçükaşçı, 2013: 81). Bu durum Türklerdeki 
hediyeleşme geleneğinin bir örneğini yansıtır. Türk kültüründe verilen hedi-
ye karşılıksız bırakılmaz. En basit örneğiyle komşunun gönderdiği bir yiye-
cek tabağı boş olarak iade edilmez. Evde ne varsa mutlaka o tabağa bir şey 
konulur ve tabak dolu olarak geri gönderilir. Kutbuddîn el-Mekkî Ereğli’de 
Ersandık isminde mübarek bir kadına misafir olduklarını ve bu kadının ken-
dilerine yufka ve tereyağı ikram ettiğini bildirmiştir (Kâmil, 1937: 27). 

et-Temgrûtî İstanbul’a yaptığı ziyarette bir konakta misafir edilmiş ve 
konakta nasıl misafir edildiğine dair ayrıntılı bir bilgi vermiştir. Kendilerine 
ziyafet verildiğini, çeşit çeşit yemekler, rengarenk hoş kokulu, ballı, şekerli 
içecekler ikram edildiğini söylemiştir. Ayrıca duvarların kıymetli örtülerle 
süslendiğini, hizmetçilerin hazır bulunduğunu, bazı hizmetçilerin sol elle-
rindeki öd ve amberi; sağ ellerindeki gül ve çiçek sularını ellerine dökmeleri 
için kendilerine ikram olarak sunduklarını belirtmiştir (et-Temgrûtî, 2007: 
119-121). 

İbn Battûta da seyahatnamesinde Eretna Beyi’nin hanımlarından biri 
olan Togay Hanım’ın kendilerine olan misafirperverliğinden söz etmiştir. 

.



 . 11Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Emir’in eşinin kendilerini ayakta karşılayıp selamladığını, kendileri ile ko-
nuştuğunu, kendileri için yemek hazırlattığını ve ayrılırken de Togay Ha-
tunun kendilerine “koşum takımı, eksiksiz hazırlanmış bir at, bir kat elbise 
ve paradan oluşan” çeşitli hediyeler verdiğini söylemiştir (İbn Battûta, C.I, 
2018: 415). Ayrıca İbn Battûta, eserinde Anadolu coğrafyasında yaşayan 
Türklerin gösterdiği misafirperverliği “Anadolu’ya geldiğimizde hangi za-
viyeye gidersek gidelim büyük alaka gördük. Komşularımız kadın ya da 
erkek bize ikramda bulunmaktan geri durmuyorlardı” ifadeleriyle belirt-
miştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 400). Ahîlerin kendisini yemeğe davet için 
birbirleriyle yarıştıklarını söyleyen seyyah; ilk kimde konaklayacağını ve 
yemek yiyeceğini belirlemenin de bir iktidar göstergesi olduğunu dile ge-
tirmiştir (İbn Battûta: C.I, 2018: 409-410). Anadolu insanının misafiri en az 
üç gün ağırlama geleneği İbn Battûta’nın seyahatnamesinde de yer almış-
tır. Seyyah Erzurum’a seyahati esnasında Ahî Tûrnân’ın zaviyesinde kalır, 
misafirliklerinin ikinci gününde zaviyeden ayrılmak istediklerini söyler, 
zaviye sahibi onun bu isteğine gücenerek seyyaha: “Eğer böyle yaparsanız 
bizim itibarımızı yok etmiş olursunuz şehirde! Çünkü konukluk en aşağı üç 
gün olmalı.” der (İbn Battûta, C.I, 2018: 418). Zaviye sahibinin bu sözleri 
misafirlik süresinin en az üç günlük olduğunu göstermesi açısından önem-
lidir. Aynı şekilde Birgi Sultanı Aydınoğlu Mehmed’in yaylasına giden İbn 
Battûta; hükümdarın kendilerine koyun tulumları içinde un, pirinç ve yağ 
gönderdiğini ve bunun Türklerin yoldan gelen önemli misafirlere karşı bir 
geleneği olduğunu ifade etmiştir (İbn Battûta, 2018: 420-421). Kastamo-
nu’dan ayrıldıktan sonra şehre yakın bir köydeki zaviyede kalan İbn Battûta 
burada özellikle de Kâbe, Suriye, Mısır, Irak, İran ve Horasan’dan gelen 
dervişlere yiyecek olarak ekmek, et, pilav, yağ ve helva ikram edildiğinden 
söz etmiştir (İbn Battûta, 2018: 441-442). 

el-Ömerî seyahatnamesinde Türklerden söz ederken Harezmler arasın-
daki hediye geleneğinden de bahsetmiştir. Seyyahın verdiği bilgilere göre 
Harezmler arasından birinin koyun, at veya sığır gibi bir hayvanının telef 
olması durumunda telef olan hayvan kesilir, bu hayvanın etinin bir kısmı aile 
üyeleriyle birlikte yenir ve bir kısmı da komşulara hediye edilir. Aynı durum 
komşunun da başına gelmesi hâlinde mağdur olan komşu kendisine et ikram 
eden komşusuna et hediye eder. el-Ömerî bunun Türkler arasında bir gelenek 
olduğunu, bu tür hediyeleşmenin bir borç olarak düşünüldüğünü belirtmiştir 
(Fazlullah el-Ömerî, 2024: 106). 

6. Türklerin Yardımseverliğiyle İlgili İzlenimler

Türk halkı geçmişten günümüze yardımsever bir millet olmuş ve tarihin 
her döneminde ve her koşulda yardımseverliğini bir şekilde ortaya koymuş-
tur. 8. yüzyıl Orhun yazıtlarının birçok bölümünde, devletin; fakir, yoksul ve 
aç milleti, zengin hâle getirip, karnını doyurduğundan, hatta çıplak kişilerin 
giydirildiğinden söz edilir (Ergin, 2014). Türklerin sosyal devlet anlayışını 



12  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

gösteren bu sözler aynı zamanda Türklerin yardımsever yöneticilerle yönetil-
diğini de ortaya koyar. 

Kutbuddîn el-Mekkî İstanbul ziyareti esnasında karşılaştığı bazı kişiler-
den söz ederken onların ilmi yanında, onların veliliğinden ve yardımseverli-
ğinden de söz etmiştir. Söz konusu kişilerden biri Beşiktaş’taki evinde uzlet 
hayatına çekilen Yahya Efendi’dir. Bir tasavvuf erbabı olan Yahya Efendi’nin 
evinden fakirlere sürekli yemek çıktığını bildirmiştir. Benzer şekilde Nakşî 
şeyhlerinden olan Hekim Çelebi de, evini fakirlere, kimsesizlere ve dervişlere 
açmıştır. Celalzâde Mustafa Çelebi’den de bahsederken onun yardımsever ve 
eli açık biri olduğunu belirtmiş ve ondan maddi yardım gördüğünü de ifade 
etmiştir (Küçükaşçı, 2013: 84-85). İbn Fadlan seyahatnamesine göre bugün 
Özbekistan sınırları içinde yer alan Cürcâniye Şehri’nde bir dilenci, kapıya 
geldiğinde kapı önünde beklemez. Doğrudan içeri girer, ateşin karşısına otu-
rup bir müddet ısınır ve ekmek ister. Ev sahibi bir şeyler verirse onları alır 
ve evden çıkıp gider (İbn Fazlân, 2020: 32). Bu durum Türklerin dilencile-
re de saygı gösterdiğini, horlanıp aşağılanmadığını gösterir. Ayrıca seyyah 
Türklerin yabancı tüccarlara borç verme konusunda cömert ve eli açık olduk-
larından söz etmiştir. Hayvanlarına, malına ihtiyacım var diyen kişilerden 
yardımlarını esirgememişler ve onlara borç vermişlerdir. Borç verdikleri kişi 
ölse dahi geldiği kafileden o kişinin borcu temin edilmiştir. Kervan yolunda 
denk gelmeyen kişilerin memleketine gidilmiş ve ne kadar borç verildiyse 
geri alınmıştır (İbn Fazlân, 2020: 96). 

et-Temgrûtî, İstanbul’daki izlenimlerinden söz ettiği en Nefhatü’l-mis-
kiyye fi’s-Sefareti’t-Türkiyye isimli seyahat kitabında Türklerin kendile-
rine verilen en küçük hediye için bile çok tazim ettiklerini belirtmiştir (et-
Temgrûtî, 2007: 125). 

XIII. yüzyılda yaşayan seyyah ve coğrafyacı İbn Cübeyr, II. Kılıç Ars-
lan’ın kızı Selçuka Hatun’un hac ziyareti esnasında yöredeki halka çeşitli ha-
yırlar yaptığını ve özellikle su bulunmayan bölgelerde hayır için su da dağıt-
tırdığını söylemiştir (İbn Cübeyr, 2020: 135-137).

İbn Battûta, seyahatnamesinde Nilüfer Hatun hakkında bilgi verirken 
onun hayır işleriyle ilgilendiğini, Bursa Ovası’ndan geçen bir çay üzerine 
köprü yaptırdığını ve Nilüfer Hatun’un kendilerine de yardım ettiğini bildir-
miştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 430-431). 

7. Türk Halk İnanışlarıyla İlgili İzlenimler

“Halk inanışları, toplumların kabul ettikleri dinin dışında, yine toplum 
tarafından kabul edilmiş, yaygın şekilde yaşayan değer verilen ve nesiller 
arası etkileşim içerisinde sonraki nesle aktarılan inanışlardır.” (Sever, 2016: 
45). Türk halk inanışlarının temeli İslamiyet öncesi inanç sistemine dayan-
maktadır ve bu inanışlar çok çeşitlilik göstermektedir. 

.



 . 13Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

IX. yüzyılda özellikle Uygur bölgesini gezen Temim İbn Bahr, Türklerin 
istedikleri zaman kar, yağmur yağdırabildikleri çakıl taşlarına sahip oldukla-
rını belirtmiştir. Bu çakıl taşını tüm Türklerin bildiğini ifade eden Temim İbn 
Bahr, Dokuz Oğuz Kağanı’nın yani Uygur hükümdarının da bu taşa sahip ol-
duğunu söylemiştir (Sağır, 2006: 9). Türklerde bazı taşlar mitolojik bir özellik 
göstermekte ve kutsal olarak görülmektedir. Yada taşı gibi bazı özel taşların 
uğur getirdiğine inanılmaktadır. Ayrıca bu tür taşların yağmur yağdıracağı 
düşünülmektedir. İbn Bahr’ın söz ettiği çakıl taşları da uğurlu görülen ve 
kutsal özellik taşıyan taşlardandır.

Bedruddîn el-Gazzî, Konya’dan geçerken burasının güzel türbelere sahip 
olduğunu söylemiş fakat çok fazla ayrıntı vermemiştir. Halk her cuma günü, 
aynı vakitte eski bir caminin imamı olan Molla Hünkar’ın yanında toplanıp 
davul zurna çalmaktadır. Seyyah bunun nedenine dair herhangi bir bilgi ver-
memiştir (Kâmil, 1937: 28). 

İbn Fadlan seyahatnamesinde yabancıların ve tacirlerin Oğuz Türkleri 
yanında banyo yapmadıklarından söz etmiştir. Zira Oğuz Türkleri banyo ya-
pan yabancıların suya bakarak büyü yapmaya çalıştıklarını düşünmektedir 
(İbn Fazlan, 2020: 94). Bu da o dönemlerde Türklerde büyüye dair inanışın 
olduğunu gösterir. Ayrıca su, bir büyü aracı olarak düşünülmüştür. İbn Fad-
lan Oğuzlardan biri hastalandığında o kişiye yerleşimden uzak bir çadır ku-
rulduğundan söz eder. Ev halkından ve dışardan kimse o kişiye yaklaşamaz. 
Hastaya varsa hizmetçiler ve cariyeler bakar, hasta kimsesiz ise de boş bir 
araziye atılır (İbn Fazlân, 2020: 42). İbn Fadlan’ın söz ettiği bu durumun en 
önemli sebebi Türklerin hastalıkların kaynağı olarak kötü ruhları görmeleri-
dir. İbn Fadlan’ın Türklerde gözlemlediği halk inanışlarından biri de köpek 
ulumasına dairdir. Türkler köpek uluduğunda sevinmişler ve o senenin bol-
luk, bereket ve barış yılı olduğundan söz etmişlerdir. Ayrıca yılanlarla bir ara-
da yaşamaları ve yılanlara zarar vermemeleri de yine onlarla ilgili inanışlara 
dayanmaktadır (İbn Fazlân 2020: 59). İbn Fadlan, Kuzey Türkleri arasında 
yer alan, doğa olayları ile tanrılar arasında kurulan ilişkiyle ilgili bir inançtan 
da söz etmiştir. Buna göre yıldırım düşen evlerin Allah’ın gazabına uğradığı 
düşünülür ve bu evler içindeki eşyalar ve insanlarla birlikte terk edilir (İbn 
Fazlân, 2020: 63). İbn Fadlan’ın bu konuda tecrübe ettiği bir diğer hadise de, 
922 yılının Şubat ayında gerçekleşir. Fadlan şiddetli bir kar yağışı altında 
Oğuz ülkesinin girişi olan Cit adlı bir ovada ilerlerken, ona kılavuzluk eden 
bir Türk “Rabbimiz bizden ne istiyor! Soğuktan bizi öldürecek. Ne istediğini 
bilsek onu kendisine takdim ederdik.” der, bunun üzerine Fadlan da “Lâ ilaha 
illa’llah” demenizi istiyor, der ve bu söz üzerine gülüşürler (İbn Fazlân, 2020: 
34). Burada da yine Türklerin doğa olaylarını Tanrıyla ilişkilendirmeleri ve 
doğa olaylarından korunmak için Tanrıya kurban adamalarıyla ilgili gelişen 
bir inanış söz konusudur. 



14  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

İbn Fadlan Oğuz Türklerinden söz ederken onların Tanrı inancına da 
yer vermiştir. Buna göre Oğuzlar bir musibete uğradıklarında ellerini göğe 
kaldırarak “Bir Tengri” derler (İbn Fazlân, 2020: 36). Bu da Türklerin o dö-
nemlerde tek Tanrı inancına sahip olduklarını ve başları sıkıştıklarında Gök 
Tanrı’ya sığındıklarını gösterir.  

İbn Fadlan seyahatnamesinde Türklerdeki saçı kültürünün izleri görül-
mektedir. Elçilik vazifesiyle Bulgar Hükümdarını ziyaret eden Fadlan, hü-
kümdara mektupları okuduktan sonra şu hadiseyle karşılaşmıştır: 

  	“…Bu mektubun okunması tamamlanınca adamları hükümda-
rın üzerine çok miktarda gümüş para saçtılar. Bundan sonra ona 
ve karısına getirdiğimiz ıtr, elbise, inci gibi kıymetli hediyeleri 
çıkardım.” (İbn Fazlân, 2020: 65).

XII. yüzyıl Arap seyyahlarından Gırnâtî, Avrupa’nın doğusunda ve As-
ya’nın kuzeyinde yaşayan ve sakallarını kesen bir Türk halkından söz etmiş-
tir. Söz konusu bu halk her on senede bir başlarına bir kötülük geleceğine 
inanmaktadır. Kötülükten arınmak için de yaşlı kadınların el ve ayaklarını 
bağlayarak nehirden aşağı atıp cesetlerini yakmaktadır. Bu halk aynı zaman-
da çeşitli ağaçları büyütüp onlara tapmaktadır. Sözü edilen bu inanışların te-
meli İslamiyet öncesi inanç sistemine ve Şamanizm’e dayanır. Kötü ruhlardan 
ve onların yol açacağı musibet ve hastalıklardan korunmak isteyen Türkler, 
bir kurban adayarak kötü ruhlardan korunacaklarını düşünmüşlerdir. Burada 
da yaşlı kadının kurban edilmesi kötülüklerden korunmak içindir. Bir başka 
inanış da ağaçların büyütülüp tapılmasına dairdir. Tıpkı taşlar gibi bazı ağaç-
lar da Türklerde kutsal bir özellik gösterir ve bu tür ağaçlara saygı duyulur, 
korunur ve tapılır. Ağaç kültüne dayanan bu inanışta ağaçların koruduğuna 
ve şifa verdiğine inanılır. Gırnâtî’nin Türk yurtlarında karşılaştığı bir baş-
ka husus da Bulgar Türkleriyle ilgilidir. Gırnâtî, Bulgar Türklerinin, uzun 
boylu, heybetli ve güçlü bir adam gördüklerinde ona rabbimiz dediklerini 
ve onu yücelttiklerini söylemiştir (Sabuncu, 2018: 197-198, 206-207). Bu da 
yine atalar kültünün ve Şamanizm’in birer kalıntısıdır. XIV. yüzyıl seyyahla-
rından İbn Battûta da Çin sınırına yakın bir bölgede güneşe tapan Türklerin 
olduğunu gözlemlemiştir (İbn Battûta, 2018: 907).

İbrahim el-Hiyârî, Üsküdar seyahati esnasında Kızkulesi’ni gezmiş, bu-
rasının yapı özelliklerini vermiş ayrıca burada karşılaştığı ilginç durumlardan 
da söz etmiştir. Seyyahın dikkatini çeken ilk husus, insanların Kızkulesi’ni 
bekleyen kişiye bahşiş vermeleridir. Bu durum o dönemlerde insanların Kız-
kulesi’ne kutsal bir yer gözüyle baktığını gösterir. Türk kültüründe özellikle 
türbe vb. yerlerde ziyareti gerçekleştiren kişiler buralardaki görevlilere veya 
türbedarlara hediye veya hayır mahiyetinde bir miktar para verirler. İbrahim 
el-Hıyârî’nin söz ettiği durum da aslında bu kültürü ifade eder. Ayrıca seyyah 
Kızkulesi’nin yapılış amacıyla ilgili olarak halk arasında anlatılan bir efsane-

.



 . 15Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

yi de aktarmıştır (Türkhan, 2021, 88; el-Hiyârî, 1979, 145). Seyyah Ayasofya 
Cami’sinin düşen kubbesi hakkında da şu efsaneye yer vermiştir:

“Kisrâ’nın sarayı sallandığında ve yanan İran ateşi söndüğün-
de buranın büyük kubbesi yıkılmış. Tamir etmeye çalışmışlar 
ama mümkün olmamış. Kubbeyi her yaptıklarında ve yerine 
oturttuklarında tekrar düşmüş, tâ ki buranın büyükleri Medi-
ne’ye gidene kadar. Minarenin binasında kullandıkları toprağı 
yanlarında götürmüşler ve Efendimizden bu toprağa tükürmesi-
ni istemişler. Hz. Peygamber de buranın İslam beldesi ve iman 
ehlinin ibadethanesi olacağını bildiği için bu isteklerini yerine 
getirmiş. Peygamber efendimizin mübarek tükürüklerini karış-
tırdıkları bu toprağı getirmişler ve inşaat malzemelerinin içine 
katmışlar ve binanın kemerleri şimdiki şeklini almış.” (Türkhan, 
2021: 101; el-Hiyârî, 1979: 89).

Seyahatnamelerde geçen halk inanışlarının bazıları hastalıklar ve tedavi-
leriyle ilgilidir. İbn Battûta, Bişdağ denilen yerden söz ederken burada sıcak 
su kaynakları bulunduğunu ve Türklerin Bişdağ’daki bu sıcak su kaynakları-
na giren kişinin her türlü hastalıktan korunacağına ve iyileşeceğine inandığı-
nı da bildirmiştir (İbn Battûta, 2021: 318).

Gırnâtî’nin Bulgarlar hakkında verdiği şu bilgiler onların Tanrı inanışını 
ortaya koymuştur:

“Bulgar’da Âd neslinden 7 zira boyunda bir adam gördüm. Ben kasık-
larına ancak ulaşıyordum. Çok güçlüydü ve bir atı boğazlayarak alıp kemik-
lerini kırabilirdi. Derisini ve sinirlerini bir anda parçalardı. Başkaları balta 
ile o hızda onu parçalayamazdı. Bulgar Melik’i onun için zırh yaptırmıştı. O 
zırhıyla birlikte savaşta araba üzerinde taşınırdı. Miğferi ise demirdendi ve 
büyük bir kazan gibiydi. Sağlam meşe ağacından yapılmış uzun ve büyük bir 
odun ile savaşıyordu. Güçlü bir adamın bile yerden kaldıramadığı o ağaç par-
çası onun elinde tıpkı bizim elimizdeki asa gibi kalıyordu. Türkler o adamı 
çok yüceltip büyük saygı gösteriyorlardı. Onun karşıdan geldiğini gördükle-
rinde kaçıştılar. Ve dediler ki: bu rabbimizdir ve muhakkak bize kızmıştır…” 
(Sabuncu, 2010: 152). Buradan anlaşılacağı üzere Türkler olağanüstü özellik-
ler gösteren, fiziki görünümleri ve güçleriyle insanlardan ayrılan dev benzeri 
varlıkları bir nevi ilah olarak görmüşlerdir.

el-Ömerî, Harezm başlığı altında At Dağı adı verilen bir dağdan söz et-
miştir. Söz konusu bu dağda çeşitli hastalıkları iyileştiren şifalı bir su bu-
lunur. Halk kaplıca özelliği gösteren bu suyla bir hafta boyunca sabah ak-
şam yıkanır ve buradaki sudan içer (Fazlullah el-Ömerî, 2024: 118). Seyyah 
Bursa’dan söz ederken de Bursa’nın kaplıcalarına değinmiştir. Soğuk balgam 
tüküren hastaların ve felçlilerin buradaki sulardan içip şifa bulduğunu söyle-
miştir (Fazlullah el-Ömerî, 2024: 193). 



16  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

8. Türklerde Yeme-İçme Kültürüne Dair İzlenimler

Yemek, insanın hayatta kalmasını sağlayan temel ihtiyaçlardan olması-
nın yanı sıra aynı zamanda bir kültür unsurudur. Yöresel yemekler, mutfak 
kültürü, sofra adabı, yeme içme alışkanlıkları, yemeklerle ilgili edebî türler 
(şiir, destan, efsane, fıkra), yemeklerde kullanılan araç ve gereçler, geleneksel 
hazırlama teknikleri vb. hususlar bir bölgenin veya şehrin yemek kültürünü 
oluşturmaktadır. Yemek, içmekle ilgili tecrübeler seyahatleri esnasında çeşit-
li ikramlarla karşılanan ve sofralara misafir edilen seyyahların en çok ilgisini 
çektiği konulardan olmuştur. Yemeklerin ve ikramların sunumu; kullanılan 
etler, sebzeler ve baharatlar, sunulan araçlar, sofra kuralları vb. seyyahların 
seyahatnamelerinde yer bulmuştur. Türk coğrafyasına seyahat eden Arap 
seyyahların en fazla sözünü ettiği konulardan biri de Türklerin yeme içme 
kültürüdür. 

İbn Battûta seyahatnamesinde Türklerdeki ikram geleneğinden sıkça 
söz etmiştir. Örneğin Karamanoğlu Bedrettin’in hediye ve ikramlarından söz 
ederken kendilerine gümüş tabaklar içerisinde leziz yemekler, nefis meyveler 
ve hoş tatlılar sundurduğunu bildirmiştir. Seyyah benzer bir durumu Birkî 
şehrinde yaşamıştır. İbn Battûta Türklerde bir yere misafir olunduğunda mi-
safirlik boyunca yemeklerin hazırlandığını ve azıkların gönderildiğini belirt-
miş ve hükümdarın koyun tulumları içinde kendilerine un, pirinç ve yağ gön-
derdiğini söylemiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 414). Tülük Tümûr’un yanına 
giden İbn Battûta, burada kendisine Dühn suyu adıyla anılan beyaz bir su 
getirdiklerini, bunun ekşi bir tadı olduğunu ve araştırdığında bu suyun dûkî 
(=düğ) tanelerinden yapılan ve bûza (boza) olarak isimlendirilen bir tür içki 
olduğunu belirtmiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 468). Battûta Türklerdeki yeme 
alışkanlığından ayrıntılı bir şekilde söz etmiştir: “Türkler ekmek ve katı yi-
yecek yemezler; ‘dûkî’ (=düğ, düği; bulgur) adını verdikleri, bizim ‘anlîye 
benzeyen bir yemek yaparlar. Önce suyu ateşin üzerine koyarlar. Kaynayınca 
dûkîden bir parça içine atarlar. Yanlarında et varsa onu lime lime edip tence-
reye koyarlar ve beraber pişirirler. Yemek pişince herkesin payını tabaklara 
koyup servis yaparlar. Ve nihayet tabaklardaki yemeğin üzerine yoğurt dö-
kerler. Yemekten sonra kısrak sütünden yapılan ve kımız adı verilen nesneyi 
içerler.” demiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 466-467). Ayrıca Battûta burhani’ 
(borani) adı verilen, küçük küçük hamur parçalarının pişirilip yoğurtlanma-
sıyla yenilen bir yemekten ve dûkî tanelerinden yapılan bir çeşit şıradan söz 
etmiştir. Tatlı yemenin onlar nezdinde ayıp karşılandığını söyleyen seyyah 
bununla ilgili şu hadiseyi paylaşmıştır: “Ramazan ayı içinde Sultan Uzbek’in 
huzurunda bulunuyordum. Sık sık yenmekte olan kısrak ve koyun eti vardı 
sofrada. Ayrıca ‘riştâ’ (=erişte) denilen ve şehriyeye benzeyen; piştikten son-
ra sütle karıştırılarak bir çorba da hazırlanmıştı. O gece arkadaşlarımın yap-
tıkları tatlıdan bir tabak sundum sultana. Sultan sadece parmağıyla dokunup 
tatmakla yetindi, bir daha elini sürmedi! Tülük Tümûr’un anlattığına göre 

.



 . 17Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

sultan bir gün çocuk ve torunlarının sayısı kırkı bulan saygın bir kapıkuluna 
şöyle demiş: ‘Bu tatlıyı yersen cümlenizi azat ederim!’ Ama adam şu cevabı 
vermiş: ‘Beni öldürsen de yemem.” (İbn Battûta, C.I, 2018: 466-468). 

İbn Battûta, Alanya halkının yemek kültüründen de söz etmiş ve halkın 
haftada bir gün ekmek pişirip diğer günlerde bu ekmeğin yenildiğini söy-
lemiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 401). Yine Anadolu’daki tirit yemeğinden 
bahsetmiş bu yemeğin Ramazan ayında, iftar sofralarında başlangıç yemeği 
olduğunu belirtmiştir. İnsanların uğur getirmesi için oruçlarını tiritle açtık-
larından söz etmiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 407). İbn Battûta, Denizli’de 
Ahı Sinân’ın tekkesinde yine bir Ramazan gecesi kalmış ve burada her sa-
nat erbabının ekmek, koyun ve öküz eti getirdiğini; şeyhler ve ahiler için bu 
yiyeceklerden ayrı bir sofra ve yoksullar için de ayrı bir sofra kurulduğunu 
belirtmiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 410). 

Ebû Hamid el-Gırnatî, Bulgarlar hakkında bilgi verirken onların soğuğa 
karşı dirençli olduklarını söylemiş bu durumu da onların yiyecek ve içecekle-
rinde çok fazla bal kullanmalarına bağlamıştır. Hazar bölgesini ziyaret eden 
Gırnâtî, Saksın şehrinden de söz etmiş ve bu bölgenin yemek kültürüne dair 
izlenimlerine eserinde yer vermiştir. Bölgenin balık çeşidi açısından çok zen-
gin olduğunu bildiren seyyah, bazı balıkların içine pirinç konulup kızartıldı-
ğını ve bu şekilde kuzu etinden bile lezzetli olduklarını bildirmiştir. Ayrıca 
el-Gırnâtî’nin verdiği bilgilere göre Türkler bu balığın karnından çıkan yağı 
aydınlanmada, midesinden çıkan bir maddeyi de yapıştırıcı olarak kullan-
mışlardır (Sabuncu, 2010: 136, 138). Gırnâtî, Harezm ülkesindeki meyvelerin 
çok iyi olduğunu, bu meyveler arasında karpuzun özel bir yeri olduğunu ve 
kış boyunca bozulmadan evlerde durduğunu gözlemlemiş ve bu durumu se-
yahatnamesine aktarmıştır (Sabuncu, 2010: 153).   

İbn Fadlan en çok Bulgar’ın yeme-içme kültüründen söz etmiştir. Bölge-
de etin, karaca darının, arpanın ve buğdayın sıklıkla tüketildiğini bildirmiş-
tir. Ayrıca Bulgarların başı hurma ağacına benzeyen bir ağacın gövdesinden 
belli bir yeri delip buraların altına kap koyduklarını ve deliklerden akan bal-
dan tatlı suyu çok içtiklerinde sarhoş olduklarını gözlemlemiştir. Fadlan Bul-
garların yiyeceklerini yerde kuyu kazarak muhafaza ettiklerini belirtmiştir. 
Seyyahın verdiği bilgilere göre Bulgarlar zeytinyağı, susamyağı ve tereyağı 
kullanmayıp onun yerine balık yağı kullanırlar. Bu da kullandıkları eşyaların 
kötü kokmasına neden olur. Diğer taraftan İbn Fadlan Bulgarların arpadan 
yaptıkları bir çorbadan da söz etmiştir. Genç erkek ve kızların bu çorbadan 
içtiğini, çorbanın etle pişirilmesi durumunda erkeklerin eti, kızların da darıyı 
yediğini ve çorbanın teke başıyla pişirilmesi durumunda da kızların da etten 
yediklerini gözlemlemiştir (İbn Fazlân, 2020: 61-62). İbn Fadlan Bulgarlar-
dan söz ederken Bulgar hükümdarının sücüvv adı verilen bal şerbeti istediği-
ni ve kendilerinin birer kadeh bu şerbetten içtiklerini söylemiştir (İbn Fazlân, 
2020: 53)



18  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

9. El Sanatlarına ve Geleneksel Mesleklere Dair İzlenimler

Türklerin el sanatlarıyla ilgili bilgiler Arap seyyahların seyahatname-
lerinde sınırlıdır. İbrahim el-Hiyârî İstanbul seyahatinde Beyazıt semtini de 
gezmiş buradaki çarşılardan bahsederken bakırcılar çarşısında gördüklerini 
de anlatmıştır. Ona göre buradaki bakırlar gemilere yüklenip gönderilse bile 
her gün gönderilenden daha fazla bakır eşya üretilmektedir (Türkhan, 2021: 
98; el-Hiyârî, 1979: 95). İbn Battûta’nın seyahatnamesinde askerlik, müder-
rislik, kadılık, hatiplik, fakihlik, doktorluk, helvacılık, tefecilik ve taşçılık 
gibi çok sayıda meslekten söz edilmiştir. Söz konusu mesleklerin bir bölümü 
geleneksel meslekler arasında yer alır. Sivas’ta Ahi Bıçakçı Ahmet’ten söz 
eden İbn Battûta, Bıçakçı Ahmet’in bıçakçılık zanaatında usta olduğu ve bu 
zanaatın ahilerinin öncüsü olduğunu söylemiş ve Ahi Bıçakçı’nın ahi yiğit-
lerinin İbn Battûta’yı misafir etmek için çok çaba sarf ettiklerini belirtmiştir 
(İbn Battûta, C.I, 2018: 416). 

10. Türklerin Yaşam Tarzına Dair İzlenimler

Yaşam tarzı ve yaşayış biçimi ile özellikle Türklerin konaklama şekli 
ve çadır kültürü ele alınmıştır. IX. yüzyıl Arap seyyahlarından Temim İbn 
Bahr, Uygurların yaşam tarzı hakkında bilgi verirken çadır kültüründen de 
söz etmiştir. Bir Uygur kasabasına yaptığı ziyarette kasabaya 5 fersahlık bir 
uzaklıkta kağana ait altından yapılmış bir çadır gördüğünü ve bu çadırın yüz 
kadar adamı barındırdığını ayrıca Kağan’ın çadırının etrafında da 12 bin da-
yanıklı çadır olduğunu söylemiştir (Sağır, 2006: 7-8). Burada Türklerde çadır 
kültürünün yanı sıra statüye göre çadırın yapıldığı malzemenin de farklılık 
gösterdiği görülmektedir.  

İbn Fadlan da X. yüzyılda Türklerin yaşamı hakkında benzer tespitlerde 
bulunmuştur. İbn Fadlan seyahatnamesinde yazın serin kışın da sıcak tuttuğu 
için Cürcâniye Şehri’nde Türklerin keçeden yapılmış çadırda kaldıklarından 
söz etmiştir. Ayrıca Oğuzlardan bahsederken de onların kıl çadırlarda kal-
dıklarını ve konargöçer olarak yaşadıklarını ifade etmiştir (İbn Fazlan, 2020: 
35, 39).

Gırnâti Aşağı Volga civarında yer alan Saksın şehrinin mimarisini an-
latırken; şehirde kırk Oğuz kabilesi olduğunu, onların hepsinin büyük evlere 
ve bu evlerin de keçelerle kaplı harkahlara sahip olduğunu belirtmiştir (Sa-
buncu, 2018: 186). Hazar bölgesindeki evlerin de mevsim şartlarına göre inşa 
edildiğini söylemiş ve bu evler hakkında “orada kış, şiddetli geçer ve kışlık 
evler çam ağacındandır. Büyük kütükleri (gövdeler) üst üste koyarlar. Çatıları 
ve tavanları düz tahta plakalardan oluşur. İçeride ateş yakarlar. Bu evlerin ko-
yun derisi ile kaplanmış küçük kapıları vardır. İçerideki sıcaklık tıpkı hamam 
gibidir. Onların yakmak için odunları çoktur.” demiştir (Sabuncu, 2010: 137). 

.



 . 19Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

 Zeydan’ın İstanbul’daki tespitlerine göre Türkler büyük evlerde otur-
makta, ev eşyalarına/mobilyalara çok fazla para harcamakta ve evleri harem-
lik selamlık olarak ikiye ayırmaktadırlar (Zeydan, 2012: 111). 

İbn Battûta Anadolu’da Aydınoğlu Mehmed Bey’e gitmiş ve burada ken-
dilerine harkah adı verilen kubbe şeklinde bir çadır sunulduğunu belirterek 
bu çadırın özelliklerini anlatmıştır. “Harkah, ağaç kalaslarının yan yana ge-
tirilmesiyle kurulur, üzeri keçeyle örtülür. Tepesinde ışık ve hava girmesi 
için ‘bâdhenç’ denilen bir delik bırakılır, istenirse bu delik kapatılabilir; çadır 
tıpkı ev gibidir.” (İbn Battûta, C.I, 2018: 420).

11. Türklerin Giyim/Kıyafet Kültürüne Dair İzlenimler

Din, iklim (sıcaklık, nem vb. hususlar), alışkanlıklar, gelenek ve göre-
nekler bir bölgenin giyim kültürünü etkilemekte giyim kuşam, yöresel kıya-
fetler ve başlıklar kültürden kültüre farklılıklar göstermektedir. Türk kültü-
ründe kadın ve erkek kıyafetlerinde de yörelere göre farklılıklar görülmekte-
dir. Anadolu’nun çeşitli beldelerine seyahatlerde bulunan seyyahlar Türklerin 
kılık kıyafetiyle ilgili de bilgiler vermişlerdir. 

Corci Zeydan İstanbul’a Seyahat kitabında Türk kadınlarının giyim ku-
şamından detaylıca bahsetmiş, Türk kadının tesettürsüz sokağa çıkmadığını 
belirtmiştir. Türk kadınlarının beyaz bir tülbent ile başlarını kapatıp boyun-
larını sardıklarını, aynı örtü ile yüzlerini örttüklerini, gözlerinden ve burnu-
nun bir kısmından başka yüzünden bir yerlerin görünmediğini söylemiştir. 
Evlerinde, bahçelerinde ise kadınların yüzlerinin açık olduğunu da eklemiştir 
(Zeydan, 2012: 113-114). İbn Battûta, ahî topluluğuna mensup ahî delikanlıla-
rının kıyafeti hakkında şu bilgileri vermiştir:

“Mecliste sırtlarında “kaba yani “kaban” ayaklarında mest bulunan; bel-
lerine iki arşın uzunluğunda bıçak asan; başlarını alta yün bir takke, onun 
üzerinde de bir arşın uzunluğunda iki parmak genişliğinde uzun serpuşlarla 
örten bir grup delikanlı vardı. Yiğitler burada toplandıkları vakit serpuşlarını 
çıkarıp önlerine koyarlar. “Zerdanı” cinsinden (ince, şeffaf sarı ipekten ma-
mul) güzel bir takke veya buna benzer bir şey kalır başlarında.” (İbn Battûta, 
C.I, 2018: 405). Buradan anlaşılacağı üzere ahî gençlerinin bellerinde kılıçla-
rı, başlarında takke ve serpuşları vardır.

İbn Battûta, Türk kadınlarının Bağdat’ta mücevher almak için birbirle-
riyle yarıştığını söylemiştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 327-328). Ayrıca Anado-
lu’da yüzleri açık olarak dolaşan Türk kadınlarının köleleriyle birlikte pazara 
geldiklerini süt, yoğurt sattıklarını ve karşılığında da esans aldıklarını belirt-
miştir (İbn Battûta, C.I, 2018: 473).

el-Gırnâti Rum Denizindeki bir balığı, Derbend’de yaşayan Türklerin 
yağmurdan korunmak için beyaz yünden imal ettikleri, kafayı tamamen sa-
ran uzun takkeye benzetmiştir. Ayrıca Gırnâti Kafkas dolaylarında Türklerin 



20  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

yaşadığını, bunların yünden yapılmış uzun bir takke taktıklarını ve bu baş-
lığın da Kafkas kalpağına benzediğini gözlemlemiştir (Sabuncu, 2010: 102). 
el-Ömerî Mesâliku’l-Ebsâr adlı eserinde Deşt-i Kıpçak hükümdarına bağlı 
tüm göçebelerin hayvan derisinden yapılmış elbise giydiğinden söz etmiştir 
(el-Ömerî, 2024: 107). 

Sonuç

Seyahatnameler seyyahların gezip gördükleri yerler hakkında bilgi ver-
dikleri edebî eserlerdir. Seyyahlar bu tür eserlerinde gezip gördükleri yerlerin 
tabiat unsurlarına, doğal güzelliklerine, tarihî yapılarına, sosyal ve kültürel 
özelliklerine dair çeşitli bilgiler aktarırlar. Kültürel özelliklerinden söz eder-
ken de yeme-içme (mutfak) kültürüne, gelenek ve göreneklerine, yaşam tar-
zına, halk inanışlarına, giyim kuşama, vb. unsurlara yer verirler. Yüzyıllar 
boyunca Anadolu’ya çeşitli seyahatlerde bulunan Arap seyyahlar kimi zaman 
siyasi, kimi zaman ticari kimi zamansa ilmî özellikler gösteren bu seyahatler-
de, Türklerin halk kültürüne dair çeşitli hususlarla karşılaşmışlardır. Türkle-
rin yaşam tarzı, inanışları ve âdetleri bazı Arap seyyahların ilgisini çekmiş ve 
bu seyyahlar edindikleri bilgileri seyahatnamelerine aktarmışlardır. Temim 
İbn Bahr, İbn Fadlân, İbn Cübeyr, Ebu Hamid el-Gırnâtî, İbn Battûta, Corci 
Zeydan, İbn Fazlillâh el-Ömerî, Kutbuddîn el-Mekkî, Bedruddîn el-Gazzî, 
Muhibbuddîn el-Hamevî ve el-Hıyârî gibi seyyahların seyahatnamelerinde 
Türklerin halk kültürüne dair izlenimlerine rastlanılmıştır. Türklerde do-
ğum âdetlerine bağlı olan ad koyma, miras ve sünnet geleneği Bedruddîn 
el-Gazzî’nin, İbn Battûta’nın ve İbn Fadlan’ın ilgisini çekmiş ve söz konu-
su seyyahlar eserlerinde bunlarla ilgili tespitlerinden söz etmişlerdir. Evlilik 
âdetlerinde İbn Fadlan, Türklerdeki mihr geleneğinden ve Corci Zeydan da 
hizmetkârları evlendirme âdetinden söz etmiştir. Ölüm gelenekleriyle ilgili 
izlenimler seyyahların seyahat kitaplarında geniş yer bulmuştur. Bu konu-
da İbn Fadlan seyahatnamesinde Türklerdeki defin işlemlerinden ve mezar 
kültüründen bahsetmiştir. Kutbuddîn el-Mekkî ve Muhibbuddîn el-Hamevî 
katıldıkları cenaze merasimiyle ilgili bilgiler vermişlerdir. İbn Bahr Türk-
lerin dinsel törenlerinden, el-Hiyârî ise mezar süslemeleri ve bunlarla ilgili 
inanış ve uygulamalardan söz etmiştir. İbn Battûta seyahatnamesinde Türk-
lerin defin ve yas geleneklerine yer vermiştir. et-Temgrûtî de Ebû Eyyûb 
el-Ensarî’nin kabrindeki gözlemlerini ve burada, Türklerin türbe ve mezar 
ziyareti esnasındaki pratiklerini anlatmıştır. Türklerde bayram ve özel gün-
lerle ilgili olarak el-Hıyârî seyahatnamesinde Ramazan ayı ve bayramla ilgili 
tespitlerine ve Nevruz kutlamalarıyla ilgili gözlemlerine yer vermiştir.  İbn 
Battûta da seyahat kitabında tesadüf ettiği bayram namazı ve Aşure Günü 
izlenimlerinden söz etmiştir. Arap seyyahlar birçok kez Türklerin misafir-
perverliğine şahitlik etmişlerdir. Bu konuda İbn Fadlan, Bedruddîn el-Gazzî, 
et-Temgrûtî, İbn Battûta ve el-Ömerî önemli bilgiler vermişlerdir. Benzer şe-
kilde seyahatnamelerde Türklerin yardımseverliğinden de söz edilmiştir. Bu 

.



 . 21Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

bağlamda Kutbuddîn el-Mekkî İstanbul ziyareti esnasında karşılaştığı bazı 
kişilerin yardımseverliğine değinmiş, İbn Fadlan Cürcâniye halkının dilenci-
lere olan yaklaşımından bahsetmiştir. Türklerde çeşitli konularda ve olaylar 
çevresinde gelişen halk inanışları el-Ömerî, Gırnâtî, İbn Fadlan, el-Hiyârî, 
Bedruddîn el-Gazzî gibi seyyahların kitaplarında önemli bir yer bulmuştur. 
Bunlarla ilgili genel olarak Temim İbn Bahr uğurlu çakıl taşlarından, Bed-
ruddîn el-Gazzî türbelerle ilgili ritüellerden, İbn Fadlan köpek, yılan gibi hay-
vanlar ve büyüyle ilgili inanışlardan, el-Ömerî halk hekimliği pratiklerinden 
ve Gırnâtî kötü ruhlardan korunmak için yapılan uygulamalardan ve Tanrıy-
la ilgili tasavvurlardan söz etmiştir. İbn Battûta, İbn Fadlan ve Gırnâtî’nin 
seyahatnamelerinde Türklerin yeme içme kültürüyle ilgili ayrıntılı bilgiler 
yer almaktadır. El sanatları ve geleneksel meslekler konusunda İbrahim el-
Hiyârî İstanbul’daki bakırcılardan, İbn Battûta Ahi Bıçakçı Ahmet’ten söz 
etmiştir. Türklerin konaklama biçimleri, çadır kültürü ve mimari unsurları 
Corci Zeydan’ın, İbn Battûta’nın, Gırnâtî’nin, İbn Bahr’ın ve İbn Fadlan’ın 
seyahatnamelerinde konu edinilmiştir. Ayrıca Corci Zeydan’ın, Gırnâtî’nin 
ve İbn Battûta’nın seyahatnamelerinde Türklerin kıyafet ve giyim kültürüne 
dair izlenimler yer almıştır.



22  . Ibrahim Ünalan& Özlem Ünalan                                      

Kaynakça

Aliev, Saleh Muhammedoğlu. (1999). “İbn Fadlân.” TDV İslam Ansiklopedisi, C.19, 
ss.477-479.

Artun, Erman (1998). “Anadolu’da Halk Kültürü Ürünlerinin Oluşumuna Kültürel 
Değişim ve Gelişim Açısından Bakış.” Giresun Kültür Sempozyumu, ss. 307-
312.

İbn Battûta. (2018). İbn Battûta Seyahatnamesi I.- II. Çev. Sait A. Aykut. İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.

Bedruddîn Muhammed el-Âmirî el-Gazzî ed-Dimaşkî. (2004). el-Metâli‘u’l-Bedriyye 
fi’l-Menâzili’r-Rûmiyye. Ebu Dabı BAE: Dâru’s-Suveydî lin-Neşr ve’t-Tevzi‘.

el-Câhiz, Ebu Osman Amr. B. Bahr. (1939). Türklerin Faziletleri ve Övgüleri. Çev. 
Osman Fevzi Olcay. İstanbul: Tefeyyüz Kitapevi. 

el-Câhiz, Ebu Osman Amr B. Bahr. (1988). Hilafet Ordusunun Menkıbeleri ve Türk-
lerin Faziletleri. Çev. Ramazan Şeşen. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Ens-
titüsü. 

el-Câhiz, Ebu Osman Amr bin Bahr el Kinani el Fukaimi el-Basri. (2020). Türklerin 
Faziletleri. Çev. Şafak Yalçın ve Muhammed Yasin Can. İstanbul: Muarrib Ya-
yınları.

İbn Cübeyr. (2020). İbn Cübeyr Seyahatnamesi. Çev. Ramazan Şeşen. İstanbul: Ye-
ditepe Yayınevi.

Çoruhlu, Yaşar. (2011). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Kabalcı.

Dündar, Ahmet İhsan (2022). “İslam Öncesi Dönemde Türklerde ve Araplarda Kişile-
re Ad Koymada Etkili Olan Benzer Faktörler.” Din ve Bilim – Muş Alparslan 
Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi, 5(2), ss. 244-259.

Ergin, Muharrem, (2014). Orhun Yazıtları. İstanbul: Boğaziçi Yayınları.

el-Hiyârî, İbrahim. (1979). Tuhfetu’l-Udebâ’ ve Selvetu’l-Gurabâ’. Thk. Racâ’ Mah-
mûd es-Sâmerrâî. Bağdat: el-Cumhûriyyetü’l-‘Irâkî Vizâretü’s-sekâfe ve’l-
‘İlâm, Dâru’r-Reşîd li’n-neşr, Dâru’l-Hurriye li’t-tıbâ‘a.

İnan, Abdulkadir (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve Araştırmalar. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Karakoyun, Vedat (2024). 12-14. Yüzyıl Seyahatnamelerinde Folklorik Unsurlar (El 
Gırnâtî, İbn Cübeyr, Plano Carpini, Monte Crucis ve İbn Battûta Seyahatna-
meleri). Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Antalya: Akdeniz Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Kâmil, Ekrem (1937). Hicri Onuncu-Milâdi On Altıncı Asırda Yurdumuzda Dolaşan 
Arap Seyyahlarından Gazzi-Mekki Seyahatnamesi. İstanbul: Tarih Semineri 
Dergisi, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, ss.3-90.

.



 . 23Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Küçükaşçı, Mustafa Sabri, “İki Arap Âlimin Gözünden XV. Yüzyılda İstanbul”, Os-
manlı İstanbul’u Sempozyumu, İstanbul 2013, 71-86.

Mermi, Hayri (2023). İstahrî, İbn Fadlan ve Ebu Hamid El-Gırnatî Seyahatnamele-
rinde Yer Alan Halk Bilim Unsurlarının İncelenmesi. Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü. 

el-Ömerî, Şihabeddin B. Fazlullah (2024). Türkler Hakkında Gördüklerim ve Duy-
duklarım (Mesâliku’l Ebsâr). Çev. Ahsen Batur. İstanbul: Selenge Yayınları.

Sağır, Caner. (2006). Temim İbn Bahr Seyahatnamesi ile Mervezei’nin Taba-i Haya-
van Eserinin Tercümesi ve Değerlendirilmesi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü.

Sabuncu, Fatih. (2010). Ebû Hâmid Muhammed el-Gırnâtî’nin Seyahatnamesi (Gi-
riş-Tercüme-İndeks). İstanbul: Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü.

Sabuncu, Fatih (2018). Gırnâti Seyahatnamesi. İstanbul: Yeditepe Yayınevi.

Sapan, Süheyl. (2018). “Suriyeli Âlim Ebü’l-Fazl el-Muhibbî’nin 1574 Yılında İs-
tanbul Seyahati”, V. Uluslararası Osmanlı İstanbulu Sempozyumu Bildirileri 
19-21 Mayıs 2017. Ed. Feridun M. Emecen, vd., İstanbul: İstanbul 29 Mayıs 
Üniversitesi Yayınları, ss. 301-316.

Sever, Mustafa (2016). Mersin ve Yakın Çevresinde Halk İnançları ve Halk Hekimli-
ği. Ankara: Barış Kitap.

Şeşen, Ramazan. (1993). “Câhiz.” TDV İslam Ansiklopedisi, C.7, ss. 24-26. 

Şeşen, Ramazan. (2003). “İbn Hassûl’un Tafdîl el-Etrak Ala Sair el-Ecnad Adlı Risa-
lesinin Tercümesi”. Tarih Dergisi 38, ss. 119-142.

Temgrûtî, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Ali. (2007). en-Nefhatu’l-miskiyye 
fi’s-Sefâreti’t-Türkiyye. Thk. Muhammed es-Salihi. Ebûdabî: Dârüs-Süveydi. 

Türkhan, Ayşe. (2021). Arap Seyahatnamelerinde Osmanlı İstanbul’u ve Türkler: İb-
rahim el-Hiyârî Seyahatnamesi. Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul: İstan-
bul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.

Tryjarski, Edward. (2012). Türkler ve Ölüm. Çev. Hafize Er. İstanbul: Pinhan Yayın-
cılık. 

Zeydan, Corci. (2012). İstanbul’a Seyahat. Çev. Muhammed Özcan. İstanbul: Ark 
Kitabı. 





Bölüm 2

BEDENSEL GÖSTERGENIN YABANCILAŞMASI: 
BULANTI’DA DUYARLILIK TEMELINDE BIR 

OKUMA1

Gülden UÇAR2

1  Bu çalışma, 04–05 Ekim 2025 tarihlerinde düzenlenen VII. Bilsel Uluslararası Ahlat 
Bilimsel Araştırmalar Kongresi’nde sözlü bildiri olarak sunulan ve özeti kongre özet 
kitabında yayımlanan “Bulantı’da Bedene Yabancılaşma ve Tiksinti: Duyarlılık Rejimi 
Bağlamında Bir Okuma” başlıklı bildirinin genişletilmiş versiyonudur.
2  Araştırma Görevlisi Doktor, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, Burdur, 
Türkiye, E-mail: gpamukcu@mehmetakif.edu.tr, ORCID: 0000-0002-1627-8889.



26  . Gülden Uçar

Giriş

Metinlerde anlam, yalnızca dilsel yapılara indirgenemeyecek kadar 
karmaşık bir oluşumdur. Algı, deneyim ve bedensel duyumsama, anlamın 
kurulmasında belirleyici rol oynayan unsurlar arasında yer alır. Bu neden-
le gösterge, yalnızca bir sözcük ya da biçimsel yapı olarak değil, öznenin 
dünyayla kurduğu deneyimsel ilişki içinde anlam kazanan bir olgu olarak da 
düşünülmelidir.

Bedenin algı yoluyla dünyaya açılan bir anlam alanı olarak kavranma-
sı, anlamın düşünceden önce duyusal deneyim içinde ortaya çıkabileceğini 
gösterir. Algının ve bedensel deneyimin bu önceliği, fenomenolojik düşün-
cede özellikle vurgulanmış; beden, dünyayla ilişki kuran edilgin bir araçtan 
çok, anlamın ortaya çıktığı temel deneyim alanı olarak ele alınmıştır (Mer-
leau-Ponty, 1945). Bu yaklaşım, anlamın yalnızca iletişimsel aktarım süreç-
leriyle değil, özne ile çevresi arasındaki doğrudan karşılaşmalar ve duyusal 
temaslar aracılığıyla da üretilebildiğini kabul eder.

Bu kuramsal zemin üzerinde Éric Landowski, anlamın oluşumunu özne-
nin çevresiyle kurduğu deneyimsel ilişki içinde ele alan bir göstergebilimsel 
model geliştirmiştir. Landowski’nin anlamlandırma rejimleri olarak adlandır-
dığı bu modelde, anlamın ortaya çıkışı programlama, manipülasyon, uyum1 
ve rastlantı rejimleri çerçevesinde açıklanır (Landowski, 2005). Bu rejimler 
arasında özellikle uyum rejimi, anlamın önceden belirlenmiş kurallarla ya da 
niyetli yönlendirmelerle değil, duyusal karşılaşmalar ve bedensel hissedişler 
aracılığıyla üretildiği bir etkileşim alanını tanımlar. 

Bu çalışma, Jean-Paul Sartre’ın Bulantı romanında yer alan ve anlatı-
cının kendi bedenine yönelik algısını ayrıntılı biçimde betimleyen el sahne-
lerini, Landowski’nin uyum rejimi ve duyarlılık kavramları doğrultusunda 
incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmada, romandan seçilen bu sahnelerde be-
densel göstergelerin nasıl anlam ürettiği, bedenin özne için nasıl yabancı ve 
kaçınılmaz bir varlık hâline geldiği ve bu duyusal deneyimlerin varoluşsal 
yabancılaşma ve tiksintiyle nasıl ilişkilendiği sorgulanacaktır. Bu doğrultuda 
inceleme, dilsel açıklamalardan çok, algı, duyum ve bedensel deneyim düze-
yinde işleyen anlam oluşumuna odaklanacaktır.

Yöntem bakımından çalışma, nitel bir metin çözümlemesine dayanır. 
Romanda geçen oldukça ayrıntılı bir el sahnesi, duyusal göstergelerin adım 
adım izlenebilmesi için beş parçaya ayrılarak incelenecek; her parçada du-

1  Landowski’nin özgün terminolojisinde bu etkileşim rejimi ajustement (uyum/ayar) olarak 
adlandırılmaktadır. Bu çalışmada ise söz konusu rejim, özellikle sensibilité (duyarlılık) ve buna 
bağlı kavramlar (örn. compétence esthésique, faire sentir, union) ekseninde tartışıldığı için, 
açıklayıcılığı artırmak amacıyla yer yer “duyarlılık rejimi” ifadesi kullanılacaktır. Bu kullanım, 
ajustement terimini ikame eden bir çeviri önerisi değil; rejimin duyusal temelli işleyişini görünür 
kılmaya dönük, bağlamsal bir adlandırmadır.



 . 27Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

yuların (görme, dokunma, ağırlık duyumu) metin içinde nasıl öne çıktığı, 
elin “uzuv” olmaktan “maddesel varlık” deneyimine doğru nasıl kaydığı 
ve bunun özne–beden ilişkisinde ne tür bir kırılma yarattığı tartışılacaktır. 
Kuramsal çerçeve olarak Landowski’nin anlamlandırma rejimleri modeli 
benimsenmektedir. Özellikle anlamın niyet, plan, rastlantı ya da söylemsel 
yönlendirme yoluyla değil; duyarlılık ve bedensel karşılaşma üzerinden ku-
rulduğu etkileşim biçimleri (algısal/tepkisel duyarlılık, estetik yetkinlik, his-
settirme, birlik) esas alınacaktır. Metin, bu çerçeve içinde, anlamın özneye 
nasıl “hissettirildiğini”, bedenin özne için nasıl kaçınılmaz bir varoluş alanı 
hâline geldiğini ve bedensel deneyimin hangi koşullarda yabancılaşma üret-
tiğini ortaya koyacak şekilde okunacaktır.

Bu çalışmanın temel araştırma sorusu şudur: “Sartre’ın Bulantı roma-
nındaki el sahnesinde, bedensel deneyim anlamı nasıl üretmektedir ve bu an-
lam üretimi Landowski’nin duyarlılık temelinde işleyen uyum rejimiyle nasıl 
açıklanabilir?”

Bu doğrultuda çalışma, Bulantı’daki el sahnesini, bedenin anlamı doğru-
dan duyusal düzeyde ürettiği bir deneyim alanı olarak ele alacaktır. Analizde, 
bedensel göstergelerin özne için nasıl yabancı, kaçınılmaz ve rahatsız edi-
ci bir varoluş biçimine dönüştüğü; bu dönüşümün Landowski’nin duyarlılık 
temelinde işleyen uyum rejimi kavramlarıyla nasıl açıklanabileceği ortaya 
konacaktır.

1.	 Kuramsal Çerçeve: Landowski’nin Anlamlandırma Rejimleri 

Landowski’nin “anlamlandırma rejimleri” modeli, temelde Greimas’ın 
yapısalcı anlatı dilbilgisini yeniden gözden geçirerek “eylem”in ve “anlam”ın 
hangi koşullarda üretildiğini sorgulama ihtiyacından doğar. Greimas’ın (1970) 
ortaya koyduğu çerçevede anlam, büyük ölçüde “özne ile nesne arasındaki 
ilişki” olarak kavranır: özne, bir nesneye yönelir, onunla birleşir (conjonction) 
ya da ondan ayrılır (disjonction). Bu modele temel olan “bağ kurma” ( jonc-
tion) mantığı, sahip olma / yoksun olma karşıtlığı etrafında şekillenir (Gre-
imas, 1976). Böylece anlam, bir tür “anlatı ekonomisi” içinde dolaşan değer 
gibi iş görür; bir öznenin kazancı zorunlu olarak diğerinin kaybına bağlanır 
(Landowski, 2004, s. 58–59). Ne var ki bu yaklaşım, etkileşimi neredeyse yal-
nızca mülkiyet ve edinim düzeyine indirger. Göstergebilim alanında duygu-
lar ve bedensel etkilenmelerin ele alınışı da uzun süre bu anlatısal çerçevenin 
sınırları içinde kalmıştır. Greimas ve Fontanille (1991), tutkuları gösterge-
bilimin merkezine taşımış olsalar da, duygular hâlâ anlatı içindeki kipliksel 
düzeneklere ve öznenin edimsel konumuna bağlı olarak çözümlenir. Başka 
bir deyişle, bedensel ve duygusal deneyim, anlamını anlatısal yapıdan alır.

Bu sınırlı çerçevenin ötesine geçebilmek için Landowski, anlamın kuru-
luşunu bambaşka bir zeminde yeniden düşünmeyi önerir. Bu yönelim, Lan-
dowski’nin erken dönem çalışmalarında da açık biçimde görülür. Landowski 



28  . Gülden Uçar

(1989), toplumsal anlamın yalnızca yapısal konumlar ya da anlatısal roller 
aracılığıyla değil, öznelerin birbirlerinin varlığına maruz kalmaları ve bu 
maruziyet içinde konum almaları yoluyla kurulduğunu gösterir. Anlam, bu 
bakış açısında, önceden verilmiş bir düzenin uygulanmasından çok, ilişki-
sel ve deneyimsel bir süreç olarak kavranır. Bu yönelimi adlandırmak için 
Landowski Greimas’ın “bağ kurma” ( jonction) mantığının karşısına birlik 
(union) mantığını yerleştirir. Landowski’nin özellikle vurguladığı gibi “birlik 
bir durum değildir; bir etkileşim kipidir ve aynı zamanda anlamın kurulma 
kipidir” (Landowski, 1997;  2004, s. 63). Yani birlik, iki varlığın yalnızca 
dışarıdan temas etmesi değil, birbirlerinin ritmine, temposuna, duyusal var-
lığına göre kendini ayarladığı, karşılıklı olarak “hissettiği” bir ilişki biçimi-
ni ifade eder. Bu yeni zeminde odak, “kim neye sahip oldu?” sorusundan 
“özne ile öteki birbirlerinin varlığına nasıl maruz kalır, birbirlerini nasıl his-
sederler?” sorusuna kayar. Böyle bir çerçevede anlam, artık bir öznenin di-
ğeri üzerinde sahiplik kurmasından doğmaz; özne ile öteki arasında estetik 
ve duyusal niteliklerin sürekli el değiştirmesinden, her an birinden ötekine 
geçen deneyim parçalarından türetilir (Landowski, 2004, s. 63). Bu yüzden 
Landowski, “sahip olma ilişkisinden deneyime geçmeyi”, yalnızca küçük bir 
vurgu değişikliği değil, “ekonomik bir modelden deneyimsel bir anlayışa ge-
çiş” olarak tanımlar (Landowski, 2004, s. 66). Böylece göstergebilim, mülki-
yet ve değiş-tokuş mantığına dayanan bir anlam tasarımından, ortak deneyim 
ve karşılıklı dönüşüm süreçlerini merkeze alan bir yaklaşıma doğru kayar. 
Landowski Les interactions risquées (Riskli Etkileşimler, 2005) adlı eserinde 
bu dönüşümü dört etkileşim biçimiyle açıklar: programlama, manipülasyon, 
uyum ve rastlantı rejimleri. Bu rejimler iki eksenin kesişimiyle belirlenir:

·	 Birinci eksen, dünyanın nasıl kavrandığıyla ilgilidir: düzenli, öngö-
rülebilir bir yapı mı vardır yoksa olaylar belirsiz ve rastlantısal mı gelişir?

·	 İkinci eksen ise özneler arası ilişkiyi tanımlar: insanlar birbirine ni-
yet ve hesapla mı yaklaşır, yoksa duyarlılık ve empatiyle mi? (Landowski, 
2005, s. 76)

Bu iki eksenin kesiştiği noktada anlamın oluşma biçimleri ortaya çıkar.

1.1 Programlama Rejimi: Düzen ve Öngörülebilirlik

Landowski’nin tanımladığı dört etkileşim kipinden ilki olan programla-
ma rejimi, anlamın önceden kurulmuş bir düzen içinde ve tekrar eden davra-
nış kalıpları aracılığıyla üretildiği durumları ifade eder. Bu rejimde öznenin 
eylemi, özgür bir seçime değil, yerleşik kurallara ve rutinlere dayanır; dola-
yısıyla her etkinlik belirli bir beklentiyi izleyerek gelişir. Bir davranışın ne 
şekilde sonuçlanacağı neredeyse başından bellidir. Bu nedenle programlama 
rejimi, riskten arındırılmış bir etkileşim biçimi sunar: kimse beklenmedik bir 
durumla karşılaşmaz, kimse belirsizlik yaşamaz; fakat bunun karşılığında 
yaratıcılığa, sezgiye ya da yorum gerektiren boşluklara da yer yoktur. Etki-



 . 29Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

leşim, bir anlamda, önceden yazılmış bir senaryonun tekrarından ibarettir.

Bu yapıyı, gündelik yaşamın katı düzenlerde işleyen uygulamalarında 
gözlemlemek mümkündür. Örneğin toplu taşımada sıraya girme alışkanlığı, 
bir ibadetin belirli adımlarla her seferinde aynı biçimde gerçekleştirilmesi, 
ya da bir okul töreninde öğrencilerin hep aynı komutlarla düzen almaları gibi 
davranışlarda, bireysel irade değil, yerleşik kural devreye girer. Benzer bi-
çimde, edebiyatta belirli türlerin katı biçimsel kurallarının her defasında aynı 
anlatım kalıplarını üretmesi de programlama mantığına karşılık gelir: bir ağı-
tın her zaman benzer bir ritmik yapıyı izlemesi ya da klasik tiyatroda karak-
terlerin toplumsal rollerinin dışına çıkmaması bu rejimin tipik örnekleridir 
(Landowski, 2005, s. 17). Bu tür örneklerde anlam, yeniden yorumlanarak 
değil, kurulu düzenin yinelenmesiyle ortaya çıkar.

Programlama rejiminde sözlü iletişim de tıpkı davranışlar gibi katı bir 
düzen içinde işler. Konuşan kişiler kendi söylemlerini üretmekten çok, daha 
önce belirlenmiş kalıpları tekrar eden aktörlere dönüşürler. Diyaloglar özgür-
ce gelişmez; ya gündelik nezaket ifadelerinin sıradan bir alışverişi hâline ge-
lir ya da kesin sınırları olan bir iletişim biçimine sıkışır. Örneğin bir bankada 
yapılan rutin bir işlemde ya da bir klinikte uygulanan standart görüşmede, 
konuşmalar adeta ezbere bilinen formüllerin sırasıyla söylenmesinden iba-
rettir. Her iki durumda da konuşan özne, kendi niyetini ifade etmekten çok, 
yerleşik bir söylem şablonunu yerine getirir. Landowski’nin de vurguladığı 
üzere, bu tür ortamlarda dil, kişilerin yaratıcı bir etkileşim kurmasına izin 
vermeyen “otomatik” bir işleyişe bürünür; konuşan özneler sanki kendi adla-
rına değil, dilin dayattığı düzen adına konuşmaktaymış gibi görünürler (Lan-
dowski, 2005, s. 82).

Landowski, programlama rejiminin kimi zaman aşırı düzenli ve otoma-
tik bir işleyiş sunduğu için eleştirildiğini kabul eder; ancak bu düzenliliğin, 
etkileşimlerde büyük bir öngörülebilirlik ve güvenlik sağladığını da vurgular 
(2005, s. 18). Toplumsal hayatta bireylerin belirli alışkanlıklara, ritüellere ya 
da kültürel normlara göre hareket etmesi, davranışların neredeyse doğal yasa-
lar kadar kestirilebilir görünmesine yol açar. Bununla birlikte, anlam yalnız-
ca böyle bir düzenin tekrarı üzerinden var olamaz; tamamen programlanmış 
bir dünyada dönüşüm ve yenilik için yer kalmaz. Bu nedenle Landowski, 
diğer üç rejimi programlamanın katılığını esneten etkileşim biçimleri olarak 
konumlandırır. Anlam, bu dört rejimin birbiriyle karşılaştığı noktada, düzen 
ile riskin sürekli yer değiştirdiği canlı bir zemin üzerinde üretilir.

1.2 Manipülasyon Rejimi: Etki, İkna ve Görünürdeki Özgürlük

Landowski, manipülasyon rejimini özneler arasındaki etkileşimin daha 
incelikli ve yönlendirici bir biçimi olarak ele alır. Bu rejimde bir özne, karşı-
sındakinin davranışlarına doğrudan müdahale etmek yerine, onun karar alma 
sürecini etkilemeye çalışır. Yani amaç bir eylemi zorla yaptırmak değildir; o 



30  . Gülden Uçar

eylemi mümkün kılacak isteği veya eğilimi oluşturmaktır. Bu nedenle mani-
pülasyon, fiziki bir zorlama değil, daha çok inançların, beklentilerin ve duy-
guların devreye girdiği söylemsel bir etkileşim türüdür.

Bu çerçevede Landowski, manipülasyonun özünü kişinin “yapma arzu-
suna” müdahale etmek olarak tanımlar (2005, s. 17). Manipüle eden özne, 
karşısındakini kendi isteği doğrultusunda harekete geçirebilmek için farklı 
yollar kullanabilir: güven telkin etmek, umut aşılamak, kaygı uyandırmak 
ya da tehdit etmek bunlardan yalnızca birkaçıdır. Landowski’nin “ikna edici 
işlemler” diye adlandırdığı bu süreçte (2005, s. 41), dil hem özgür bir seçim 
yapılıyormuş hissini sürdürür hem de kişiyi belirli bir yönelime doğru iter. 
Böyle bir durumda kararın gerçekten kime ait olduğu belirsizleşir; çünkü gö-
rünüşte serbest olan irade, aslında ustalıkla kurulmuş bir yönlendirme tara-
fından şekillendirilmiştir. Bu nedenle Landowski, manipüle edilen öznenin 
manipülatörden bağımsız bir tercihte bulunmasının çoğu zaman mümkün 
olmadığını vurgular (2005, s. 41).

Landowski ayrıca, manipülasyonun “niyetlilik” ilkesine dayandığını 
vurgular. Her manipülasyon bir “niyet” taşır; manipülatör, karşısındakinin 
tepkilerini öngörür ve onun inanç sistemine, korkularına ya da arzularına 
göre hareket eder. Bu nedenle manipülasyon rejimi, hem bilişsel hem duy-
gusal boyutları olan bir etkileşim biçimidir: bir yandan bilgi, diğer yandan 
duygu araçlarıyla işler (Landowski, 2005, s. 41–45).

Ancak Landowski, manipülasyonun da sınırlı bir etkinlik alanı olduğu-
nu belirtir. Bu bağlamda, öznenin niyetli olarak gerçekleştirdiği yönlendirme 
edimleri zamanla kalıplaştığında, yani ikna dili rutinleştiğinde, manipülas-
yon giderek programlamaya dönüşür. Artık özne, karşısındakini “inandır-
mak” yerine, kendi davranış kalıplarını otomatik olarak tekrarlamaya başlar. 
“Öznenin kendi davranış kalıplarına, neredeyse niyetsiz biçimde rıza göster-
mesi” bile, onu belirleyen güçlü bir motivasyon biçimi haline gelir (Landows-
ki, 2005, s. 39). Böylece, anlamın üretimi niyetli bir stratejiden düzenli bir 
otomatikliğe doğru kayar. Başka bir deyişle “niyetlilik ile düzenlilik arasında 
bir kopuş yoktur; dolayısıyla manipülasyon ile programlama arasında da bir 
kırılma bulunmaz. Aksine, bu iki rejimi birbirine bağlayan aşamalı geçişler 
dizisi vardır” (Landowski, 2005, s. 39).

1.3 Uyum Rejimi: Duyarlılığa Dayalı Etkileşim ve Anlamın Ortaya 
Çıkışı 

Landowski, (2005) üçüncü anlamlandırma rejimini “uyum yoluyla etki-
leşim”  olarak adlandırır. Bu rejim, programlama ve manipülasyonun aksi-
ne, özneler arası ilişkinin ne niyetle ne de planla belirlendiği bir düzlemdir. 
Landowski bunu şöyle açıklar: « Üçüncü rejim olan uyum rejimine bakalım. 
Uygulamada, özneler arası ilişkilerin yönetimi açısından önceki iki rejime 
göre daha fazla risk barındırsa da, bu rejim buna karşılık anlamın doğuşu açı-



 . 31Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

sından çok daha zengin bir ufuk açar » (2005, s. 39). Landowski, bu kavramı 
niçin geliştirdiğini şu şekilde açıklar: « Günlük yaşamda hem doğayla hem de 
öteki insanlarla kurduğumuz ilişkilerde deneyimlediğimiz bir tür etkileşim 
biçimini adlandırmak için bir kavrama ihtiyaç duyuyorduk; ancak mevcut 
göstergebilimsel kavramlar olan programlama ve manipülasyon, bu etkileşim 
türünü açıklamakta yetersiz kalıyordu» (2005, s. 39). Bu ifadede, “uyum” 
kavramının diğer iki rejimin açıklayamadığı bir etkileşim alanını adlandır-
mak için üretildiği açıktır.

Landowski’nin özellikle vurguladığı üzere, uyum rejimini ayırt edici kı-
lan temel unsur, etkileşimin iletişimsel aktarım yoluyla değil, duyusal temas 
ve bedensel yakınlık üzerinden işlemesidir. Programlama rejiminde özne, kar-
şısındakinin davranışlarını önceden bilinen ve değişmez yasalar çerçevesinde 
öngörebilirken; manipülasyon rejiminde ise diğer öznenin bilişsel ve modal 
yeterliklerine seslenerek onun istemini yönlendirmeyi hedefler. Buna karşılık 
uyum rejiminde, etkileşimin ilkeleri etkileşimin öncesinde değil, etkileşim sı-
rasında ve etkileşimin kendisinden doğar (Landowski, 2005, s. 39–41).

Uyum rejiminin kuramsal temelinde, Landowski’nin “estetik yetkinlik” 
(compétence esthésique) adını verdiği özgül bir yeterlik türü yer alır (2005, 
s. 43–45). Estetik yetkinlik, klasik anlatı dilbilgisinin merkezinde bulunan 
modal yetkinlikten temelde ayrılır. Modal yetkinlikte özne, bir eylemi ger-
çekleştirebilmek için belirli kipliklere sahip olmalıdır: istemek, bilmek, yapa-
bilmek gibi. Bu kiplikler, öznenin bilinçli kararlarına, amaçlarına ve stratejik 
hesaplarına dayanır.

Oysa estetik yetkinlik, öznenin ne yapmak istediğiyle değil, neye ve nasıl 
maruz kaldığıyla ilgilidir. Bu yetkinlik, öznenin karşısındaki varlığı kavram-
sal olarak tanımasından ya da anlamlandırmasından önce, onun varoluşsal 
ritmini, hareketini, yoğunluğunu ve yönelimini bedensel düzeyde algılayabil-
me kapasitesini ifade eder. Başka bir deyişle estetik yetkinlik, öznenin dünya-
ya dair bir bilgiye değil, dünyayla kurduğu duyusal uyuma dayanır.

Bu bağlamda uyum rejiminde özne, karşısındaki varlığa bir amaç doğ-
rultusunda yönelmez; onu ikna etmeye, yönlendirmeye ya da kontrol altına 
almaya çalışmaz. Aksine özne, karşısındaki varlığın hareketlerine, tempo-
suna ve duyusal özelliklerine göre kendini ayarlar. Estetik yetkinlik, tam da 
bu ayarlanma sürecini mümkün kılan duyusal bir açıklığı ifade eder: özne, 
düşünmeden önce hisseder; değerlendirmeden önce etkilenir; eylemden önce 
algılar.

Dolayısıyla estetik yetkinlik, bir eylemi “başarmaya” yönelik bir yeterlik 
değil, bir etkileşimin içinde kalabilmeye, bu etkileşimin duyusal yoğunluğu-
nu taşıyabilmeye yönelik bir yeterliktir. Landowski’nin uyum rejimini özgün 
kılan da, anlamın bu tür bir yetkinlik üzerinden, yani öznenin bedensel du-
yarlılığı ve algısal açıklığı aracılığıyla kurulmasıdır.



32  . Gülden Uçar

Bu bağlamda etkileşim, artık “yaptırma” ya da “inandırma” üzerinden 
değil, “hissettirme” üzerinden işler (Landowski, 2005, s. 43). Landowski’nin 
ifadesiyle, uyum rejimi, ikna edici söylemlerin dolaşıma girdiği bir bağ kur-
ma mantığına değil, bedenler arası doğrudan temasın belirleyici olduğu bir 
birlik mantığına dayanır. Etkileşim, mesajların aktarımıyla değil; jest, ritim, 
ton, hız ve yoğunluk gibi duyusal göstergelerin etkisiyle kurulur.

Uyum rejiminin yalnızca insan özneler arasındaki etkileşimlerle sınırlı 
kalmaması, Landowski’yi duyarlılık kavramını iki farklı düzlemde düşün-
meye yöneltir (2005, s. 43–44). İlk olarak algısal duyarlılık, öznenin hem dış 
dünyadaki değişimleri algılamasını hem de kendi bedensel durumlarındaki 
içsel dalgalanmaları hissetmesini sağlar. Bu tür duyarlılık, algı ile anlamlan-
dırma arasında doğrudan bir bağ kurar; duyusal veriler, salt fizyolojik uya-
rımlar olarak kalmaz, özne için anlamlı deneyimlere dönüşür.

İkinci biçim ise tepkisel duyarlılıktır. Bu duyarlılık türü, bilinç ya da al-
gıdan bağımsız olarak, bir varlığın kendisine yöneltilen uyarılara ince ayarlı 
tepkiler verebilme kapasitesini ifade eder. Landowski, bu duyarlılığı yalnızca 
canlılara değil, belirli teknik nesnelere de atfeder. Bir piyanonun tuşları, bir 
aracın direksiyonu ya da bir uçağın kumanda sistemi, kullanıcıyla kurdukları 
hassas etkileşim sayesinde uyum rejimine imkân tanıyan tepkisel bir duyarlı-
lık sergiler (Landowski, 2005, s. 45–47). Bu durum, özne ile nesne arasındaki 
ilişkinin mekanik bir kullanım ilişkisinden çıkarak, karşılıklı uyum ve ortak 
bir hareket alanı üretmesine olanak verir.

Landowski, bu etkileşim biçimini somutlaştırmak üzere dans örneğine 
başvurur (2005, s. 47). Buna göre iki dansçı, yalnızca kuralları önceden be-
lirlenmiş bir valsi yan yana fakat birbirlerinden bağımsız biçimde icra ettik-
lerinde, ortaya çıkan şey, anlam üretme kapasitesi sınırlı, programlı bir dav-
ranışın tekrarından ibarettir. Benzer biçimde, dansçılardan birinin kendisini 
daha yetkin görerek diğerine kendi stilini dayatması durumunda, etkileşim 
bu kez manipülatif bir nitelik kazanır; taraflardan biri, partnerini kendi iste-
diği gibi dans etmeye yönlendirmeye çalışır. Oysa her iki dansçı da dansı, ön-
ceden sabitlenmiş bir sonucu gerçekleştirme amacıyla değil, birlikte ve karşı-
lıklı olarak kurduklarında, etkileşim uyum rejimine özgü bir yapı kazanır. Bu 
durumda dans, ne mekanik bir programın uygulanmasına ne de tek taraflı bir 
yönlendirmeye dayanır; aksine, her iki tarafın da bedenleri aracılığıyla bir-
birlerinin ritmini, hareket yönelimlerini ve yoğunluklarını hissetmeleri saye-
sinde gelişir. Anlam, dans sırasında tarafların adımlarını, hızlarını ve duruş-
larını karşılıklı olarak ayarlamalarıyla, etkileşimin kendi akışı içinde ortaya 
çıkar. Böylece her bir dansçı, kendi edimini gerçekleştirmekle kalmaz, aynı 
zamanda partnerinin edimini mümkün kılar; etkileşim, tarafların birbirlerini 
karşılıklı olarak gerçekleştirdikleri bir “birlikte edim” hâline gelir.

Bu örnek, uyum rejiminde anlamın, bilişsel ikna süreçleri ya da önceden 



 . 33Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

tanımlı davranış şemaları yoluyla değil, duyusal temas, bedensel yakınlık ve 
karşılıklı hissediş temelinde üretildiğini açık biçimde gösterir.

1.4 Rastlantı Rejimi: Belirsizlik, Kaza ve Olasılık

Éric Landowski’nin (2005) tanımladığı dört anlamlandırma rejiminin 
sonuncusu, rastlantı rejimidir. Bu rejim, diğer üç rejimden farklı olarak, ön-
görülebilirliğin ve denetlenebilirliğin tamamen ortadan kalktığı bir etkileşim 
biçimini temsil eder. Diğer rejimler belirli düzenliliklere, niyetlere veya du-
yusal karşılıklılıklara dayanırken, bu rejimde eylemler ve olaylar hiçbir yasa-
ya, niyete ya da sabit anlam yapısına bağlı değildir.

Landowski’ye göre rastlantı, anlamlandırmanın öngörülemezliğini en uç 
noktada görünür kılar: anlam artık düzenin, niyetin veya karşılıklı duyarlılı-
ğın ürünü değil, beklenmedik olayların ve tesadüfi karşılaşmaların sonucu-
dur. Bu nedenle “rastlantı rejimi”, Landowski’nin kitabının (Les interactions 
risquées, 2005) başlığında da vurgulanan “risk” kavramının doruk noktası-
dır. Her anlamlandırma süreci, nihai olarak bir kazaya, yani öngörülemeyen 
bir kırılmaya açık bir etkileşimdir. Rastlantı, böylece diğer rejimlerin tümüne 
bir sınır çizer: programlamanın güvenliğini, manipülasyonun denetimini ve 
uyumun duyarlılığını ani bir müdahaleyle bozar. Bu kırılma anı, aynı zaman-
da yeni bir anlam döngüsünün başlangıcını temsil eder çünkü anlam, tam da 
sistemin istikrarsızlaştığı o noktada yeniden doğar.

Landowski, rastlantının iki temel biçimi olduğunu söyler:

1.	 Bilimsel biçim: Rastlantı, nedensellikten bağımsız ama matema-
tiksel olarak öngörülebilir bir olasılıklar alanı olarak kavranır. Bu durumda 
Landowski’nin ifadesiyle bir “programlanmış rastlantı” (aléa programmé) 
söz konusudur. Burada rastlantı, tamamen anlamsız bir olgu olarak görülür; 
buna karşılık “büyük sayılar yasası” gibi istatistiksel düzenlilikler aracılığıy-
la hesaplanabilir hale gelir (Landowski, 2005, s. 67-68). İlk olarak İsviçreli 
matematikçi Jakob Bernoulli (1713) tarafından formüle edilmiş, daha sonra 
Fransız matematikçi Siméon Denis Poisson (1837) tarafından adlandırılmış 
olan bu yasa, olasılık kuramının temel ilkelerinden biridir. Basitçe şöyle der: 
Bir deneyi aynı koşullar altında çok sayıda tekrar edersen, sonuçların ortala-
ması, beklenen (kuramsal) değere yaklaşır. Bir madeni para her havaya atıl-
dığında yazı veya tura gelme olasılığı %50’dir. Fakat 10 kez atıldığında 7 kez 
“yazı” gelmesi mümkündür. Ama 10.000 kez atıldığında oran yaklaşık olarak 
%50’ye yaklaşır. Böylece bireysel olaylar öngörülemez olsa da, genel eğilim 
hesaplanabilir hale gelir. İşte bu yüzden bu yasa, rastlantının programlanması 
gibi görünür: Tekil olarak rastgele olan şey, çoğul tekrar içinde düzenlilik ka-
zanır. Landowski, bu yasayı “rastlantının bilimsel ehlileştirilmesi” olarak gö-
rür: Bilim, “rastgele” olanı olasılık kuramı aracılığıyla düzenli ve ölçülebilir 
hâle getirir. Bu durumda rastlantı, artık saf bir “belirsizlik” değil, hesaplana-
bilir bir risk olur. Bu sayede insan, rastlantıyla artık “risk” temelinde, rasyo-



34  . Gülden Uçar

nel bir biçimde etkileşime girebilir. Böylece rastlantı rejimi bir tam belirsizlik 
alanı olmaktan çıkar; öngörülebilir olasılıklar alanı hâline gelir. Bu nedenle 
büyük sayılar yasası, programlama rejiminin mantığını rastlantı rejimi içine 
sızdıran bir ilkedir: Belirsizliği tamamen yok edemeyiz ama onu istatistiksel 
olarak yönetebiliriz.

2.	 Mitik biçim: Landowski’ye göre rastlantı, ikinci biçiminde mitik 
bir düzenin figürü olarak belirir. Bu bağlamda rastlantı artık salt olasılıksal 
bir olgu değil, insanın iradesi dışında işleyen aşkın bir güçtür. “Kader” ya da 
“talih” olarak adlandırılan bu güç, öznenin yaşamını belirleyen görünmez bir 
“üst gönderen”le özdeşleştirilir. Bu gönderici, klasik anlatı şemasındaki gibi 
bir sözleşme önermeyen, özneyle iletişim kurmayan ve kararlarını gerekçe-
lendirmeyen sessiz bir yargıç konumundadır.

Bu anlayışta rastlantı, niyetleri bilinmeyen ama var olduğu varsayılan bir 
iradeye bağlanır: kader bize iyilik de kötülük de getirebilir, fakat bunun ar-
dındaki nedenleri kavramak mümkün değildir. Landowski, bu durumu bilim-
sel rasyonalizmin “programlanmış rastlantısı”na karşılık gelen bir biçimde, 
“güdülenmiş rastlantı” (aléa motivé) olarak adlandırır (2005, s. 69).

Bu mitik biçimde özne, tamamen kör bir inançla hareket eder. Bilimsel 
düşüncenin olasılık hesaplarıyla “programladığı” rastlantının aksine, bura-
da rastlantı tamamen kontrol dışı ve sezgisel olarak yorumlanan bir güçtür. 
Dolayısıyla kader, anlam ya da değer üretmeyen, ama öznenin tüm yaşamını 
belirleyen aşkın bir ilke haline gelir.

Landowski’ye göre, her iki durumda da rastlantı, klasik göstergebilim-
deki edimsel rollerin dışına taşar. Rastlantı, ne niyete, ne duyumsamaya da-
yanır; bedensiz, dokunulmaz, fakat her yerde hazır bir varlık olarak belirir. 
Buna rağmen, olayları başlatma gücüne sahiptir. Bu nedenle Landowski, rast-
lantının anlatı şeması içinde bilinen hiçbir role sığmadığını söyler ve onun 
için yeni bir kategori önerir: “joker eyleyici” (actant joker) (2005, s. 71).

Bu kavram, rastlantının herhangi bir rolü olmamakla birlikte her rolü 
üstlenebilme potansiyeline sahip olduğunu ima eder. Programlanmış öznele-
rin sabit davranışlarının aksine, rastlantı her defasında farklı bir biçimde etki 
eder, kimi zaman yıkıcı, kimi zaman yaratıcı. Böylece Landowski, rastlantı 
rejimini göstergebilimde şimdiye dek “temalaştırılmamış” bir dördüncü an-
lamlandırma rejiminin temeli olarak tanımlar (2005, s. 70–71).

2. Bedensel Göstergenin Yabancılaşması: Bulantı’da Duyarlılık Te-
melinde El Deneyimi

Bu bölümde Jean-Paul Sartre’ın Bulantı romanında yer alan el sahne-
si ele alınmaktadır. Söz konusu sahne, anlatıcının kendi bedenine yönelttiği 
bakışın ve bedensel duyumlarının ayrıntılı biçimde betimlendiği, romanın 
dikkat çekici bölümlerinden biridir. Elin görülmesi, hissedilmesi, hareketi 



 . 35Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ve maddesel varlığına ilişkin duyusal izlenimler, anlatıda art arda sıralana-
rak bedensel deneyimi merkeze alır. Bu yönüyle el sahnesi, anlamın yalnızca 
dilsel ya da anlatısal yapılar üzerinden değil, algı ve duyumlar aracılığıyla 
da kurulabildiği bir anlatı kesiti sunar. Aşağıda tamamı alıntılanan bu sahne, 
çözümlemenin daha sistematik biçimde yürütülebilmesi amacıyla beş bölüm 
hâlinde ele alınacaktır.

Masanın üzerinde açılmış elimi görüyorum. Yaşıyor; o da ben. Açılı-
yor; parmaklar ayrılıp, düzeliyorlar. Tersine dönmüş. Tombul karnını 
gösteriyor bana. Sırtüstü düşmüş bir hayvanı andırıyor. Parmaklar ba-
cakları. Ters dönmüş bir yengecin ayakları gibi onları hızla hareket 
ettirip eğleniyorum. Yengeç öldü; bacaklar çekilip toplanıyor, elimin 
karnı üzerinde birleşiyorlar. Tırnaklan görüyorum. Canlı olmayan 
tek parçam onlar. Bir kere daha. Elim dönüyor, karın üstü yayılıyor, 
sırtını gösteriyor şimdi. Gümüşlenmiş, biraz parlak bir sırt. Parmak 
boğumlarında tüyler olmasa bir balık diyeceği geliyor insanın. Elimi 
hissediyorum. Kollarımın ucunda hareket edip duran bu iki hayvan 
da benim. Elim, bir bacağının tırnağıyla öteki bacaklarından birini 
kaşıyor. Benden bir parça olmayan masanın üzerinde elimin ağırlığını 
hissediyorum. Bu ağırlık izlenimi sürüp duruyor, bir türlü kaybolmu-
yor. Kaybolması için neden yok. Uzayınca dayanılmaz bir şey oluyor 
bu... Elimi, çekip cebime koyuyorum (Sartre, 1981, s. 129).

 (1) “Masanın üzerinde açılmış elimi görüyorum. Yaşıyor; o da ben. Açı-
lıyor; parmaklar ayrılıp, düzeliyorlar. Tersine dönmüş. Tombul karnını göste-
riyor bana” (Sartre, 1981, s. 129).

Bu sahnede anlam, Landowski’nin tanımladığı biçimiyle, ne iletişimsel 
bir aktarımın ne de önceden belirlenmiş bir düzenin sonucudur. Anlam, özne-
nin kendi bedeniyle girdiği doğrudan duyusal karşılaşma içinde ortaya çıkar. 
Roquentin’in eliyle yaşadığı bu deneyim, uyum rejiminin temelini oluşturan 
duyarlılık alanı içinde konumlanır; ancak bu alan, uyum değil, bedensel ya-
bancılaşma üretir.

Sahne “elimi görüyorum” ifadesiyle başlar. Burada görme duyusu, yal-
nızca nesneyi tanıma işlevi görmez; aksine, bedeni öznenin karşısına koyan 
bir algısal mesafe yaratır. El, artık farkında olmadan kullanılan bir uzuv de-
ğildir; görülen, izlenen ve bu yüzden de öznenin bilincinde ayrı bir yer edi-
nen bir bedensel varlık hâline gelir. Bu durum, Landowski’nin (2005, s. 44) 
algısal duyarlılık olarak tanımladığı etkileşimin devreye girdiğini gösterir: 
anlam, görme yoluyla, bedensel bir karşılaşma içinde oluşmaya başlar. “Ya-
şıyor; o da ben” ifadesi, bu karşılaşmanın yarattığı belirsizliği gösterir. El 
hem öznenin kendisiyle özdeşleştirilir (“o da ben”) hem de “yaşıyor” deni-
lerek, sanki öznenin bilinci dışında bir varlığı varmış gibi algılanır. Burada 
bedensel gösterge, bir anlam taşımaktan çok, özneyi etkileyen bir duyusal 



36  . Gülden Uçar

olay hâline gelir. Bu etki, Landowski’nin (2005, s. 43) hissettirme kavramıyla 
açıklanabilir: el, bir şey anlatmaz ya da temsil etmez; özneye bir his dayatır. 

“Elin açılması, parmakların ayrılıp düzelmesi” ise bir eylem olarak de-
ğil, gözlemlenen bir oluş olarak sunulur. Roquentin bu hareketleri “yapmaz”; 
onları görür. Bu ayrım önemlidir, çünkü burada bedensel hareket, öznenin 
niyetine bağlı değildir. El, kendi varlığını duyusal düzeyde hissettiren bir be-
densel güç gibi algılanır. Bu durum, uyum rejimine özgü biçimde, anlamın 
kontrol edilemeyen bir karşılıklılık içinde ortaya çıktığını gösterir. Ancak bu 
karşılıklılık, iki beden arasında kurulan bir uyum değil, öznenin kendi bede-
niyle yaşadığı rahatsız edici bir temas biçimidir.

“Tersine dönmüş. Tombul karnını gösteriyor bana” ifadesiyle el, insan 
bedenine özgü tanıdık biçimden daha da uzaklaşır. “Karın” sözcüğü, elin ar-
tık bir organ değil, neredeyse bağımsız bir beden gibi algılanmasına yol açar. 
Bu algı, bilinçli bir benzetme çabasından değil, duyusal deneyimin kendi-
sinden doğar. El, bakıldıkça öznenin bedenine ait olmaktan çıkar; öznenin 
karşısında duran, ona yönelmiş bir varlık gibi hissedilir.

Bu noktada sahne, Landowski’nin birlik kavramını tersinden düşündü-
rür. Duyarlılık temelinde işleyen etkileşimlerde birlik, genellikle bedenler 
arasında kurulan bir yakınlık, karşılıklı hissediş ve birlikte var olma hâlini 
ifade eder. Oysa bu sahnede bedensel karşılaşma, böyle bir birliğe yol açmaz. 
Roquentin’in eliyle kurduğu temas, özneyi dünyayla bütünleştirmek yerine, 
onu kendi bedenine fazlasıyla yaklaştırır. Bu yakınlık, bir uyum ya da ta-
mamlanma duygusu üretmez; aksine, bedeni öznenin gözünde kaçınılmaz 
ve katlanılması güç bir varlık hâline getirir. El, öznenin bedenine ait olmakla 
birlikte, duyusal düzeyde ondan ayrışır ve bu ayrışma, bedeni sakinleştirici 
bir unsur olmaktan çıkararak varoluşsal bir rahatsızlık kaynağına dönüştü-
rür. Bu nedenle burada söz konusu olan şey, birlikten doğan bir uyum değil, 
öznenin kendi bedeniyle yaşadığı dayanılmaz bir yakınlıktır. Böylece beden, 
anlamın kurulmasına aracılık eden bir zemin olmaktan çıkar ve varoluşsal 
tiksintiyi tetikleyen bir gösterge hâline gelir. 

(2) “Sırtüstü düşmüş bir hayvanı andırıyor. Parmaklar bacakları. Ters 
dönmüş bir yengecin ayakları gibi onları hızla hareket ettirip eğleniyorum. 
Yengeç öldü; bacaklar çekilip toplanıyor, elimin karnı üzerinde birleşiyorlar” 
(Sartre, 1981, s. 129).

Bu alıntıda bedensel yabancılaşma, bir önceki sahnede başlayan görsel 
duyarlılığın daha ileri bir aşamasına taşınır. El artık yalnızca tuhaf ya da ta-
nıdık olmayan bir bedensel varlık olarak algılanmaz; algılandığı ölçüde hay-
vansı bir canlılığa bürünür. Bu sahnede hayvan benzetmeleri, simgesel ya da 
bilinçli bir anlatım tercihi olarak ortaya çıkmaz. Roquentin elini, bir anlam 
yüklemek ya da yorumlamak amacıyla hayvana benzetmez. Aksine, elin biçi-
mi, duruşu ve hareketi, görsel algı düzeyinde insan bedenine ait tanıdık özel-



 . 37Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

liklerini yitirir. El, bakıldıkça ve hareket ettikçe, öznenin algısında bir organ 
olmaktan çıkarak canlı bir varlık etkisi yaratır. Bu nedenle hayvan imgeleri, 
bir anlamlandırma çabasının ürünü değil, algısal duyarlılık düzeyinde işleyen 
duyusal deneyimin doğal sonucudur. 

“Ters dönmüş bir yengecin ayakları gibi onları hızla hareket ettirip eğle-
niyorum” ifadesiyle birlikte el, yalnızca görülen bir bedensel varlık olmaktan 
çıkar; hareket eden bir varlık hâline gelir. Elin hareket etmesi, görsel algıyı 
daha da keskinleştirir ve bedensel deneyimi yoğunlaştırır. Bu aşamada tep-
kisel duyarlılık (Landowski, 2005, s. 44) devreye girer. El, hissetmez; an-
cak parmakların hareketine verdiği karşılıklar, öznenin algısında bir canlılık 
etkisi yaratır. Bu karşılıklılık, Landowski’nin estetik yetkinlik (2005, s. 43) 
olarak adlandırdığı durumu mümkün kılar: Roquentin, bedeniyle kurduğu bu 
ilişkide, düşünmeden ya da yorumlamadan, yalnızca duyusal düzeyde tepki 
verir. Ancak Sartre’da bu estetik yetkinlik, uyum üretmez; tam tersine, be-
densel yabancılaşmayı ve tiksintiyi daha da belirgin hâle getirir.

“Yengeç öldü; bacaklar çekilip toplanıyor, elimin karnı üzerinde birle-
şiyorlar” cümlesiyle sahnede ani bir dönüş gerçekleşir. Elin hareketleri bu 
kez bir canlının ölüm anına benzetilir. Bu benzetme, simgesel bir anlatım 
kurmaktan çok, duyusal bir etki üretir: el, özneye ölümü bedensel düzeyde 
hissettirir. Böylece anlam, bilişsel bir kavrayış yoluyla değil, doğrudan duyu-
sal deneyim aracılığıyla ortaya çıkar. 

Bu sahnede bedenin hayvansallık ve ölümlülükle özdeşleşmesi duyusal 
olarak tiksinti üretir. Roquentin’in elini “sırtüstü düşmüş bir hayvana”, par-
maklarını ise “ters dönmüş bir yengecin ayaklarına” benzetmesi bunun gös-
tergesidir. Bu hayvansal algı, elin “ölü bir yengece” benzetilmesiyle daha da 
yoğunlaşır. Bu noktada anlam Landowski’nin hissettirme kavramıyla örtüşe-
cek biçimde, doğrudan duyusal düzeyde kurulur: el, tiksintiyi betimlemez, 
onu hissettirir. Böylece beden kendi maddesel varlığıyla tiksinti uyandıran, 
kaçınılmaz ve rahatsız edici bir gerçeklik hâline gelir. 

(3) “Tırnaklan görüyorum. Canlı olmayan tek parçam onlar. Bir kere 
daha. Elim dönüyor, karın üstü yayılıyor, sırtını gösteriyor şimdi. Gümüş-
lenmiş, biraz parlak bir sırt. Parmak boğumlarında tüyler olmasa bir balık 
diyeceği geliyor insanın” (Sartre, 1981, s. 129).

Bu sahneyle birlikte Roquentin, elini artık bütüncül bir beden parça-
sı olarak değil, içsel olarak bölünmüş bir varlık olarak algılar. Tırnaklarına 
“canlı olmayan tek parçam” diyerek elin bir kısmını canlı, bir kısmını ise 
cansız olarak niteler. Beden, artık tek ve tanıdık bir bütün değildir; içinden 
bazı parçalar rahatsız edici biçimde ayrışmıştır. Bu ayrışma, yabancılaşmanın 
göstergesidir. Tırnakların cansızlığı, bedene dair huzursuz edici bir farkında-
lık üretir. Burada Landowski’nin duyarlılık alanı açık biçimde işler. Tırnak-
ların canlı olmaması, mantıksal bir çıkarımın sonucu değildir; görsel algının 



38  . Gülden Uçar

ürettiği bir farktır. El, özneye görsel ve tensel düzeyde bedenin parçalı ve 
garipleşmiş varlığını hissettirir.

“Elim dönüyor, karın üstü yayılıyor, sırtını gösteriyor şimdi” ifadesiyle 
birlikte algı yeniden genişler. El, artık sabit bir nesne gibi değil, kendi yüzey-
lerini sırayla sergileyen bir beden parçası olarak görünür. “Karın” ve “sırt” 
gibi hayvana özgü yön adları, elin insani ve tanıdık bir uzuv olmaktan uzak-
laştığını bir kez daha vurgular.

“Gümüşlenmiş, biraz parlak bir sırt” betimlemesinde ışığın elin yüze-
yinde yarattığı etki dikkat çekicidir. “Gümüşlenmiş” ve “parlak” sıfatları, 
elin yüzeyini soğuk, kaygan ve insani sıcaklıktan yoksun bir madde gibi 
hissettirir. Görsel algı, bedeni canlı bir uzuvdan çok, yabancı bir yüzey ola-
rak deneyimler. Bu yüzey, dokunulabilir olmasına rağmen yakınlık duygusu 
üretmez; tersine, bedene karşı mesafe ve huzursuzluk yaratır.

Son cümlede gelen “balık” benzetmesi yabancılaşmayı doruğa taşır. Par-
mak boğumlarındaki tüyler olmasa, el bir balıkla özdeşleşecektir. Balığın 
kaygan, parlak ve soğuk imgesi, elin bedenden kopup bambaşka bir varlığa 
dönüşmesi anlamına gelir. Böylece Roquentin kendi bedenine bakarken, can-
lı–cansız, sıcak–soğuk arasındaki sınırlar bulanıklaşır ve rahatsız edici bir 
yabancılaşma deneyimi yaşanır.

 (4) “Elimi hissediyorum. Kollarımın ucunda hareket edip duran bu iki 
hayvan da benim. Elim, bir bacağının tırnağıyla öteki bacaklarından birini 
kaşıyor” (Sartre, 1981, s. 129).

Bu bölüm, önceki sahnelerde baskın olan görsel algıdan, açık biçimde 
dokunsal algıya geçişi işaret eder. “Elimi hissediyorum” cümlesi, öznenin 
bedeniyle kurduğu ilişkinin bu kez bakışla değil, doğrudan bedensel duyumla 
kurulduğunu gösterir. Burada anlam, hâlâ düşünceyle değil, duyusal dene-
yim yoluyla üretilir; Landowski’nin duyarlılık alanı işlemeye devam eder.

Ancak dikkat çekici olan nokta şudur: iki hayvan olarak adlandırılan el-
ler, özne için yabancıdır, hatta insan-dışı varlıklar gibi hissedilir ama yine de 
“benim”dir. İşte bu ikili durum, Landowski’nin (2005, s. 42) birlik kavramını 
Sartre bağlamında yorumlamayı gerektirir.

Landowski’de birlik, duyarlılık alanında, öznenin karşısındaki varlıkla 
arasındaki mesafenin ortadan kalktığı bir birlikte-olma durumunu ifade eder. 
Ancak bu birlik her zaman uyum, huzur ya da karşılıklı ayarlanma anlamı-
na gelmez. Bu sahnede birlik, öznenin bedeniyle kaçınılmaz biçimde bağlı 
olması şeklinde işler. Roquentin, elinden uzaklaşamaz; onu devre dışı bıra-
kamaz, kesip atamaz ya da yok sayamaz. Yabancılaşma ne kadar derinleşirse 
derinleşsin, beden hâlâ özneye aittir ve onunla birlikte var olmaya devam 
eder. “Elimi hissediyorum” ifadesi bu zorunlu birlikteliğin duyusal düzeyde 
kurulduğunu gösterir. El, yalnızca görülen ya da betimlenen bir nesne de-



 . 39Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ğildir; hissedilen, varlığı bedene dayatılan bir gerçekliktir. Bu his, öznenin 
bedeninden kaçma imkânı olmadığını sürekli olarak hatırlatır. Birlik burada 
bir seçim değil, bir zorunluluk olarak deneyimlenir.

“Elin bir bacağının tırnağıyla öteki bacaklarından birini kaşıması” ay-
rıntısı da bu zorunlu birliği pekiştirir. El, hâlâ öznenin bedeni içinde işleyen 
bir yapı olarak varlığını sürdürür; bedenin kendi kendisiyle ilişki kurabildi-
ğini gösterir. Ancak bu durum, özne için rahatlatıcı değildir. Aksine, bedenin 
kendi başına işleyebilen bu varlığı, öznenin ona karşı mesafe alma girişim-
lerini boşa çıkarır. Beden, özneye rağmen değil; özneyle birlikte, ama onun 
denetimi dışında var olur.

Bu nedenle bu sahnede birlik, uyumlu bir birleşme ya da estetik bir bü-
tünleşme değil; öznenin bedeniyle koparamadığı bir bağ olarak ortaya çıkar. 
Yabancılaşma, bedeni yadsımakla değil; bedeni yadsıyamamakla derinleşir. 
Roquentin için asıl yük, bedeninin varlığından değil, bu varlıktan kaçama-
masından doğar. Birlik, burada varoluşsal bir ağırlık üretir: beden, öznenin 
dünyayla ilişki kurmasını sağlayan bir araç olmaktan çıkar; ondan vazgeçi-
lemeyen, sürekli orada olan bir gerçeklik hâline gelir. Bu bedensel deneyim, 
Sartre’ın varoluş düşüncesinde bedenin özne için hem kaçınılmaz hem de 
ağır bir varlık koşulu olarak ele alınışıyla da örtüşür (Sartre, 1943).

(5) “Benden bir parça olmayan masanın üzerinde elimin ağırlığını hisse-
diyorum. Bu ağırlık izlenimi sürüp duruyor, bir türlü kaybolmuyor. Kaybol-
ması için neden yok. Uzayınca dayanılmaz bir şey oluyor bu... Elimi, çekip 
cebime koyuyorum” (Sartre, 1981, s. 129).

Bu sahnede duyusal deneyim doğrudan dokunsal bir his üzerinden ku-
rulur. Hissedilen şey biçim, hareket ya da canlılık değil, ağırlıktır. El, burada 
bir uzuv olarak değil, maddi bir varlık olarak deneyimlenir. Elin ağırlığı dün-
yada yer kaplayan bir cismin ağırlığıdır. El, masa üzerinde durarak özneye 
kendi maddesel varlığını dayatır. Ağırlık, bir anlam taşımaz; fakat anlamın 
kendisi hâline gelir. Bu duyusal izlenim, düşünceyle denetlenemez ve “kay-
bolması için neden yoktur.” Ağırlık, geçici bir his değil, süreklilik kazanan 
bir deneyimdir. 

Bu süreklilik, Landowski’nin birlik kavramının zorunlu niteliğini bir 
kez daha açıkça ortaya koyar. El, özneye aittir ve bu aidiyet askıya alınamaz. 
Roquentin, elinden kurtulamaz; onun ağırlığını düşünceyle hafifletemez. 
Elin ağırlığı, öznenin kendi varlığına ilişkin taşıdığı yükün duyusal bir karşı-
lığı hâline gelir. Böylece bu sahnede tiksinti, henüz adlandırılmamış olsa da, 
bedenin kaçınılmaz varoluşuna ve maddeselliğine duyulan rahatsızlık olarak 
somutlaşır.

“Uzayınca dayanılmaz bir şey oluyor” ifadesi, bu zorunlu birliğin artık 
katlanılamaz bir düzeye ulaştığını gösterir. Dayanılmaz olan şey elin kendisi 



40  . Gülden Uçar

değil; elin sürekli orada oluşudur. Bu nedenle Roquentin elini cebine koyar. 
Bu hareket, bedeni ortadan kaldırmak değildir; yalnızca onu görünümden 
çekme girişimidir. El hâlâ oradadır, hâlâ özneye aittir; ancak duyusal temas 
geçici olarak sınırlandırılmaya çalışılır. 

Böylece yukarıdaki sahnelerde beden, Landowski’nin duyarlılık rejimi 
içinde, anlamın doğrudan hissedilerek üretildiği; bu hissin ise özneyi kendi 
varlığıyla yüz yüze bırakan bir varoluşsal yük hâline geldiği bir deneyim ala-
nı olarak tamamlanır.

Sonuç

Bu çalışma, Jean-Paul Sartre’ın Bulantı romanında yer alan bedensel de-
neyim sahnelerini, özellikle el betimlemeleri üzerinden, Éric Landowski’nin 
anlamlandırma rejimleri kuramı çerçevesinde incelemeyi amaçlamıştır. Ça-
lışmanın temel amacı, romanda anlamın yalnızca anlatısal ya da dilsel düzey-
de değil, algı, duyum ve bedensel deneyim yoluyla da üretildiğini göstermek; 
bu üretim sürecini duyarlılık temelinde işleyen etkileşim kipleri aracılığıyla 
açıklamaktır. Bu doğrultuda, Bulantı’daki el betimlemeleri, öznenin kendi 
bedeniyle kurduğu ilişkinin nasıl bir anlam alanı oluşturduğunu ortaya koyan 
özgül ve yoğun bir deneyim kesiti olarak ele alınmıştır.

Yapılan çözümlemeler, el sahnesinde anlamın ne programlanmış bir dü-
zen ne de manipülatif bir yönlendirme yoluyla kurulduğunu göstermektedir. 
Aksine, bu sahnelerde anlam, öznenin kendi bedeniyle girdiği doğrudan ve 
aracısız bir duyusal karşılaşma içinde ortaya çıkmaktadır. Görme ve dokun-
ma duyularının art arda devreye girmesiyle el, işlevsel bir uzuv olmaktan 
çıkarak öznenin karşısında duran, ağırlığı, yüzeyi ve hareketiyle kendini da-
yatan maddi bir varlık hâline gelir. Bu süreçte hayvansallık ve ölümlülük 
imgeleri, simgesel bir anlatım stratejisinden çok, duyusal deneyimin ürettiği 
algısal etkiler olarak belirir. Böylece beden, özne için anlamı “anlatan” bir 
gösterge değil, anlamı doğrudan “hissettiren” bir deneyim alanına dönüşür.

Çalışmanın temel araştırma sorusu, Bulantı’daki el sahnesinde beden-
sel deneyimin anlamı nasıl ürettiği ve bu anlam üretiminin Landowski’nin 
duyarlılık temelinde işleyen uyum rejimiyle nasıl açıklanabileceği sorusu 
etrafında şekillenmiştir. Araştırma sorusu, bu noktada açık biçimde yanıt-
lanmaktadır: Bulantı’da bedensel yabancılaşma, Landowski’nin duyarlılık 
ekseninde tanımladığı uyum rejimi içinde işler; ancak bu etkileşim, uyum ve 
bütünleşme üretmez. Aksine, öznenin bedenine zorunlu biçimde bağlı olu-
şu, birlik kavramını olumlu bir karşılıklılık değil, kaçınılmaz bir yakınlık 
olarak yeniden anlamlandırır. Elin ağırlığının süreklilik kazanması, bedensel 
varlığın düşünceyle askıya alınamaması ve öznenin bedeniyle arasına mesa-
fe koyma girişimlerinin başarısızlığı, bu zorunlu birliğin yarattığı varoluşsal 
rahatsızlığı ortaya koyar. Böylece yabancılaşma, bedenin reddiyle değil, be-
denin reddedilemez biçimde var olmasıyla derinleşir.



 . 41Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Bu çalışmanın literatüre katkısı iki temel eksende değerlendirilebilir. İlk 
olarak çalışma, Bulantı’daki bedensel deneyimi, varoluşçu felsefenin soyut 
kavramları çerçevesinde ele almak yerine, metnin duyusal örgütlenmesi için-
de işleyen bir gösterge alanı olarak çözümleyerek, bedenin anlatıda anlam 
üreten asli bir bileşen olduğunu ortaya koymaktadır. İkinci olarak ise Lan-
dowski’nin anlamlandırma rejimlerini, özellikle uyum rejiminin duyarlılık 
temelinde işleyen kavramlarını (algısal ve tepkisel duyarlılık, estetik yetkin-
lik, hissettirme, birlik), Sartre’ın bedensel yabancılaşma anlatısına uygulaya-
rak, bu kuramsal çerçevenin edebi metinlerde bedensel deneyimi açıklama 
gücünü somut bir çözümleme üzerinden göstermektedir. Bu yönüyle çalışma, 
hem Bulantı okumalarına duyusal temelli yeni bir yorum önerisi sunmakta 
hem de Landowski’nin rejimlerinin edebiyat incelemelerinde kullanılabilirli-
ğini örneklemektedir.

Gelecek çalışmalarda, Landowski’nin uyum rejimi merkezli kavramsal 
çerçevesi, farklı edebi metinlerde bedenin anlam üretimindeki rolünü çözüm-
lemek üzere kullanılarak, duyusal deneyimin edebi anlatılarda nasıl kurucu 
bir gösterge alanı oluşturduğunu daha geniş bir korpus üzerinden tartışmaya 
açabilir.



42  . Gülden Uçar

Kaynakça

Bernoulli, J. (1713). Ars conjectandi. Thurneysen.

Greimas, A. J. (1970). Du sens. Paris: Seuil.

Greimas, A. J. (1976). Sémiotique et sciences sociales. Paris: Seuil.

Greimas, A. J., & Fontanille, J. (1991). Sémiotique des passions: Des états de choses aux 
états d’âme. Paris: Seuil.

Landowski, É. (1989). La société réfléchie: Essais de socio-sémiotique. Paris: Seuil.

Landowski, E. (1997). Présences de l’autre. Paris: Presses Universitaires de France.

Landowski, É. (2004). Passions sans nom. Paris: Presses Universitaires de France.

Landowski, É. (2005). Les interactions risquées. Limoges: Pulim.

Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Poisson, S. D. (1837). Recherches sur la probabilité des jugements en matière criminelle 
et en matière civile. Paris: Bachelier.

Sartre, J.-P. (1943). L’Être et le Néant. Paris: Gallimard.

Sartre, J.-P. (1981). Bulantı (La Nausée) (S. Hilav, Çev.). İstanbul: Can Yayınları.



Bölüm 3

BEATRICE MASINI İLE BİR YOLCULUK: EJDER 
ÇOCUK ADLI ESERİN İÇ YAPISININ İNCELENMESİ

Saman HASHEMIPOUR1 
Burcu ÖZTÜRK2 

1 Prof. Dr. Saman HASHEMIPOUR
Haliç Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Amerikan Kültürü ve Edebiyatı Bölümü
2 Dr.



44  . Saman Hashemipour & Burcu Öztürk 

Giriş

Çocuk yazını; çocuğa okuma alışkanlığı kazandırmasının yanı sıra onun 
gelişimine katkı sunan, çocuğa yeni dünyalar keşfettiren, konu temelli yapılan 
yolculuklar ile çocuğun yeni karakterlerle tanışmasını ve farkı karakteristik 
özellikleri öğrenmesini sağlayan bir araçtır. Özellikle iyi ve kötünün yan yana 
olması, çocuk okurların ikisi arasındaki farkı anlamaları ve yorumlamaları 
açısından önemlidir. Çünkü söz konusu zıtlıklar aracılığıyla doğrunun neden 
doğru, yanlışın da neden yanlış ve kötü olduğunu anlamaları eserler sayesinde 
mümkün kılınmaktadır.

Çocuk okur, okuduğu eserlerdeki karakterler sayesinde ilk olarak empati 
yapabilme özelliği kazanmaktadır. Böylece kendi yaşıtı bir çocuğun sergilediği 
davranışlar sonucu ne gibi durumlarla karşılaşabileceğini öğrenmektedir. Bu 
nedenle çocuk yazını eserlerinde en çok kullanılan motiflerden birisi olan 
“yolculuk” tercih edilmektedir. Aslında bu motif çocuk yazınından çok daha 
öncesine dayanmaktadır. Bu tarz, özellikle halk ve peri masalları anlatımının 
başlamasından sonra arayış anlatısı olarak çocuklar için uyarlanmıştır. 
Hayvan hikâyeleri, fabllar, savaş anlatıları, mizahi masallar gibi türlerde söz 
konusu yolculuklarla sık sık karşılaşılmaktadır. Bu yolculuklarda kahramana 
“manevi bir rehber” eşlik etmektedir (Nelson ve Morris, 2016, s.9). Böylece 
kahramanın doğruya ulaşmasını sağlamakta ya da kötülüklerden/ kötülerden 
nasıl korunması gerektiğini öğretmektedir. Bu durum da çocuk okurun daha 
iyi muhakeme edebilmesi açısından önemlidir. Böylece çocuk, ebeveynlerden 
düz cümle şeklinde öğreneceği yanlış/ doğru kavramlarını, okuyarak ve 
düşünerek öğrenmeyi başarmaktadır.

İyi bir çocuk yazını eseri, yalnızca çocukların yaşam deneyimlerini 
genişletmekle kalmaz. Aynı zamanda da hayal güçlerini geliştirerek bir 
sorunla karşılaştıklarında bunu nasıl çözmeleri gerektiği hakkında yol gösterir. 
Ahlak, empati, şefkat, merhamet, iyilik gibi kavramların evrensel olduğu, 
dünyanın dört bir yanında iyinin her zaman iyi olduğunu öğrenmelerini sağlar. 
Böylece söz konusu eserler, çocukların kendilerini geliştirmelerinin yanı sıra 
kendi kültürlerini doğrulamaları ve diğer kültürleri öğrenmeleri açısından 
yol gösterici birer kaynaktır (bkz. Johnson, 2024). Özellikle farklı kültürden 
karakterlerin yer aldığı eserlerde çocuklar geleneksel kıyafetler, oraya özgü 
yiyecekler ya da bayramlar hakkında da bilgi sahibi olarak yeni şeyler 
öğrenmektedir.

Çocuk yazının bir diğer özelliği ise sözcüklerin mecaz anlamlarını 
yorumlama yeteneğini arttırdığı için dil becerilerinin gelişimine katkı 
sunmasıdır (Braun, 2020, s.10). Bu nedenle yetişkin yazınından yalnızca 
tematik açıdan farklılık göstermemekte, dil ve üslup açısından da ondan 
ayrılmaktadır. Dolayısıyla genellikle mecaz anlam öğretilirken yan anlam 
öğretiminden kaçınılmakta ve sıklıkla basitleştirilmiş bir dil kullanılmaktadır. 



 . 45Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Soyut terim kullanımından da kaçınılan çocuk yazınında dolaylı anlatımından 
ziyade doğrudan anlatım ve kısa cümleler tercih edilmektedir (Hofmann, 2010, 
s.164-165). Bu tutum da çocuk okurun daha çabuk kavramasını sağlamaktadır.

1. Çocuk Yazınının İç Yapı Ögeleri

Edebî metinleri detaylı olarak yorumlamak için iç yapı ögelerinden 
faydalanılmaktadır. Bunlar metnin dışıyla ilgili olan; kapak, tasarım, sayfa 
ebatları gibi özellikleri içermeyen unsurlardır. Bu başlık altında iç yapı 
özelliklerinin ana unsurları sırasıyla anlatıcı, kurgu, konu, ileti (ana düşünce), 
yan düşünceler, karakter (kahraman), mekân, zaman ve değerler olarak ela 
alınacak ve kısa tanımları yapılacaktır. 

1.1. Anlatıcı

Anlatıcı; eserlerde anlatı işini okura sunan ve bunu gerçekleştiren kişidir. 
Dolayısıyla okunan bir öykü, roman ya da hikâyede sesi duyulan ilk kişi, 
kurgulanmış metinleri aktaran o kişi “anlatıcı” olarak tanımlanmaktadır (bkz. 
Demir, 1995). Söz konusu anlatıcı, özellikle çocuk yazını eserlerinde çocuk 
okurlara yol gösterici bir özelliğe de sahiptir. Örneğin çocuklarla konuşarak 
“bu doğrudur/ yanlıştır, değil mi?” gibi sorular sorarak onların durumu 
sorgulamasını ve kendi düşüncelerini ifade etme yeteneklerinin gelişmesini 
de sağlamaktadır. Bu nedenle özellikle çocuk yazını eserlerinde anlatıcının 
çok önemli olduğu söylenebilir. Çünkü okuru metinden uzaklaştırmadan 
soru yöneltmesi kurgudan bir an için uzaklaşıp empati yapmasını ve kendi 
doğrusunu bulmasını sağlamaktadır.

1.2. Kurgu

Yazılı ya da sözlü bir şekilde oluşturulan metinlerin sistematik bir şekilde 
sıralanarak bir araya getirilmesi eylemi kurgu olarak tanımlanmaktadır. 
Birbirinden bağımsız ya da tamamen farklı gerçek, gerçeği andıran ya da 
hayali olayların tamamı, anlatı düzlemini oluşturmaktadır (Korthals, 2003, 
s.464). Bu düzlem içerisinde bir başlangıç, ilerleme ve son bulunmaktadır. 
Dolayısıyla birbirinden bağımsızmış gibi görünen metin parçacıkları oluşsa 
da söz konusu parçacıkların bir düzlem içerisinde birleştirilmesi, kurgunun 
parçalanmaması veya birbirinden alakasız kalmaması açısından önemlidir. 
Kurgunun net bir şekilde oluşturulması için gelişme kısmının giriş bölümünü 
desteklemesine, kahramanların birbirlerinden alakasız olmamasına ya da konu 
ilerleyişinin bağlantısının iyi yapılmasına dikkat edilmelidir.

1.3. Konu

Bir hikâyede ya da anlatıda tartışılan şey konu olarak nitelendirilmektedir 
(Allott, 2010, s.187). Burada “tartışılan” ifadesi, çocuk okuru anlatıya çeken, 
onunla bağ kurmasını sağlayan ve onda heyecan oluşturan öge anlamındadır. 
Çocuğun dünyasından seçilen unsurlar eserin konusunu oluşturmaktadır. 



46  . Saman Hashemipour & Burcu Öztürk 

Konular; olay, olayın yaşandığı zaman, olayın geçtiği yer, eserdeki kahramanlar 
gibi unsurları bir arada tutar. Böylece anlatımın birbirinden kopmasını 
engeller, bir bütünlük oluşturur ve okurun meraklanarak heveslenmesini sağlar 
(bkz. Karatay, 2018). Bu nedenle okur için oluşturulan olay örgüsün en temel 
unsurunun konu olduğu söylenebilir. Konu ne kadar ilgi ve merak uyandırıcı 
olursa çocuk okurun esere odaklanması ve okuma alışkanlığı kazanması da o 
kadar etkili olmaktadır.

1.4. İleti (Ana Düşünce)

Yazarın okur ile paylaşmak istediği ve sonuçta okuru ulaştırdığı şey 
esas düşüncedir. Özellikle çocuk yazını eserlerinde değerler eğitimi tercih 
edilmekte ve çocuğun belirli duyguları kazanması amaçlanmaktadır. Sevgi, 
saygı, merhamet, büyüklere/ küçüklere karşı sergilenmesi gereken davranışlar, 
vatan sevgisi gibi temalar ana fikrin oluşması için kullanılmaktadır. 

Bir anlatıda birden fazla sonuca ulaşmak söz konusuysa bu durumda ortak 
olan düşünce ana fikir, ayırt edici diğer düşünceler ise “yardımcı düşünceler” 
olarak nitelendirilmektedir (Hassler ve Neis, 2009, s.1380). Örneğin 
kahramanın yaşadığı bir olayın sonucu ana fikir olurken; olay yaşanırken 
karşılaşılan zorluklar, buradaki mücadeleler, diğer karakterlere karşı tutum 
gibi unsurlar da ana fikri/ düşünceyi destekleyen yan fikirler/ düşünceler 
olarak değerlendirilmektedir.

1.5. Kahraman

Kahramanlar genellikle olmayı dilediğimiz ya da olduğuna inandığımız 
kişiler olarak yer almaktadır. Kahramanların genel özellikleri arasında 
dürüstlük, cesaret, kararlılık, özveri ve yardımseverlik bulunmaktadır. Bu 
da söz konusu kişilerin güçlü, zeki ve yetenekli olduklarını göstermektedir 
(Allison, Beggan, vb., 2024, s.194). Burada kahraman ile anlatılmak istenen, 
eserde yer alan ve olayların etrafında oluştuğu ana karakterdir. Dolayısıyla 
kahraman ile belirtilen şey; eserde yaşanan olaylara sebep olan, bununla 
ilgili bazı davranışlara maruz kalan, düşünmesi ya da doğruyu bulması 
istenen, sergilediği davranışların sonucundan etkilenen merkezdeki kişidir. 
Bu nedenle söz konusu kişiyi eserdeki “baş karakter” (Garner, 2016, s.742) 
olarak tanımlamak mümkündür.

1.6. Mekân 

Mekân ifadesini, edebî bir metnin olaylarının yaşandığı dünya olarak 
tanımlamak mümkündür. Bu tanımlamadan hareketle herhangi bir nesnenin de 
metinde mekân olarak kullanılması olasıdır. Örneğin olayların vuku bulduğu 
bir otomobil, bir kutu, bir kazan, bir bina da mekân olarak tanımlanabilir 
(Lutwack, 1984, s.27). Bu nedenle mekânlar yaşanılan çevreden -ormanlar, 
konaklar, sokaklar vb.- ya da hayal dünyasından seçilebilir. Perilerin yaşadığı 
bir ülke, devlerin bulunduğu bir dünya ya da devasa canlıların yaşadığı ütopik 



 . 47Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

bir alan da mekân olarak tercih edilebilir. Özellikle çocuk yazınında tasvir 
edilen çevrenin daha çok hayal dünyasından oluştuğunu ve okurları sıkmadan 
esere çekmeye çalıştığını söylemek mümkündür.

1.7. Zaman

Anlatılarda kimi zaman net tarih verilirken kimi zaman bu durum 
belirtilmez. Örneğin sadece “bir sonbahar sabahı” ifadesi kullanılabildiği gibi, 
“1980’li yılların sonuydu” şeklinde bir ifadeyle karşılaşmak da mümkündür. 
Dolayısıyla eserde bahsi geçen tarih, dönem, ay ya da gün eserin zamanı 
olarak değerlendirilmektedir. 

1.8. Değerler

Değer; kelime olarak bakıldığı zaman bir bedeli olan, kıymetli ve önemli 
şey anlamına gelmektedir. Bu nedenle bir kişinin yaşadığı toplum tarafından 
takdir edilen önemli ögeleri değerler olarak nitelemek mümkündür. Sahip 
olunan söz konusu kıymetli nitelikler bireyin hayatında merkezi bir yerdedir, 
onun karakterine anlam katarak güç vermektedir. Ayrıca bunlar, kişinin 
doğru kararlar vermesi için toplum tarafından benimsenen iyi unsurlar olarak 
nitelendirilmektedirler (Venkataiah, 2007, s.1). Bu nedenle değerler eğitimi 
ile de hedeflenen şey, kişilerin hayatlarının her alanında doğru şeyi yapma 
konusunda özenli olmaları gerektiğini öğretmektir. C. V. Good’a göre de bu 
eğitim, bir kişinin yaşadığı toplumdaki olumlu unsurları, tutumları ve davranış 
biçimlerini geliştirdiği sürecin toplamından oluşmaktadır (akt. Salunke, 2023, 
s.30).

2. Beatrice Masini ve Ejder Çocuk Adlı Eseri

İtalyan yazar Beatrice Masini, Alman çocuk yazının önemli yazarlarından 
Erich Kästner gibi çocuk yazını için önemli eserler kazandırmıştır ve otuzun 
üzerinde eseri birçok dile çevrilmiştir. Çalışmada daha önce hiçbir incelemede 
yer almamış olan Ejder Çocuk adlı eseri incelenmiştir. 

İncelenen eserde Min adındaki bir kız çocuğunun bir yılı anlatılmıştır. 
Min, çok sivri dilli olduğu için sürekli arkadaşlarını aşağılamakta, onlarla alay 
etmekte ve kalplerini kırmaktadır. Doğum gününde ise herkese kırıcı cevaplar 
vermekten kaçınmaya çalışmaktadır. Doğum günü partisine biraz geç kalan 
Liu, kendisine ejderha mührü ile paketlenen bir ayna hediye etmiştir. Fakat 
Min, aynanın kızlar için uygun bir hediye olmadığını, zaten güzel kızların 
buna ihtiyaç duymadıklarını; çirkin kızların ise bu şekilde aşağılandıklarını 
söyleyerek hediyeyle dalga geçmiş ve beğenmemiştir. Mühürde yer alan 
ejderha ise Liu ve tüm sevenlerinin koruyucu tanrısı olduğundan bu duruma 
daha fazla dayanamayarak Min’i cezalandırmıştır. Küçük kırmızı bir 
ejderhaya dönüşen Min, bir yıl boyunca insanlarla iletişim kurmayı öğrenmek 
ve iyiliğin, tatlı dilin önemini kavramak ile cezalandırılmıştır. Ormanda 
ihtiyar bir kadının yanında bir süre yardımcı olarak yaşadıktan sonra, çifte 



48  . Saman Hashemipour & Burcu Öztürk 

süren hayvanını kaybeden çiftçinin de binek hayvanı olarak kullanılmıştır. Bir 
yıl sonra, doğum gününde evine dönmüş ve ailesine kavuşmuştur. Ejderha 
olduğu için ailesi tarafından tanınmayan Min, yalnızca büyükannesi tarafından 
kendine hediye ettiği kolye ile tanınmış ve döktüğü gözyaşları sonucu insana 
dönüşmüştür (bkz. Masini, 2012). 

3. Ejder Çocuk Eserinin İç Yapı Özellikleri Açısından İncelenmesi

3.1. Anlatıcı

Beatrice Masini, Ejder Çocuk adlı eserinde “yazar anlatıcı” kullanımını 
tercih etmiştir. Eserin kahramanı Min’in yaşadıklarını anlatan kişi, eserin 
yazarıdır. Yazar, incelenen eserde yer alan kahraman Min’in yaşadıkları 
hakkında kimi zaman kendi düşüncelerini de aktarmış ve âdeta okurla bu 
konu hakkında fikir alışverişi yapmıştır. Yazar anlatıcı, kahramanı okurla 
tanıştırırken masal gibi bir anlatım tercih etmiştir: “[Min] yeryüzünde 
görülmüş görülecek belki de en kötü kalpli kızmış. (…) Hayır, kaba kuvvet 
kullanan bir çocuk değilmiş Min; onun özelliği diğerlerine kötülük yapmak 
için dilini kullanmasındaymış (Masini, 2012, s.9). Böylece okuyucunun 
kendisini daha ilk sayfada -miş’li geçmiş zaman anlatımında bularak masal 
dünyasına dâhil etmesi sağlanmıştır.

Yazar anlatıcı kendi düşüncelerini de -eserden bir an için uzaklaşarak- 
metinde ifade etmiştir. Örneğin “Ne de olsa tüm ebeveynler, kendi çocuklarını 
savunmaya, kabahatlerini küçük göstermeye ve hatanın aslında başkalarında 
olduğunu düşünmeye meyillidirler” (age. 11) cümlesini kullanarak gerçek 
dünyadaki ebeveynlerin genel tutumu hakkında bilgi vererek bir eleştiri 
yapmış, sonrasında ise anlatıma devam etmiştir.

3.2. Kurgu

Eserdeki olay örgüsü incelendiğinde, olayların kronolojik bir şekilde 
ilerlediği görülmüştür. Herhangi bir flashback kullanılmamış, kahramanın 
bebekliğine gidilmemiş ya da herhangi bir ögeyle bağlantı kurulup geçmişten 
bir olay aktarılmamıştır. Eser giriş ve sonuç dâhil toplam yedi bölümden 
oluşmaktadır. Giriş bölümünde kahraman Min hakkında genel bilgiler 
verilmiş, ilerleyen bölümlerde doğum günündeki tutumu, yanlış hatası sonucu 
cezalandırılması, insanlara nasıl davranması gerektiği hakkında dersler 
alması, bunun sonucunda kötü huyunu terk etmesi, sonuç bölümünde de 
nezaketi, sevgiyi, kötü kalpli ve kırıcı olmanın kimseye faydası olmadığını 
anlaması şeklinde ilerlemiştir. Dolayısıyla kurguda herhangi bir eksiklik ya da 
sıralamada aksaklık tespit edilmemiştir.

3.3. Konu

Yazar, incelenen eserde günlük hayatta kendi yaşadığı bir olayı aktardığından 
bahsetmemiştir. Okurla birebir iletişim kuran anlatıcın kendi düşüncelerini 



 . 49Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

aktardığı cümlelerde böyle bir örnekle karşılaşılmamıştır. Fakat konu olarak 
bakıldığı zaman, günlük hayatta hemen hemen herkesin karşılaştığı bir örnek 
tercih edilmiştir. Böylece çocuklara kötülerin kazanamayacağı, insan ve dost 
kazanmak istiyorsak herkese karşı iyimser olmamız gerektiği dokuz yaşındaki 
bir çocuğun yaşadıkları aracılığıyla aktarılmıştır. Eserde; kötü dilli, insanları 
eleştiren, insanlardaki kusurları gören ve bunları dile getiren, karşıdaki kişiyi 
incitme endişesi duymadan hareket eden bireylerin, hayatta kaybedecekleri 
mesajı verilmiştir. Bu kaybetme durumu da Min’in cezalandırılarak minik bir 
ejderhaya dönüşmesi ve bir yıl boyunca sevdiklerinden uzakta ejderha olarak 
yaşaması şeklinde dile getirilmiştir. Böylece çocuk okura, sevdikleriyle mutlu 
bir şekilde yaşamak istiyorsa etrafındaki insanları da kırmaması gerektiği 
öğretilmiştir.

3.4. İleti (Ana Düşünce) ve Yan İletiler

Eserdeki ana ileti, iyilerin her zaman kazanacağı şeklinde ifade edilebilir. 
Fakat bu sonuca varmak için yardımcı düşünceler/ yan iletiler de kullanılmıştır. 
Eserde dikkat çeken en önemli cümlelerden bir tanesi “Birçoğu (…) onu taklit 
etmeye çalışıyordu ve onun gibi hain ve kırıcı olmak hayatlarının amacına 
dönüşmüştü” (age. 13) şeklinde belirtilebilir. Çünkü bununla sadece iyiliğin 
değil, kötülüğün de çocuklar arasında taklit edilmek istendiği düşünülebilir. 
Öğrenci böylece sürekli göz önünde olacak, adı anılacak ve arkadaşları ona 
bakacaktır. İyilikle değil de kötülükle anılmak onlar arasında olumsuz bir 
tutuma sebep olmayacaktır. Bu nedenle eserde iyilik vurgusunun yapılması ve 
alıntıdaki ifadenin kullanılması önemlidir. Yan ileti olarak kötülüğün mutluluk 
getirmeyeceği şeklinde bir sonuca ulaşmak da mümkündür. Dolayısıyla 
“iyilik yaparsanız toplum tarafından sevilirsiniz, değer görürsünüz ve 
cezalandırılmazsınız” ifadesi, eserin ana iletisi olarak ifade edilebilir.

İhtiyar kadınla bir gece geçirmek zorunda kalan ejderha Min, bir gün 
sonra eve dönüp kendisinin normal insana dönüşeceğini hayal ederken anlatıcı 
yazar “yapılan ve söylenen şeyleri geriye almanın öyle kolay olmadığını, 
bunların sonuçlarına katlanmak gerektiğini” (age. 33) belirtmiştir. Bu da 
verilmek istenen yan iletilerden biridir.

İhtiyar kadından öğrenmesi gereken çok şey vardır. Örneğin ihtiyar kadın 
kendisinden yardım talep ettiğinde anlatıcı yazar; “Ve Min boyun eğmişti. 
Çünkü en isyankâr, en vahşi çocukların bile bazen tam da buna, birilerinin 
onlara ne yapacaklarını söylemesine ihtiyaçları vardır. Ardından söyleneni 
yaparlar ve böylesinin iyi olduğunu keşfederler” (age. 34) ifadelerini 
kullanmıştır. Bu ifadeler de büyüklerin küçüklere karşı yol gösterici olmaları 
gerektiğinin bir örneği olmasının yanı sıra, aynı zamanda da yan ileti olarak 
yer almıştır.

Min, cezasını tamamlayıp ülkesine döndükten sonra Liuların kapısına 
gitmiş ve orada kendisi tarafından pek hoş karşılanmamıştır. Bu durumda 



50  . Saman Hashemipour & Burcu Öztürk 

da koruyucu ejderha kendisine keskin sözlerin karşıdaki insanı yaraladığını 
söylemiştir (age. 56). Bu nedenle yan iletilerden biri olarak değerlendirilip 
kırıcı olunmaması gerektiği şeklinde yorumlanabilir.

3.5. Kahraman

Eserin ana kahramanı dokuz yaşındaki Min’dir. Giriş bölümünden 
önce kendisi hakkında kısa bilgiler verilmiştir. Bunlar: Babası Lao, annesi 
Chu, alâmetifarikası çatallı dili, en sevdiği oyuncak mücevherler, en sevdiği 
hayvan ejderha, büyülü rengi turuncu, şans getiren eşyası yeşim taşından balık 
şeklinde kolye ucu ve büyüyünce doktor olacağı şeklindedir (age. 8). Fiziksel 
özellikleri hakkında bir bilgi verilmemiştir. Genel tutumu ise insanları kırıp 
kırmayacağını düşünmeden kendince kusur gördüğü şeyleri yüzlerine vurmak, 
alay etmek, lakap takmak ve diğerlerinin yanında küçük düşürmektir.

Eserde Min’in anne ve babasından çocuklarının doğum gününde ve 
kavuşma anında bahsedilmiştir. Anneannesi ise kendisine doğum gününde 
yeşim taşından bir kolye hediye etmiş ve kavuşma anında minik ejderhanın 
boynunda gördüğü kolye aracılığıyla onun kendi torunu olduğunu anlamıştır. 
Eser, Min’in kötü kalbinin iyilik ve onun güzellikleriyle tanışması etrafında 
şekillendiği için onun yaşadığı olaylar daha çok dile getirilmiştir. 

Eserde Min’in doğruyu bulmasını sağlayan iki tane yardımcı kahraman 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi bambu ormanında tek başına yaşayan ve 
şifalı otlar toplayan ihtiyar bir kadındır (age. 28). Diğer yardımcı kahraman 
ise Min’i sabana bağlayan ve tarla işlerinde kullanan bir çiftçidir (age. 43). 
Kendisi bu karakterler aracılığıyla hayattan dersler çıkardığı için doğruyu 
bulması yönünde yol gösterici olmuşlardır.

3.6. Mekân

Eserin geçtiği yer “Yeşil Balıklar Ülkesi” (age. 9) olarak belirtilmiş ve 
bu ülkenin çok uzaklarda olduğu ifade edilmiştir. Dolayısıyla çocuk okur 
her ne kadar eserin kahramanı bir insan olsa da balık ülkesi adında bir yer 
olamayacağı için buranın gerçekte var olmayan bir yer olduğunu anlamaktadır. 
Âdeta bir masalmış gibi başlayan eserde; madalyonun sembolünden ejderhanın 
çıkması, çocuğun ejderhaya dönüşmesi, uçması, ağzından alevler çıkarması 
ve sonrasında insana dönüşmesi şeklinde devam eden gelişmeler de olayların 
kurgusal bir mekânda geçtiğinin belirtisidir.

3.7. Zaman

Ejderha Çocuk adlı eserde hiçbir şekilde net bir gün, yıl ya da dönem 
belirtilmemiştir. Sadece eserin zaman olarak ana kahraman Min’in dokuzuncu 
yaş gününde ilkbaharda geçtiği ifade edilmiştir. Bu da okurun yıl ya da ay 
hakkında herhangi bir net bilgiye ulaşmasını sağlamamaktadır.



 . 51Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

3.8. Değerler

Eserde Min’in kötü davrandığı kızlardan birisi Liu’dur. Onun koruyucu 
tanrısı olan ejderha, Min’in kötü davranışı karşısında “Sen ki iyiliği ve 
nezaketi değersiz görüp zalimliğe hürmet ettin… Cezalandırılacaksın çocuk 
(…)” (age. 20) ifadelerini kullanmıştır. Bu ifade iyilik ve nezaketin önemli 
olduğu, bu davranışlar karşısında kötü davranılmaması şeklinde bir öğreti 
sunmaktadır.

Başka bir örnekte ise ejderha Min’in ayağını kesen cam parçalarını yaşlı 
kadın çıkartmış ve yapılan iyilik karşısında Min mutlu olmuştur. Burada 
da bizimle birilerinin ilgilenmesinin her zaman güzel olduğu ifade edilmiş, 
bunun hoşumuza gittiği ve güzel olduğu belirtilmiştir (age. 32). Dolayısıyla 
okur, iyiliğin güzelliği hakkında bilinçlendirilmiştir. 

İyiliğin iyilikle buluşması gerektiğinin bir diğer örneği ise şu şekildedir. 
İhtiyar kadın Min’e kötü davranmadığı için onu görüp gelen çocukların 
kendisini sevmelerine izin vermiştir. Onun “tüm bunların karşılığını kaba 
davranışlarla görmeyi pek tabii hiç hak [etmediğini]” (age. 36) dile getirmiştir. 
Bu da değer olarak bakıldığı zaman iyiliğin karşılığında kötülük yapılmaması 
gerektiğini göstermektedir. Çünkü nezaket bulaşıcıdır, size nazik davranana 
sizde en az onun kadar nazik davranmalısınızdır. 

Yardımcı kahramanlardan çiftçinin eşi ise ejderhanın boynundaki 
kolyeyi çok beğenip almak istediğini söylemiştir. Çiftçi ise “kolye onundur, 
sakın dokunma ona” (age. 46) diyerek başkalarının eşyalarına dokunmamak 
gerektiğini, onlardan izinsiz almanın yanlış olduğunu vurgulamıştır. Bu da 
hırsızlığın yanlış bir davranış olduğunun ve toplum içinde de bu davranışın 
hoş karşılanmadığının en belirgin örneğidir. İnsanlardan beklenen şeylerin 
“sevgi, dikkat, dostluk, güven, şefkat…” (age. 48) olduğu da belirtilerek 
doğru davranışların neler olduğu sıralanmıştır. 

Sonuç

Çalışmada, İtalyan yazar Beatrice Masini’nin 2012 yılında yayımlanan 
Ejder Çocuk adlı eseri, çocuk edebiyatının temel ögelerinden biri olan iç yapı 
özellikleri kapsamında incelenmiştir. Amaç, eserin çocuk yazınının temel 
ögelerine uygun olup olmadığını tespit etmektir. Elde edilen veriler ve yapılan 
alıntılar doğrultusunda eserde yeterli bulunan ya da eksik görülen hususlar şu 
şekilde sıralanmaktadır:

- Eserde yazar anlatıcı kullanımı tercih edilmiştir. Anlatıcının okurla 
konuşur gibi davranıp kendi düşüncelerini belirtmesi açısından, bu tercihin 
doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Çünkü çocuk okur, yalnızca dokuz 
yaşındaki ana kahraman aracılığıyla iyi ve kötü ayrımını yapmamış, aynı 
zamanda da kendisinden büyük birisi tarafından toplumun bakış açısı hakkında 
bilgi edinmiştir.



52  . Saman Hashemipour & Burcu Öztürk 

- Eserde zaman atlaması ya da flashback kullanımı tercih edilmemiştir. 
Bu da kurgusal düzlemde sıralamanın kafa karıştırmadığını ve sistematik 
olarak ilerlediğini göstermiştir. 

- Eser, konu olarak incelendiğinde yedi yaş ve üzeri için uygun 
olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Çocuğa verdiği mesajlar açısından da yeterli 
bulunmuştur. Ayrıca konunun başlangıcı olarak bir doğum günü partisinin 
tercih edilmesi ve eserin masal gibi bir anlatımla başlamasının esere 
odaklanmada kolaylık sağladığı tespit edilmiştir.

- Ana ileti/ yan iletiler kapsamında değerlendirildiğinde, hayata karşı 
nezaket ve iyilikten yana ödün verilmemesi gerektiği vurgulanmıştır. Bu 
iletiler de çocukların ilerleyen yıllarda kötülükten ve saygısızlıktan uzak 
durmaları konusunda yeterli örneklerin sunulduğunu göstermiştir. Bu nedenle 
eserin, çocuklar için yol gösterici bir rehber olabileceği düşünülmüştür.

- Karakterler bağlamında değerlendirildiğinde dokuz yaşında bir 
çocuğun eserin merkezinde olması, çocuk okurların empati kurmalarını 
kolaylaştırmıştır. Yan karakterler/ yardımcı karakterler olarak ihtiyar teyze 
ve çiftçi kullanılmıştır. Bu iki karakter her ne kadar ana karakterin kötü 
kalbinin iyilikle dolması açısından yol gösterici birer rehber olsalar da eser 
için yetersiz bulunmuştur. Kahramanın aile hayatı hakkında daha fazla bilgi 
verilmesinin, çocuğun büyüklerini rol model aldığının gösterilmesi açısından 
daha doğru bir tercih olabileceği düşünülmüştür. Böylece çocuğun yetiştiği 
aile ortamının onun şekillenmesinde önemli olduğunun vurgulanmasının, 
ebeveyn tutumlarının öneminin ön plana çıkartılmasının esere farklı bakış 
açıları katabileceği tahmin edilmiştir. Bu nedenle yardımcı karakterler yetersiz 
bulunmuştur.

- Mekân olarak Yeşil Balıklar Ülkesi tercih edilmiş ve böylece gerçek 
hayatta bir çocuğun ejderhaya dönüşemeyeceği en başta gösterilmiştir. Fakat 
yardımcı karakterlerden ihtiyar kadının bambu ormanı ve çiftçinin tarlası için 
herhangi bir masal unsuru ya da fantastik öge tercih edilmemiştir. Girişte 
masal anlatımı sunan bir eserin yardımcı karakterlerinde de bu tarz unsur ve 
ögelerin tercih edilmesinin daha etkileyici olabileceği düşünülmüş ve gelişme 
bölümünün bu ögelerden yoksun olduğu sonucuna ulaşılmıştır.

- Zaman açısından net bir tarih, ay, gün verilmeyip sadece “ilkbahar 
sabahı” denilmesi eser anlatımında hiçbir aksaklığa sebep olmamıştır. Bu 
durum ana temada herhangi bir yetersizlik ya da eksiklik sunmamıştır.

- Değerler açısından yeterli bilgilerin verildiği düşünülmüştür. 
Çocuk okurların ana karakterin yaşadığı olaylar ve yazar anlatıcının kendi 
fikirlerini aktarması sayesinde nezaket, sevgi ve saygının toplum içindeki 
önemini anlamaları sağlanmıştır. Bu değerlerin evrensel olduğu ve tüm 
dünyada nezaketi hayatından eksik etmeyen bireylerin sevildiği, kıymetli 



 . 53Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

olarak önemsendikleri, onlar hakkında herhangi bir kötü söz söylenmediği 
gösterilmiştir. Değerler eğitimi verilirken de kullanılabilecek olan bu kitabın 
yedi yaş ve üzeri çocuklar için uygun olduğu, iç yapı özelliklerinin de bazı 
eksikliklere rağmen çocuk yazını ögeleri açısından yeterli olduğu tespit 
edilmiştir.



54  . Saman Hashemipour & Burcu Öztürk 

KAYNAKÇA

Allison, S.T., Beggan, J.K., Goethals, G.R. (2024). Encyclopedia of Heroism Studies. 
Switzerland: Springer.

Allott, N. (2010). Key Terms in Pragmatics. New York: Continuum.

Braun, A. (2020). Bildung in und mit Texten der Kinder- und Jugendliteratur. Hohen-
gehren: Schneider Verlag.

Demir, Y. (1995). Anlatılar Tipolojisi. İstanbul: Akçağ Yayınları.

Garner, B. A. (2016). Garner’s Modern English Usage. Forth Edition. USA: Oxford 
University Press.

Hassler, G., Neis, C. (2009). Lexikon sprachtheoretischer Grundbegriffe des 17. und 
18. Jahrhunderts. Band 1. Berlin: Walter de Gruyter.

Hofmann, R. (2010). Der kindliche Ich-Erzähler in der modernen Kinderliteratur: 
eine erzähltheoretische Analyse mit Blick auf aktüelle Kinderromane. Frank-
furt am Main: Peter Lang GmbH.

Johnson, D. (2024). The Joy of Children’s Literature. New York: Routledge.

Karatay, H. (2018). “Çocuk Edebiyatı Metinlerinde Bulunması Gereken Özellikler” 
İçinde: Şimşek, T. (Edt.) Kuramdan Uygulamaya Çocuk Edebiyatı El Kitabı. 
Ankara: Grafiker Yayınları. (s. 79-127).

Korthals, H. (2003). Zwischen Drama und Erzählung: Ein Beitrag zur Theorie ge-
schehensdarstellender Literatur. Berlin: Erich Schmidt Verlag.

Lutwack, L. (1984). The Role of Place in Literature. New York: Syracuse University 
Press.

Masini, B. (2012). Ejder Çocuk. (Çev. N. Amanoel). İstanbul: Can Yayınları.

Nelson, C., Morris, R. (2016). Representing Children in Chinese und U.S. Children’s 
Literature. London and New York: Routledge.

Salunke, S. (2023). Value Education. India: AGPH Books.

Venkataiah, N. (2007). Value Education. New Delhi: APH Publishing.

	



Bölüm 4

Bastard out of Carolina’da TRAVMA VE 
AYRIŞMA, BEYAZ ÇÖP, SINIF KESIŞIMI

Hüseyin Altındiş 1

1  Hüseyin Altındiş, Dr. Öğr. Üyesi, Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi İngiliz 
Dili ve Edebiyatı,  ORCID: 0000-0002-2318-3052



56  . Hüseyin Altındiş 

Travma çalışmalarının kaynağını Sigmund Freud’un özellikle 
travmaya ilişkin sonraki görüşleri, Beyond the Pleasure Principle (Freud 
[1920] 1961) adlı eserinde bulmak mümkündür. Freud, travmayı anlamak 
için travmaya gecikmişlik (belatedness) niteliği kazandırma açısından 
girişimlerde bulunmuştur. Frued travma kaynaklı patolojilerde ayrışmanın 
(dissosication) yerini kabul eden ilk teorisyen olarak kabul edilmektedir 
(Putnam 1989). Travma kuramının en önemli isimlerinden Cathy Caruth 
Unclaimed Experience (1996) te psikanalitik postyapısalcı bir yaklaşım 
kullanarak, travmanın zaman veya tarihi kesintiye uğratmasına odaklanmak 
için Freud’un “gecikmişlik” kavramını benimsemiştir. Caruth’un tanımı, 
travmanın tekrarlayıcı ve ayrıştırıcı doğası hakkında iddialar ortaya koyar ve 
bu doğanın “hayatta kalan kişiyi rahatsız etmek için geri döndüğü”nü savunur 
(Caruth, 1996, s. 4).

Sosyal, duygusal ve psikolojik travma, insan davranışını ve travmayla 
başa çıkma mekanizmalarını anlamak için paradigmalar sunan bir dizi 
disiplinlerarası eleştiri ve çalışmaya ilham kaynağı olmuştur. Cathy Caruth 
dışında, Judith Herman, Shoshana Felman ve Geoffrey Hartman gibi birçok 
isim, yapısökümcü ve psikanalitik teorilerin bir araya gelmesiyle insan 
acısının edebi analizlerini oluşturan travma kuramının öncülerdir. Ancak 
hem Frued’un travma, bedene değil, zihne açılan bir yaradır yaklaşımı hem 
de Cathy Caruth ve Shoshana Felman gibi kuramcılarn yaklaşımı aralarında 
Michael Rothberg, Alan Gibbs (2015), Stef Craps (2013), Michelle Balaev 
(2012), Ann Cvetkovich (2003) ve Ruth Leys (2000) gibi bir çok travma 
çalışan akademsiyen tarafından Batı dışı ve azınlık kültürlerinin travmasını 
ihmal ettiği veya fark edemediğinden dolayı eleştirimiştir. Farklı disiplinlerde 
çalışan klinik araştrmacılar, Bessel van der Kolk gibi, edebi eleştiride 
travma çalışması yapan Roger Luckhurst ve Alan Gibbs eleştirmenler 
“travmatik deneyimlerin çoğunu ifade etme konusunda popüler, gerçekçi 
veya postkolonyal kurgunun potansiyelini incelemek için yerleşik travma 
kurgusunun ötesine baktılar” (Becker ve Sjöström 2024, s. 70). Bu bağlamda 
bu çalışma, Dorothy Allison’un Bastard out of Carolina (1992) romanında 
edebi kurgu alanında psikanalitik düşünce ile travma teorisi arasında bir 
diyalog yaratmaya yönelik önceki çalışmalara dayanırken Bessel van der 
Kolk’un ayrışma yaklaşımına dayalı bir okuma hedeflemektedir. Becker ve 
Sjöström, Bond ve Crafts’a atıf yaparak “daha önce travmayı uygun şekilde 
ifade edemediği gerekçesiyle küçümsenen gerçekçi roman, hem travmayı 
hem de ayrışmayı temsil etmek için benzersiz bir şekilde uygun olabilir” 
(2024, s.71) vurgusu yapmaktadırlar. Modern bir eser olarak Bastard Out of 
Carolina (1992) romanı bireyin süreçten geçirme, ifade etme ve ikili anlatım 
tekniği kullanarak okuyucuyla iletişim kurma becerisine sahip istismara 
uğramış bir karakteri anlatan sürekli istismar gibi karmaşık veya tekrarlayan 
çocukluk travamsında ayrışmayı sınıf ve kültürel bazlı okumak için uygun 



 . 57Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

bir eser olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca, çocukluk travmalarını Tip 1 
ve Tip 2 olarak sınıflandıran ve Lenore C. Terr’in (1991), Tip 2 travmasının 
ayrışma ile güçlü bir şekilde ilişkili olduğunu göstermesi Bone karaketerinin 
çocukluk travmasını ve ayrışma stratejisini analiz etmede dayanak noktası 
oluşturmaktadır.

Bastard Out of Carolina, (Bundan sonra Bastard), Dorothy Allison 
tarafından 1992 yılında yazılmış bir romandır. Allison’ın romanı, Güneyli 
yoksul beyaz kimliği, sistematik yoksulluk ve çocuk istismarının psikolojik 
etkisi arasındaki karmaşık ilişkiyi aydınlatırken, “beyaz çöp” kültürünün 
basmakalıp temsillerine meydan okumakta, sınıf ve bölgenin travmayı ve 
dayanıklılığı nasıl şekillendirdiğini ortaya koyumaktadır. Bastard, Dorothy 
Allison’nin yaşadığı ve acı çektiği çocuk istismarı üzerine perdeleri kaldırmaya 
karar verdiği yarı-otobiyografik bir acı hikâyesidir. Roman, kendi üvey 
babası Glen tarafından tekrarlayan fiziksel ve cinsel istismara maruz kalan, 
Ruth Anne Boatwright adında ve ‘Bone’ lakaplı küçük bir kızı tasvir eder. 
Romana zengin bir hayal gücü kazandıran şey, romanın kendisi kurban olan 
çocuk tarafından anlatılmasıdır. Bone, romanın adındaki ‘piç’ kelimesinin 
ta kendisidir ve olayların anlatımı sayesinde bu çocuğun ne tür duygular 
yaşadığını ve aklından neler geçtiğini okuyucu rahatlıkla hissedebilmektedir. 
Kurban çocuk, bireysel kimliğini sorgulamaya başlar ve cinsel istismar ile 
psikolojik çöküş arasında gidip gelir. Aslında, Bone’un gözlerine yansıyan 
Dorothy’nin kendi istismar geçmişidir.

Kitap, 1950’ler ve 1960’larda Güney Karolina’nın Greenville şehrinde 
geçmektedir ve hikâye, yoksulluk içinde, istismarcı bir ailede büyüyen 
genç bir kız olan Bone tarafından anlatılmaktadır. Anlatma eylemi, bilinçli 
bir kendini keşfetme eylemi gibi görünür; bu eylemde kurban çocuk Bone, 
olayın kişiliği ve kimliği üzerindeki etkisini ifade eder (Bouson, 2001, s. 
101-123). Üvey babasının elinde maruz kaldığı istismara rağmen, Bone güçlü 
ve kararlı bir birey olarak hayatta kalmayı başarır. Bastard romanı, çocuk 
istismarı, yoksulluk ve tecavüz gibi birçok karmaşık konuyu ele almaktadır. 
Bu konular genellikle anlatılması ve okunması zor konulardır ancak Allison 
bunları özen ve hassasiyetle işlemektedir. Romanda Bone hem çocuk hem de 
yetişkin olarak iki ayrı anlatı tekniği aracılığıyla öyküsünü anlatmaktadır. 
Bastard’ın, genellikle utanç koşullarına, yani cinsel travmaya ve Bone’un 
Güney’in kırsal kesimindeki “beyaz çöp” geçmişine odaklanılarak okunması 
travma ile ayrışma arasındaki ilişkiyi gözlerinüne sermektedir. (Wallerstein, 
2016, s. 170) .

Bone doğduğunda, annesi sadece on beş yaşındaydı ve evlilik dışı bir çocuk 
doğurmuştu bu nedenle “gayrimeşru” çocuk,  Bone, Güney Carolina eyaleti 
tarafından sertifikalı piç ilan edilir ve doğum belgesine, kırmızı mürekkepli 
büyük harflerle “GAYRİMEŞRU” kelimesi damgalanır (Bastard, s.4). Evli 
olmayan annelere ve çocuklarına bir zamanlar yüklenen toplumsal damgayı 



58  . Hüseyin Altındiş 

anlatırken, Bastard damgalamanın yıkıcı etkilerine dikkat çeker (Bouson, 
2001, s.104). Roman, Bone’un doğumuyla değil, onu “gayri meşru” olarak 
damgalayan yasal bir belge olan doğum belgesiyle açılıyor. Açılış sayfaları, 
diğer tüm travmalardan önce gelen merkezi travmayı ortaya koymaktadır: 
Bone, daha konuşamadan damgalanmış ve “piç” olarak etiketlenmiştir: 

Babanın adına gelince, büyükanne kızıyla uğraştığı için şehirden 
kaçtıktan sonra bunu söylemeyi reddetti. Zaten Ruth Teyze de 
soyadından hiçbir zaman emin olmamıştı... bu yüzden büyükanne bir 
isim verdi, Ruth da bir isim verdi. Kâtip sinirlendi ve işte oradaydım - 
Carolina eyaleti tarafından piç olarak onaylandım. (Bastard, s.3)

O dönemde “piç” kelimesi uyarı ve ceza anlamına geliyordu. Bone, 
annesinin bu isimden nefret ettiğini dile getirir; “Annem çöp olarak anılmaktan 
nefret ediyordu... Doğum belgesindeki damga, üzerine yapıştırılmaya çalışılan 
damga gibi onu yaktı”  (Bastard, s.3). Bu yüzden Bone henüz bir çocuk da 
olsa, yanlış doğmuş bir çocuk olduğunu hisseder ve bu duygu onu psikolojik 
olarak incitmektedir çünkü babası tarafından korunmadığını ve annesi 
tarafından istenmediğini hissine kapılmaktadır. “GAYRİMEŞRU” sosyal 
damgalamanın silinmezliği ve bürokrasinin şiddeti olarak karşımıza çıkar ve 
kırmızı damga, tıpkı Nathaniel Hawthorne’un ünlü eseri Kızıl Damga (Scarlet 
Letter) gibi, fiziksel şiddeti ve toplumdan dışlanmayı sembolize etmektedir. 
Bone belge hakkında düşüncesini şöyle ifade eder: “Doğum belgesi. Kırmızı 
damgalı o lanet olası kâğıt parçası. Ondan her şeyden çok nefret ediyordum” 
(Bastard, s. 4). Bu olay sınıf damgasının kalıcılığının ve yaşanan travmanın 
sosyal kurumlar tarafından pekiştirildiğini ve vurgulandığını eleştirmektedir. 
Bu damgalama metafor olarak bürokratik işaretlemeyi hayvanlar veya 
köleler için yapılan fiziksel markalamayla karşılaştırması açısından da 
son derece önemlidir. Bu damgalama aynı zamanda bedensel şiddet olarak 
deneyimlendirilmektedir. “Yanık” kelimesi hem gerçek hemde mecazi 
anlamda duyurulur ve Anney’nin utancını Bone’un utancıyla ilişkilendirir; 
ikisi de bu gayrimeşrulukla damgalanmıştır. Bastard romanını travmanın 
eleştirel bir söylemi içine yerleştirmek, Allison’un travmatik hafızayı temsil 
etmek için kullandığı biçimsel stratejileri inceleme fırsatı sunar ve travma ve 
iyileşmenin bireysel karakter ve toplumu için önemine daha geniş bir kültürel 
boyut katar.

Mağdur çocuk, bireysel kimliğini sorgulamaya başlar ve cinsel istismar 
ile psikolojik çöküntü arasında gidip gelir. Yazar, istismarın acımasız 
gerçeklerinden kaçınmaz ama bunlar üzerinde fazla durmaz da. Sonuç olarak 
ortaya hem yürek parçalayıcı hem de umut verici bir roman çıkar. Bastard 
çocuk istismarı konusuna ışık tuttuğu için önemli bir romandır. Çok sık olarak, 
çocuk istismarı gizli tutulur, gölgede saklanır. Ancan Allison onu aydınlığa 
çıkarır, böylece görülebilir ve etkili bir şekilde ele alınabilir bir konu haline 
getirir. “Utanç üzerine utanç duyulan ve bu yüzden katı bir tabu olarak kalan” 



 . 59Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

(Kaufman, 1989, s. 32) “utanç temelli” bir toplumda yaşayan Allison, utanç 
verici beyaz çöp kökenlerini ve fiziksel ve cinsel istismar deneyimlerini, 
“ateş rüyası”na yeniden el uzatılarak utandırılma riski de dâhil olmak üzere 
anlatırken kararlı riskler almaktadır.  Ayrışma aşısından bakıldığında Bone 
acının ne zaman ve nasıl haz getirdiğini dile getirerek güç merkezini üvey 
babası Glen’den başka bir yere kaydırmakta ve sonunda, fantezileri insanların 
onu izlemesiyle ilgili olmaktadır. 

Bone’un kimliği, değişen deneyimleri nedeniyle istikrarlı değildir. 
İstismar ve tecavüzden kaynaklanan utanç suçluluk duygusudur ve sessizliği 
küçük kızı daha çok yaralar. Bu utanç verici eylemden nefret eder, ancak 
küçük bir kız olarak, bunun hakkında konuşmak mı yoksa sessiz kalmak mı 
gerektiğine karar veremez. Üvey babası, onu istismar etmeye devam ederken, 
ona: “Annem bilmez. Bana olabilecek herhangi bir şeyden çok, ona zarar 
vermekten korkarım, bu yüzden asla bilmemesini sağlamak için elimden 
geleni yaparım” (Bastard, s. 85) der. Glen erkeklik ve güç arasında toplumsal 
olarak oluşturulan algının vücut bulmasıdır. Bu durumu Rana Sağıroğlu şu 
şekilde ifade eder, “Erkeklik, özellikle ataerkil toplumlarda, güç ilişkilerinin 
etkisiyle ortaya çıkan özne konumlarının ve toplumsal cinsiyet rollerinin 
kesin bir göstergesi olarak ortaya çıkar” (2022, s. 38). Bone, annesinin Glen’in 
evlenme teklifini kabul ettiğinde ona “’Sen benimsin, hepiniz benimsiniz’ 
dediğini hatırlıyor (Bastard, s.36). Gilmore’a göre, bir çocuk hala küçükse, 
yasal yaşa gelene kadar babalar sorumlu olacaktır. (Gilmore, 2001, s.59). Bu 
nedenle Bone, üvey babası Glen tarafından “sahiplenildiğine” inanır ve bu 
fikir onu içten içe yakıp sessiz kalmaya zorlar: “Ve sonra... hatırlamıyorum. 
Ya da hatırlıyorum ama... Kelimeler kifayetsiz.” “Birçok kez oldu. Hepsini 
anlatmayacağım. Her ayrıntıyı bilmene gerek yok.” “Bana o banyoda 
yaptıklarını... Sana hepsini anlatmayacağım. Bazı şeyler anlatılamaz” 
(Bastard, s. 101).

II. Güney edebiyatında yoksul beyazları temsil etme geleneği  

Faulkner ile başlayan Beyaz çöp temsili Allison tarafından devam 
ettirilmiştir. Absalom, Absalom! (1936) eserinde William Faulkner Appalachia 
dağlarından güneye inen yoksul beyaz bir ailenin çocuğu olan Thomas Sutpen 
karakteri üzerinden Beyaz Çöp (White Trash) kavramını ve bu sınıflamanın 
yol açıtığı hasarı gözler önüne sermektedir. Allison’ın yazıları, “beyaz çöp” 
olarak büyümenin ardındaki gerçeği ortaya koyar ve beyaz Amerikalıların 
sözde sınıfsız toplumu olduğu gerçeğine dikkat çekmek ister.

Newitz ve Wraỳ e göre “beyaz çöp” kavram birçok yönüyle “diğer beyaz” 
anlamına gelmektedir. Yazarlar bu kavramın anlaşılabilmesi ve güç ve kimlik 
arasındaki ilişkisini net olarak görülebilmesi için eleştirel çokkütürlülük 
çerçevesinden bakılması gerektiği belirtirler. Onlara göre “beyaz çöp terimi, 
Amerikan sınıfsızlık mitinin altında yatan nefret ve korkuyu vurgular” (1996, 



60  . Hüseyin Altındiş 

s.57). Ayrıca bu kavram aracılığıyla ekonomik ve sınıfsal üstünlüklerini 
korumayı amaçlayan sınfıların “ beyaz çöpün klişe bir örneği olarak, sınıf ve 
ırksal farklılık söylemlerinin, özellikle de diğerlerini patolojik hale getirme ve 
yok etme biçimleriyle birbirlerine nasıl sızdıklarına dikkatimizi çekiyoruz” 
(1996, s.58). David Reynolds’a (1993) göre, “beyaz çöp” hakkındaki 
varsayımlar genellikle kan bağı teorisine dayanır (1993, s. 357). Roman bu 
durumu Bone ile Butch arasındaki bir konuşma ile bu kuralın sınırlayıcılığını 
ve sınıf travmasına katkısını irdelemektedir:  Ne anlama geliyor? Ruth’un en 
küçük oğlu Butch’a sordum. “Yani, bir yerlerde, arkamızda bazı siyahi insanlar 
var” (Bastard, s. 53). Bu teori, insanların “çöp” olmaya yönelik genetik bir 
eğilime sahip olduğunu ve bunun kaçınılmaz olarak onları sürekli abur cubur 
yeme, bira ve sigaraya yönelten bir beslenme düzenine yönlendirdiğini ve ana 
akım toplum tarafından tembel, aptal ve sapkın olarak sınıflandırılmalarına 
yol açtığını öne sürer. Emily Langhorne beyaz çöp stereotipleri, anlayış 
yaratmadan üst ve orta sınıf üstünlüğü fikrini pekiştirir ve böylece zararlı 
bir sınıf tabakalaşması ve önyargı sistemini sürdürdüğünü vurgulamaktadır 
(2016, s.175).

Geleneksel Güney edebiyatı, yoksul beyazları dışarıdan birinin bakış 
açısıyla, genellikle alt sınıfları hayranlık, küçümseme veya grotesk bir 
mizahla gözlemleyen orta sınıf veya elit yazarların bakış açısıyla tasvir 
eder. Allison ise, tasvir ettiği toplumun içinden kendi somatik tecrübesini 
yazar. Yoksulluk ve istismar deneyimini yaşamış biri olarak, dışarıdan gelen 
klişelere meydan okuyan ve gerçekçi bir temsil sunan, içeriden birinin “beyaz 
çöp” hakkında ki bakış açısını sunar. Bundan dolayı Allison’ın karakterleri, 
karmaşık iç yaşamları ve psikolojik derinlikleriyle, yaşadıkları yoksulluğa 
rağmen onur, zekâ ve duygusal gelişmişlik göstermeleri hayatta kalabilme 
becerileri geliştirmeleriyle tam anlamıyla gerçekleştirilmiş insanlar oldukları 
söylenebilir. Bone ve Boatwright kadınları, yoksul beyazları kaderlerine razı 
olmuş kişiler olarak tasvir etmek yerine, aktif olarak direnen, strateji geliştiren 
ve onur arayışında olan karakterler olarak resmedilmektedir. Bu karakterler 
sınıf utancıyla mücadele ederken bile aile kimlikleriyle gurur duymaktadırlar. 
Bone zeki, anlayışlı ve konuşkandır. Boatwright ailesi, toplumsal konumları 
ve onları baskılayan sistemler konusunda gelişmiş bir anlayışa sahiptir. 

Allison’un belki de en radikal şekilde, “beyaz çöp” etiketini reddetmeyip 
ve onu kullanması alıp ve dönüştürmesinin önemli olduğu vurgulanabilir. 
Nehirden çöp toplayıp geçimini bundan sağlayan Raylene Teyze gibi 
karakterler aracılığıyla Allison gururun utançla bir arada var olabileceğini, 
ötekileştirilmiş kimliklerin, güç ve topluluk kaynağı olabileceğini öne 
sürmektedir. Bone’un sınıf bilinci anlayışı, kısmen Bone’un annesi Anney’nin 
Boatwright’ın “çöp” imajına duyduğu utanç ve ardından gelen annelik 
arzusu nedeniyle gelişir. Bone çocukluktan ergenliğe geçerken ailesinin 
sosyoekonomik durumu hakkında daha fazla farkındalık geliştirir ve bu da 



 . 61Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ona sınıf bilinci kazandırır. Anney’nin gururu, kendisini ve ailesini “çöp” 
olarak etiketleyen insanlara duyduğu öfke ile böyle bir etiketin varlığını 
sürdürmesine izin veren bir yaşam standardına hapsolmuş olması arasında 
onu böler: “’Biz kötü insanlar değiliz. Ve kendi paramızı ödüyoruz. Sadece 
insanlar her zaman istediğinde ödeyemiyoruz’” (Bastard, 82).

III. Şiddet ve İstismar

Fiziksel ve sözel/psikolojik boyutları olan şiddete dair oluşan algılar 
çoğunlukla sosyo-kültürel bir alt yapıda aile ile başlayan bir sosyalleşme 
evresi sonunda ortaya çıkar ( Türk, 2019, s.227). Üvey baba Glen, Bone’a 
düzenli olarak fiziksel ve cinsel istismarda bulunmaya başlar; küçük suçlar 
için onu banyoya sürükler ve vahşice kemerle döver; bu sadistçe uygulama, 
sanki suçluluk duygusu yüzünden kendini cezalandırıyormuş gibi ona haz 
verir. Bone’un bulunduğu yerden banyoya kadar olan fiziksel yolculuğu her 
zaman şunlara dikkat edilerek anlatılır. Bir gün kardeşi Reese ile oynarken 
Glen koşmalarına sinirlenir ve onu fiziksel olarak cezalandırır. Reese olaya 
tanık olur ama elinden bir şey gelmez kaçmaktan başka. Bone olayı şöyle 
aktarır: 

Seni orospu seni orospu diye bağırdı ve beni havaya kaldırdı, başım 
boynuma doğru sallanana kadar beni ileri geri salladı, vücudum duvara çarptı, 
topuklarım yerden otuz santim yukarıda boş bir şekilde yere çarptı... eteğimi 
başımın üzerinden yukarı kaldırdı ve o ele bastırdı, kemerin sallandığını 
duydum, havada bir şarkı, tiz, korkunç bir ses. (Bastard, s. 106)

Bone’un sonsuza dek tehlikeyle ilişkilendireceği işitsel tetikleyici olarak 
deri kemerin sesi bir tür ritüel silahına dönüşüyor, ruhunda ve bedeninde 
travmanın izlerini bırakıyordu. Kemer, ABD’de babaların geleneksel olarak 
kemerlerle disiplin sağlamasıyla erkek otoritesini, kemerin fallik niteliği 
cinsel istismarı haber verir ve disiplin ile istismar arasındaki çizginin ne 
olduğu gerçeğini temsil eder.  

Başkalarına kurban olduğunu açıklayamazsa da, o suçluluk duygusunun 
bir parçası olduğunu hisseder ve bu da üvey babasıyla ensest ilişki yaşamasına 
neden olur. Bu büyük yükü gizli tutmak, ruhunu ve öz imajını damgalar ve 
bu da kendini yok etmesine yol açar. Sessiz kalmasının, fantezilerinin içsel 
psikolojik çatışmasının bir yansıması olduğu açıktır. Çocukken, kendisine ait 
olmayan bir suçun sorumluluğunu üstlenir ve birçok defa sessiz kalmasını 
annesini korumak amacına bağlamaktadır: “Bana olabilecek herhangi bir 
şeyden çok, ona zarar vermekten korkuyorum” (Bastard, s. 228). 

Bone, Glen’in evde olduğunun farkında olmadan evin içinde koşup 
kurallarından birini çiğnediğinde ilk kez dayak yiyor. “Seni kaltak. Seni 
orospu. . . . Bunu yapmak için uzun zamandır bekledim, çok uzun,” diyor 
Glen Bone’a. “ Bana çarptı ve çığlık attım. Baba Glen kemerini tekrar 



62  . Hüseyin Altındiş 

salladı. Havada geçişini duyup çığlık attım, bana çarpmadan önce çığlık 
attım. Annem için çığlık attım” (Bastard, s.10). Anney araya girse de, 
Glen’in vahşetini mazur görerek kızını yeniden mağdur eder. Tıpkı Glen’in 
istismarcı davranışının suçunu Bone’a yüklemesi gibi -kötü davranışlarının 
onu “çıldırtan” şey olduğu için onu dövdüğünde ısrar eder- Anney de kızına 
dayağı kışkırtmak için ne yaptığını sorar. “Ne yapmıştım? Evde koşmuştum. 
Ne soruyordu? Konuşmaya devam etmesini ve hiçbir şey söylemeden 
anlamasını istiyordum. Beni onu terk edecek, bizi toparlayıp ondan alacak, 
gerekirse öldürecek kadar sevmesini istiyordum” (Bastard, s.107)

Joseph Berke (1987), “Utanç verici, istemeden hareket edebilen, 
ancak genellikle bir başkasını aşağılamak için saldırgan davranan kişidir,” 
diye yazar. Glen “bir çocuğu acımasızca terbiye eden bir ebeveyn gibidir. 
Mesele... bir insanın, bunu yaparak hatırı sayılır bir sadistçe zevk alan bir 
başkası tarafından sistematik olarak demoralize edilmesi haline gelir” (326). 
Glen, Bone’dan daha önceki utanç, reddedilme ve aşağılanma suçlamalarının 
intikamını alırken, onun doğuştan gelen beyaz çöp duygusunu pekiştirir. 
Rolph Harris ve ark. göre, “cinsel istismarın en kötü unsurlarından biri 
`kurbanı suçlamà  terimidir. Bu, istismarcının gerçekleştirdiği eylemlerden 
dolayı kurbanını suçlaması, aynı zamanda mağdurun da maruz kaldığı 
istismardan dolayı kendisini suçlaması durumunda ortaya çıkar” Bu, mağdur 
için ömür boyu sürecek bir kafa karışıklığı ve çoğu durumda tam bir ruhsal 
çöküntü anlamına gelir. Bu tür aşırı istismarlardan yara almadan kurtulan 
çok az insan vardır, çünkü bu durum hayata bakış açılarını etkiler (Harris ve 
ark.2020, s. 3).  

Baskı ve şiddet gören mağdur psikolojik manipülasyon neticesi ya da 
üstün gücün etkisinde kaldığından bazen gerçekleşen istismar olayından 
kendini sorumlu tutar: “Bazen kızıl yüz hatlarına ve alev alev gözlerine 
baktığımda, beni dövmesine sebep olan şeyin benim hiçbir şey yapmadığımı 
anlıyordum. Sadece bendim, hayatımın gerçeği, onun ve benim gözlerimizde 
kim olduğum. Kötüydüm. Elbette öyleydim. Bunu kendime itiraf ettim, 
parmaklarımı yumruk yaptım ve anlamadığım her şeye gözlerimi kapattım” 
(Bastard, s.110)). Bone üvey babasının cinsel istismarını şu şekilde dile 
getirir: “Sürekli yaptığım bir şeyi, bana söylenmesi gereken bir şeyi, sadece 
beni sevdiği için yapmak zorunda olduğu bir şeyi buluyordu. Ve beni 
seviyordu. Bunu bana defalarca söyledi, vücudumu sıkıca kendisine bastırdı, 
elleri karnımda, popomda ve bacaklarımda huzursuzca, durmaksızın hareket 
ederken titriyordu” (Bastard, s.108). Glen’in Bone’a karşı nazik olduğu tek 
zaman, onu taciz ettiği zamandır: “Anneme söyleyemezdim. Neden orada 
durup bana dokunmasına izin verdiğimi nasıl açıklayacağımı bilemezdim. 
Seks değildi... ama sekse benzer bir şeydi” (Bastard, 109). Bone’un travmatik 
istismarı devam ettikçe ve beyaz çöp kötülüğüne dair klişeleri içselleştirdikçe, 
utanç öfkesini sözlü olarak ifade edip dışa vururken kısmen öfkeli ve intikamcı 



 . 63Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

bir kıza dönüşür. Bone kendini suçlamanın yanında bilişsel sorgulama ve 
utanç duyma hali yaşamaktadır, “Ellerimi bacaklarımın arasına koyduğumda 
düşündüğüm şeyler için kendimden utanıyordum, ilk başta dövülmektense, 
dövülme fantezisine mastürbasyon yapmaktan daha çok utanıyordum. Utanç 
dolu bir dünyada yaşıyordum. Morluklarımı, işlediğim suçların kanıtıymış 
gibi saklıyordum” (Bastard, ss.112 -113). Bir başka zeminde duyduğu utancı 
şu şekilde ifade eder: “ Utanç dolu bir dünyada yaşıyordum. Morluklarımı, 
işlediğim suçların kanıtıymış gibi saklıyordum. Hasta ve iğrenç biri 
olduğumu biliyordum. SÜvey babamın beni dövmesini engelleyemiyordum 
ama mastürbasyon yapan bendim. Bunu ben yapıyordum ve dayak yemekten 
nefret ettiğim halde kendi kendime anlattığım hikâyeyi mastürbasyon 
yaparak sürdürdüğümü birine nasıl anlatabilirdim ki?” (Bastard, s. 114). 
Utanç kaçamayacağı bir gerçek haline gelir; Bone utancı hisstetmekten 
ziyade utançta yaşar ve utanç bütünleştirici bir çevre olarak rol oynar.

 	 Judith Herman (1992)’ın istismara uğramış çocukların “öfke ve 
cinayet duyguları, istismarcı muameleye karşı normal tepkileri,” şeklinde 
açıklıyor (s.104). Herman’ın anlattığı istismara uğramış çocuklar gibi, Bone 
da öfkesini kontrol etmekte zorlanır ve böylece içsel kötülüğüne daha da 
ikna olur. Tıpkı istismara uğramış çocukların bazen “içsel kötülüklerine dair 
muazzam hislerini” iyi olmaya çalışarak gizlemeye çalışmaları gibi (Herman, 
19912, s. 105), Bone da kendini kötü olarak görür - kötü ve çirkin bir beyaz 
çöp kız olarak - ve yine de bir parçası mükemmel küçük kız olmayı ve Glen’i 
gururlandırmayı arzular. Herman’ın gözlemlediği gibi, “şefkatli insanlarla 
güvenli bir bağ kurma duygusu, kişilik gelişiminin temelidir” ve travmatik 
olaylar, “temel insan ilişkilerini sorgulayarak” “başkalarıyla ilişki içinde 
oluşan ve sürdürülen benliğin inşasını paramparça edebilir” (Herman,1992, 
s. 51). Bu yürek burkan sahnede, Bastard, travma mağdurunun yabancılaşma, 
kopukluk ve içsel ölüm duygularını aktarır. Allison travma konusuna eğilen 
bir çok postmodern yazar gibi “meta anlatıları ve onların uzun süreli ideolojik 
egemenliğini yıkma arzusunda olan postmodern yazarlar, yakın tarihin daha 
önce anlatılmamış travmatik deneyimlerini açığa çıkaran önemli sayıda 
anlatı ortaya” (Boylu, 2024, s. 156) koyarak Güney tarihinde ve kültüründe 
önemli bir olayı günyüzüne çıkarmaktadır.

Romanın sonuna doğru Glen, Bone’a vahşice tecavüz eder. Anney 
olanları keşfeder ve sonrasında Glen hastaneye kaldırılır ve Anney, kocasının 
yaptıklarıyla yüzleşmek zorunda kalır. Bu sahne, tüm savunmaların 
parçalanmasını, istismarın tamamen açığa çıkmasını ve nihayetinde Anney’nin 
Bone yerine Glen’i seçmesini temsil eder. Allison’ın tasviri hem açık hem 
de ölçülü ve Bone’un tecavüzünü istismar edecek pornografik ayrıntılar 
vermemektedir ancak olanları gizlemiyor veya küçümsemiyor da. Eser odak 
noktasına, fiziksel ayrıntılardan çok Bone’un psikolojik deneyimi yerleştirir. 
Yetişkin bir anlatıcı olarak Bone “Bana tecavüz etti”ifadesiyle açık ve net 



64  . Hüseyin Altındiş 

bir dil kullanıyor. Ne bir örtmece, ne de bir küçümseme. van der Kolk’a göre 
Travma, ayrışmanın koruma kapasitesini aştığında, ruh tüm dehşeti aracısız 
bir şekilde deneyimler. Bu, herhangi bir savunma mekanizması tarafından 
engellenmeyen, maksimum travmadır. Bone’un ayrışması (dissociation) 
bozuluyor çünkü Bone’un bedenini “terk edebildiği” önceki istismarın aksine, 
bu sefer şiddet çok aşırı olduğundan ayrışma savunmaları altüst oluyor ve 
herşeyi-acı, dehşet, ihlal – hissediyor ve bu nedenle ayrışma başarısız oluyor. 
Bone önceki sessizliğin aksine, bunu içinde tutamıyor ve çığlık atıyor. 
Ayrışma, Bone’un hayatta kalmasında kesinlikle merkezi bir rol oynar; belki 
de yıllarca süren artan istismara dayanmasını sağlayan temel psikolojik 
mekanizmadır. Allison’ın ayrışmayı edebi olarak tasvir edişi, ayrışmanın 
yarattığı psikolojik parçalanmayı yansıtan anlatı tekniklerini kullanarak son 
derece karmaşıktır. Roman, ayrışmanın aynı anda hem koruyucu, hayatta 
kalmayı mümkün kılan hem de zarar verici kimliği parçalayan ve deneyimin 
bütünleşmesini engelleyen bir olgu olduğunu gösterir.

Bone, istismarcı bir üvey babanın tuzağına düşmüş bir çocuktur. Glen 
daha güçlü olduğundan ona karşı koyamaz, bununla birlikte birçok çözüm 
sınırlayıcıdır. Örneğin evden kaçması, kimseden yardım alamaması ve 
gelişimine bağlı sebeplerden dolayı bu durumdan kaçamaması gibi. Beden 
kaçamadığında, zihin kaçar. van der Kolk ayrışma durumunu, savaş ya da 
kaçmanın imkânsız olduğu durumlarda son savunma olarak açıklar: Ruh 
“terk eder”, beden ise dayanır. van der Kolk, travma mağdurlarının travmatik 
deneyimleri kompulsif bir şekilde tekrarlayıp yeniden yaşadıklarını 
açıklamaktadır. Caruth ise travmanın tekrarlayan, müdahaleci biçimlerde 
geri döndüğünü savunmaktadır.

Anney’in seçim yapmak zorunda kaldığında Bone’a değil de hastaneye 
kaldırılan Glen’e gider. Ona olan bağlılığı, kızına olan görevinden daha 
önemlidir. Yıllarca süren ekonomik bağımlılık, duygusal iç içe geçmişlik 
ve travmatik bağlanma galip gelir. Bone, Raylene Teyze’ye gönderilir. 
Rachel Wallerstein Raylene’i “Bone’un bağ kurduğu en önemli kişi, 
Boatwright ailesinin hem erkeksi hem de kadınsı özelliklerini bünyesinde 
barındıran teyzesi” olarak tanımlar (2016, s. 178). Raylene’in romanın 
ikinci yarısındaki varlığı, Bone’un utancını yalnızca kendine olan ilgi 
ve sevince değil, aynı zamanda başka biriyle bağ kurma sevincine nasıl 
dönüştürdüğünü gösterir.

 Travma mağdurları için, koruyucu bir figür tarafından ihanete uğramak, 
ilk istismardan daha yıkıcı olabilir. Bone, Glen’in şiddetinden kurtulur, ancak 
annesinin terk edişi onda nasıl bir travma yaratacak okuyucuya bırakılan bir 
soru. Bu tercih bağlanma yarasını doğurur. van der Kolk, güvenli bağlanmanın 
psikolojik sağlığın temeli olduğunu vurgular. Bone’un Anney’e olan bağı 
zaten “düzensizdi,” ancak yine de birincil bağdı. Anney ayrıldığında Bone 
birincil ilişkisini kaybeder. Sevilmediğine, korunmaya layık olmadığına dair 



 . 65Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

inancı kesinleşir. Onu seçmesi gereken kişi, onu seçmemiştir. Bu, istismarın 
kendisi kadar zarar verici olabilecek derin bir terk edilme travmasıdır.

IV. Sınıf ve Travmanın Mekânı Olarak Beden

Caruth’a göre travma, bedene değil zihne açılan bir yara olarak anlaşılır. 
En genel tanımıyla travma, olaya verilen tepkinin genellikle gecikmeli, 
kontrolsüz ve tekrarlayan halüsinasyonlar ve diğer müdahaleci fenomenler 
şeklinde gerçekleştiği, ani veya yıkıcı olayların bunaltıcı bir deneyimini 
tanımlar. Caruth’un travma teorisine en önemli katkısı, “talep edilmemiş 
deneyim (Unclaimed Experience)” kavramıdır. Bu kavram, travmatik olayların 
meydana geldikleri anda tam olarak deneyimlenmediği veya anlaşılmadığı, 
bunun yerine bastırıldığı veya bilinçli hafızadan uzaklaştırıldığı ve daha 
sonra semptomlar, geri dönüşler veya diğer müdahaleci hafıza biçimleri 
şeklinde geri döndüğü fikrini savunur. 

Caruth’un çerçevesindeki en temel kavramlar Gecikme ve Gecikmişliktir. 
Gizlilik, travmatik bir olayın meydana gelmesi ile daha sonra yeniden 
deneyimlenmesi veya hatırlanması arasındaki zaman dilimini ifade eder. 
Gizlilik, travmatik olayın bir süreliğine unutulmasının sonucu değildir; aslında 
travmatik deneyim, içsel bir gizlilik üzerine kuruludur. Travmatik olayın 
meydana geldiği an ile mağdurun bunu sonradan deneyimlemesi arasındaki 
zaman farkı, aslında travmanın gerçekliğini korur. Gecikmişlik, travmatik 
deneyimlerin genellikle ertelenmiş bir şekilde yeniden deneyimlenmesi 
veya yeniden yaşanması anlamına gelir. Travmatik olayın etkisi tam olarak 
gecikmişliğinde, basitçe konumlandırılmayı reddetmesinde, herhangi bir yer 
veya zamanın sınırlarının dışında ısrarla ortaya çıkmasında yatar. Caruth 
Travmayı zihnin zaman, benlik ve dünya deneyimindeki bir kırılma olarak 
tanımlanır; çok erken, çok beklenmedik bir şekilde deneyimlenir, tam olarak 
bilinmesi mümkün değildir ve bu nedenle, hayatta kalanın kâbuslarında ve 
tekrarlayan eylemlerinde kendini tekrar tekrar dayatana kadar bilince açık 
değildir.

Cathy Caruth, Bessell van der Kolk gibi klinik psikologlar kadar açık bir 
şekilde ayrışmaya(dissociation) odaklanmasa da ayrışma onun teorisinin her 
yerinde örtük olarak mevcuttur. Travma, kimliği parçalayan ve normal hafıza 
ve anlatı temsilinin dışında kalan, özümsenmemiş bir olaydır. Parçalanma 
veya ayrışma, travmanın doğrudan nedeni olarak görülmektedir. Geoffrey 
Hartman’ın ifade ettiği gibi, travma bilgisi iki çelişkili unsurdan oluşur: 
biri, deneyimlenmekten ziyade kaydedilen travmatik olaydır, algı ve bilinci 
atlayarak doğrudan psişeye düşer; diğeri ise, atlanan veya ciddi biçimde 
bölünmüş (ayrılmış) psişe tarafından sürekli bir benzetme biçiminde olayın 
bir tür anısı. Bone, Caruth’un paradoksunda var oluyor. Glen’in kendisine 
istismarda bulunduğunu biliyor ama tam olarak kavrayamıyor. İstismarın 
gerçekleştiğini deneyimliyor ama gerçek dışı, kopuk geliyor. Bunu dile 



66  . Hüseyin Altındiş 

getirmek istediğinde ise uygun kelimeleri bulmakta zorluk çekiyor ya da nasıl 
anlatacağını bilemiyor.  

Bone’un Bastard’taki deneyimi, travma psikologlarının “karmaşık 
travma” veya “karmaşık PTSD” olarak adlandırdığı, kritik gelişim 
dönemlerinde bakım veren ilişkilerde tekrarlanan, uzun süreli ve ortaya 
çıkan travmaya örnek teşkil eder. Tek bir olaydan kaynaklanan travmanın 
(örneğin bir araba kazası veya doğal afet) aksine, karmaşık travma, çocuğun 
gelişmekte olan benlik, güvenlik ve ilişki duygusunu temelden bozar. Bone 
annesini seviyor ama aynı zamanda öfke ve terk edilmişlik de hissediyor. 
Bu psikolojik çatışma - sizi hayal kırıklığına uğratan kişiye ihtiyaç duyma - 
istismara uğramış çocukların deneyimlerini anlamanın merkezinde yer alıyor. 
Öte yandan van der Kolk’un temel argümanı, travmanın sadece zihinde değil, 
bedende de depolandığıdır. Bone istismarı unutmaya, küçümsemeye veya 
ondan uzaklaşmaya çalışsa da, bedeni her şeyi hatırlar. 

Bu durum, bilinçli farkındalık ile bedensel deneyim arasında derin bir 
kopukluğa yol açar. Glen, Bone’a yaklaştığında, bilinçli zihni tehlikeyi tam 
olarak algılamadan önce vücudu alarm moduna geçer. Ancak gerçek istismar 
sırasında, savaş ya da kaçma tepkisinin imkânsız olduğu bir anda, sistemi 
parasempatik kapanmaya geçer ve zihinsel olarak “kaybolur”ve kendisini 
uyuşmuş, donmuş hisseder ki bu durum ayrışma (dissociation) tepkisi olarak 
değerlendirilebilir. “Hissetmedim. Bana vurduğunu gördüm ama hissetmedim. 
Sanki başkasının başına geliyormuş gibiydi” ( Bastard, s.95). Bone, şiddet 
anlarında fiziksel benliğinden kopukluk hissettiğini sık sık dile getiriyor. 
Allison bunu, Bone’un dış nesnelere -duvar kâğıdı desenleri, tavandaki 
çatlaklare, uzak seslere- yoğun bir şekilde odaklandığı imgelerle yakalıyor ve 
Bone’un dayanılmaz fiziksel acıdan nasıl zihinsel olarak uzaklaştığını etkili 
bir şekilde gösteriyor. Bu van der Kolk’un “somatik  bellek” kavramının 
temsilidir. Bedenin travmatik anıları depolaması, somatik bellek olarak 
bilinir ve öncelikle örtük sinir mekanizmaları aracılığıyla gerçekleşir. Bessel 
van der Kolk’un çığır açan çalışması, travmanın duyusal-motor devreler, 
otonom sinir sistemi tepkileri ve işlemsel bellek sistemleri içinde kodlandığı 
“vücudun hesabı tuttuğunu” vurgular (van der Kolk, 2014). Bone’un sessizliği 
ve travmatik geçmişini anlatamaması, yazarın duygusal acıyı ve ayrışmayı 
gösterme stratejisi olarak okunabilir. Bone, istismar sırasında duvar kâğıdı 
desenlerine veya tavan çatlaklarına odaklandığında, sadece zihinsel olarak 
kaçmakla kalmıyor; aynı zamanda hayatta kalma mekanizması olarak içsel 
algı farkındalığını, yani beynin içsel bedensel durumları algılama yeteneğini, 
fizyolojik olarak kapatıyor. Bedensel duyulara duyarsızken çevreye karşı bu 
aşırı farkındalık, travmada ortaya çıkan psikolojik bölünmeyi yansıtmaktadır. 
Bu nedenle, van der Kolk, ayrışmanın sadece psikolojik değil, aynı zamanda 
fizyolojik olduğunu vurgulamaktadır. Beyin aktivitesinde ve vücut hallerinde 
gerçek değişikliklere yol açmaktadır. Ayrışma, kişinin düşüncelerinden, 



 . 67Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

duygularından, anılarından veya kimlik duygusundan kopması, özellikle 
çocuklarda şiddetli travmaya verilen en yaygın tepkilerden biridir. Bir başka 
deyişle ayrışma, kişinin düşüncelerinden, duygularından, anılarından, 
çevresinden veya kimlik duygusundan koptuğu psikolojik bir savunma 
mekanizmasıdır. Bir yelpazede yer alır: van der Kolk, ayrışmanın çok önemli 
bir hayatta kalma işlevi gördüğünü şöyle açıklamaktadır: Fiziksel olarak kaçış 
imkânsız olduğunda, kurban psikolojik olarak kaçar. Beden, kaçamadığı 
şeye katlanmak zorundadır. İstismarın tam olarak farkında olmak psikolojik 
olarak yıkıcı olur (2014, s.45).

The Body Keeps the Score: Brain, Mind, and Body in the Healing of 
Trauma (2014) adlı eserinde Bessel van der Kolk istismar mağdurları için 
bedenin travmayla ilişkilendirildiğini vurgulamaktadır. Glen’in fiziksel 
şiddeti sırasında Bone klasik dissosiyatif tepkiler yaşamaktadır. İstismar, 
ebeveyn figüründen (üvey baba Glen) kaynaklanırken, Bone’un biyolojik 
annesi onu korumaktan acizdir. Ebeveyn ya da çocuktan yasal olarak sorumlu 
vasilerin bu ihaneti, araştırmacıların “ihanet travması” olarak adlandırdığı, 
özellikle insanın temel bağlanma ve güvenlik ihtiyacını ihlal ettiği için 
yıkıcı olan bir duruma yol açıyor. Travmadan kurtulmak için güvenlik temel 
gerekliliktir. Bone, ev ortamında asla tutarlı bir güvenliğe ulaşamaz. Bone’un 
Anney’e olan bağlılığı, Anney’nin onu koruyamaması nedeniyle daha da 
karmaşıklaşıyor. Bu durum, “düzensiz bağlanma” olarak adlandırılan bir 
durum yaratıyor: Çocuk hayatta kalmak için oan abkacak birine ihtiyaç 
duyuyor, ancak ba kişi aynı zamanda (Glen’in istismarına izin vererek) bir 
tehlike kaynağı olarak karşımıza çıkabilir. Travma’dan kurtuluş yollarından 
biri olan güvenli bağlanma için Boatwright teyzeleri (özellikle Raylene) ve 
amcaları bir ölçüt sunmakta ve Bone annesinde bulamadığı korumacılığı 
Raylene teyzesinde bulur.

van der Kolk’un çerçevesi, Bone’un bedeninin istismarının nihai tanığı 
olduğunu ortaya koyuyor. Zihninin ayrıştırdıklarını bedeni hatırlıyor ve 
travmayı kaslarda, sinirlerde ve fizyolojik kalıplarda taşıyor. Bone hikâyeyi 
semptomlar, tepkiler ve somatik anılar aracılığıyla anlatıyor. Bone’un hikâyesi 
aracılığıyla Bastard okuyucuya bedensel ayrışmayı anlamak Bonu’un bedeni 
ve zihni olay anında bölünmüş olduğundan istismarı anlayamadığını, 
bedenini şartlandırdığı için kafa karıştıtrıcı tepkilerini, iyileşme için zihinsel 
yanında bedensel terapide alması gerektiğini ve istismar bitse bile travmanın 
neden bitimediği gibi çeşitli konuları görmemize yardımcı olmaktadır. 

Romanın yapısı, zamanın işlenişiyle ayrışmış deneyimi yansıtır. Bazı 
travmatik anlar dayanılmaz ayrıntılarla sunulurken, diğerleri boşluklar 
olarak görünür veya dolaylı olarak atıfta bulunulur. Bu, travmatik hafızanın 
gerçekte nasıl işlediğini yansıtır: Bazı anlar aşırı netlikte donmuşken, 
diğerleri erişilemez veya bulanık hale gelir. van der Kolk’un tramua yaklaşım 
metoduyla Bone’un tecrübesini okumak, Allison’un ayrışmayı (dissociation) 



68  . Hüseyin Altındiş 

edebi olarak nasıl tanımladığını, Bone’un fiziksel ve psikolojik tepkilerinin 
gerçekliğini, istismar ve bedensel yabancılaşma arasındaki bağlantıyı ve 
hepsinin karmaşık bir şekilde analiz edilmesine olanak tanır: “Tuvalete, 
klozete, küçük krom kulpuna baktım. Sudaki ışığı izledim ve ellerimin 
altındaki soğuk porseleni hissettim. Arkamdaydı ama ben orada değildim. 
Yerdeki fayansları sayıyordum. Yan yana on yedi, alttan on dokuz. Hiçbir 
şeyin bana dokunamayacağı kadar uzak bir yerdeydim”  (Bastard, s. 98). 
Bir ayrışma mekanizması olarak bilinç, kontrol edilebilir, tanımlanabilir 
ayrıntılara odaklanır böylece sırdan ayrıntılara odaklanarak dikkat gerçek 
olaydan ayrıştırılarak daraltılmaktadır. Suda ışığı izlemesi travma ve istismar 
olayından estetik kaçışı ifade etmektedir. Bir başka deyişle zihinsel olarak 
olaydan kopma ve görsele odaklanma ifade eder. Bone fiziksel olarak orada 
ancak psikolojik olarak bedenden ve mekândan sıyrılmış durumdadır. 
Ayrışma olarak zihinsel kaçış yoluyla güvenlik fantazisi oluşturmuştur ve 
bilinç, hayali korunaklı alana taşınmıştır. Ancak son sahnede, Glen, Bone’a 
vahşice tecavüz ettiğinde, dissosiyatif bozukluk artık onu koruyamaz. 
van der Kolk yaklaşımından baktığımızda bu durumu şöyle okumak 
mümkündür: Travmasının herhangi bir analizinin merkezinde yer almalı. 
İstismar sırasında ayrıitırma yoluyla bendeninde ayrılır ve uzaktan bu kez 
o kendisini izler, “”yerdeki o küçük kız ben değildim. Başka bir yerden, 
onun bana ulaşamayacağı güvenli bir yerden izliyordum” (Bastard, s. 78). 
Bir başka sahnede ayrışma şu şekilde verilir, “Aynadaki kıza baktım. Kemik. 
O çirkin, utanç verici şey. O ben değildim. Ben o değildim. Ama bu bedeni 
paylaşıyorduk” (Bastard, s.78 ). Bone bu uzaklaşmayı “o” ve “ben” zamirleri 
üzerinden dilin dinamiği aracılığıyla vurgulamaktadır.

VII. Direnç, Dayanıklılık ve Hayatta Kalma 

Roman, mağduriyet veya zafer gibi basit anlatıları reddeden karmaşık bir 
hayatta kalma portresi sunmaktadır. Bone’un direnci, dayanıklılığı ve hayatta 
kalma stratejileri çok yönlü, bazen çelişkili ve hem bireysel psikolojisine hem 
de aile/sınıf bağlamına derinden kök salmış. “Beni kıramazsın” Bone’un en 
belirgin direniş anıdır; Glen’e doğrudan meydan okumasıdır. Yıllarca süren 
istismardan sonra bile, kırılmaz bir öz benlik olduğunu savunur. Bu direnişin 
edebi temsili içsel koruma örneği sergilemekte ve Glen’in bedenine yaptığı her 
şeye rağmen, Bone kendisinde temel bir şeyin sağlam kaldığını savunur. Aynı 
zamanda yok edilmeyi reddeder ve bu direniş Glen’e tam hâkimiyetin verdiği 
hazzı vermeyecektir. van der Kolk perspektifinden bakıldığında Bone’un 
bu tutumu çok önemlidir çünkü ne kadar kırılgan olursa olsun, öz benlik 
duygusunu koruyan travma mağdurları, kimlikleri tamamen parçalanmış 
olanlara göre daha iyi sonuçlar elde eder. 

Bone maruz kaldığı fiziksel şiddete rağmen Glen’i görmeyi istediği 
kadının zayıflığını ve bunun göstergesi sızlanmaları, yalvarışları ve 
gözyaşlarını vermeyi sıklıkla reddeder. Bu davranışıyla Bone kendine olan 



 . 69Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

özsaygısını korumaktadır. Sessiz kalması direnişinin silahı olarak kendine güç 
vermektedir. Bu direniş biçimi karmaşıktır çünkü istismarı uzatabilir veya 
yoğunlaştırabilir. Örneğin, a ğlayamadığında Glen onu daha sert döver. Bu da 
çaresiz durumlarda direnmenin bedeller getirdiğini gösterir. Sessiz kalması 
ve öfkesini bastırması güçlü bir direniş biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Bone maruz kaldığı bu durumlardan utanç duysa da, haklı bir öfke de 
hisseder. Glen’in yanıldığını bilir ve ondan nefret eder. Bu öfke psikolojik 
olarak koruyucudur çünkü bu duygu kendini tamamen suçlamayı engeller ve 
hayatta kalma isteğinin yanında fail ile kurban arasındaki ayırımı korur. Bu 
Bone’un kullandığı psikolojik bir iyileşme stratejisidir ve istismara uğramayı 
hak ettiği fikrini tam olarak içselleştirmediğini göstermektedir. van der Kolk, 
utanç, korku veya depresyon içinde kalmak yerine öfkeye erişmenin travma 
sonrası iyileşme için çok önemli olabileceğini belirtmektedir. Kemiklerin 
öfkeyi hissetme ve sürdürme becerisi, dirençli olduğunu gösteriyor.

Allison’un anlatım tekniği ve başarısı sınıf bazlı travma ile bireysel 
travmanın birbirinden ayrılmaz olduğunu göstermesi açısından önemlidir. 
Bunlar temelde iç içe geçmiş, birbirini oluşturan ve birbirinden ayrılması 
imkânsızdır. Roman, “bireysel” travma gibi görünen şeyin (Glen’in istismarı) 
yapısal sınıf temelli travma tarafından şekillendirildiğini, desteklendiğini 
ve daha da karmaşık hale getirildiğini, sınıf temelli travmanın ise bireysel 
travmayı mümkün ve daha zararlı kılan koşulları ve kırılganlıkları yarattığını 
gösterir. Bone, “Piç olduğum için utanıyorum” (birey) ile “Piçler bu sınıfta/
bölgede/zamanda utanılacak kişilerdir” (yapısal) ifadelerini birbirinden 
ayıramaz. Toplumsal damga psikolojik yaraya dönüşür; psikolojik yara 
toplumsal yapı tarafından yaratılır. Bastard, yoksulluğun istismara olanak 
sağlayan ve onu sürdüren koşulları nasıl yarattığını titizlikle anlatmaktadır. 
Cash ve Perry sınıfsal ve bireysel hakkında ayırım etkisini şu şekilde 
örneklendirir, “toplumsal önyargılar Bone’un yoksulluğu hak ettiğine 
inanmasına yol açarken, aynı şekilde Glen de ona istismarı hak ettiğini 
hissettiriyor” (2016, s.75). Bunu fiziksel ve yöreye ait özellikleri toplumsal ve 
sınıfsal travmanın maddi koşulları—ekonomik istikrarsızlık, küçük sıkışık 
evler, temel ihtiyaçlarda için sınırlı kaynakların bulunması gibi— olarak 
vermektedir. Anney, hiç bir birikimi olmadığından ve ekonomik güvencesi 
bulunmadığından, iş olanakları sınırlı ve eğitimi de çok az olduğu için 
Glen’den ayrılmayı göze alamaz. Glen’e olan ekonomik bağımlılığı, onu 
Glen’in taleplerine karşı savunmasız kılmakta ve Bone’u koruyamaz hale 
getirmektedir. Bone’un bireysel travması dayak ve tecavüz sınıf koşullarından 
kaynaklanmaktadır ve iyileşme yeteneği sınıf koşullarıyla sınırlıdır. Örneğin, 
terapi yok, güvenli alternatif konut yok, kaynak yok. Bundan dolayıdır ki 
bireysel travma, onu mümkün kılan sınıf bağlamından ayrılamaz.

Bone, Glen’in kendisine (bireysel) kötü muamele etmesi yüzünden mi, 
yoksa yoksulluğun yetersiz konut anlamına gelmesi yüzünden mi (yapısal) 



70  . Hüseyin Altındiş 

kendini kapana kısılmış hissediyor? Her ikisi de. İşçi sınıfı konutlarının 
fiziksel yetersizliği, kötü muamelenin psikolojik deneyimini daha da 
kötüleştiriyor. Glen korkusunu, yoksulluğun ailesini içine ittiği daracık, soğuk 
evlerin maddi gerçekliğinden ayıramıyor. Glen’in bireysel kötü muamelesi, 
önceden var olan sınıf damgasıyla mümkün oluyor. Bone’un değersizlik 
hissini o yaratmadı; toplum, “piç” etiketi, “beyaz çöp” tanımlaması ve onun 
ve ailesinin elden çıkarılabilir olduğuna dair sürekli mesajlarla yarattı bu 
algıyı. Glen, bir karakter olarak sadece önceden var olan bu yarayı istismar 
etmekte ve derinleştirmektedir. Bu bağlamda Bonu’un bedeni hem bireysel 
hemde yapısal travmaya ev sahipliği yapmaktadır. Caruth’a göre sınıf temelli 
travma, genellikle bireysel travmadan bile daha az dile getirilebilir. Her iki 
travma türüde boşluklar, sessizlikler, “sahiplenilmemiş deneyimler” yaratır. 
Bu nedenle Allison’ın bireysel ve yapısal travmayı birbirinden ayırmayı 
reddetmesi politik açıdan çok önemlidir.  

Yetişkin Bone’un bu hikâyeyi anlatması, belki de Bastard’ın en büyük 
direniş eylemidir. Allison sessizliği bozarak edebiyat yoluyla istismarın 
gizli kalmasına izin vermeyi reddeder ve olaylara tanıklık eder. Maya 
Angelou’nun otobiyografisi I Know Why the Caged Bird Sings te kendi 
başından geçen tecavüz olayını anlatması ve yazım aracılığıyla travmayla 
yüzleşmesi ve sessizliği bozması gibi Bone da kendi hikâyesini Glen’in 
veya toplumun versiyonuyla değil, kendi sözcükleriyle anlatır, “O zamanlar 
hissettiğim şeyin bir ayrışma olduğunu, zihnimin bedenimi geride bırakarak 
kendini korumaya çalıştığını anlayamamıştım” (Bastard, s. 223). Yetişkin 
anlatıcı travmanın sessizliğini ve dilin tecrübeyi aktarmada yetersizliğini 
“açıklayamıyorum. Nasıl bir şey olduğunu anlatacak kelimelerim yok. Şimdi 
bile, sana anlatamıyorum” ile ifade eder (Bastard, s. 224). Bu tür anlatılar, 
ham travmayı şekillendirilmiş bir deneyime dönüştürür. Caruth, bu gecikmiş 
tanıklığın-yetişkin Bone’un nihayet çocuk Bone’un söyleyemediğini 
konuşabilmesi-travmanın ruhunda oluşan yaralar yoluyla sesini bulmasını 
temsil ettiğini vurgular. O dönemde “tam olarak deneyimlenmemiş” 
travma, anlatıda geri döner ama asla tam olarak temsil edilemez. Bone’un 
anlatımındaki boşluklar, sessizlikler ve mücadeleler, konuşan yaradır - ya da 
ayrışmanın yarattığı engellerin üzerinden konuşmaya çalışır, “Geriye dönüp 
baktığımda, ancak bedenimi geride bırakmayı öğrenerek hayatta kaldığımı 
görebiliyorum” (Bastard, s. 235) . 

Boatwright ailesi hikâye anlatıcısıdır. Bone’un anlatımı, zorluklara anlam 
vermek, yoksulluğa rağmen onurunu savunmak, aile kimliğini ve gururunu 
korumak, “beyaz çöp” kim olduklarına dair dışsal tanımlara direnme gibi 
çeşitli amaçlarla hikâyeler anlatan kadınların anaerkil geleneğine yerleştirir. 
Böylece Bone, genel anlamda da Allison kendisi, anlatım ve direniş stratejileri 
aracılığıyla hem bireysel direniş hem de kolektif kültürel direnişe katılımştır. 
Son derece karmaşık ve rahatsız edici olsa da, Bone’un mastürbasyonu bir 



 . 71Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

tür direniş olarak da okunabilir. Bu kareketiyle Bone kendi cinsel tepkisinin 
kontrolünü ele geçirmektedir. Cinsel deneyimini başlatan, kontrol eden ve 
sonlandıran kendisi olarak bedenini, ne kadar karmaşık olursa olsun onun 
hazzını kendi iradesiyle kontrol eder ve bu eylemi “Vücudumu kontrol etmek 
bana ait” demenin bir yolu olarak ifade bulur. Bu davranışı hasarı mazur 
göstermez veya küçümsemez, ancak rahatsız edici semptomlarda bile irade 
ve kendi kaderini tayin etme girişimlerinin olabileceğini kabul eder.

Bone, hikayeler, fanteziler ve hayal gücü aracılığıyla zihinsel olarak kaçar. 
Güç ve güven duyduğu iç dünyalar yaratır. Bu hem dayanılmaz gerçeklikten 
kaçış simgeleyen ayrışmadır hem de hayal gücü ve haz kapasitesini korumak 
anlamında yaratıcılıktır. van der Kolk’un çalışmasının dayandığı dayanıklılık 
araştırması (resistance research), çocukların ciddi zorlukların üstesinden  
gelmelerine yardımcı olan koruyucu faktörleri belirlemeye yardımcı olur. 
Roman, bunlardan birkaçının Bone’un hayatında nasıl işlediğini göstermesi 
bakımından önemlidir. Bunlardan en önemli koruyucu faktör Boatwright 
kadınlarının anaerkil ağıdır. Örneğin, Raylene teyzesi koşulsuz kabul sağlar 
ve bağımsız, cinsiyet normlarına uymayan, geleneksel saygınlığın dışında 
alternatif bir kadınlık modeli sunar. Bone onunla yaşamaya başladığında 
fiziksel güvenlik sağlar ve yaşadığı istismardan kaynaklanan utancı gurura 
nasıl dönüştüreceğini öğrenir. Remsi kurumların ve toplumun doğumunda 
verdiği damgaya rağmen hayatta kalmanın ve hatta mutluluğun mümkün 
olduğunu göstermesi bakından önemlidir. Benzer bir şekilde Ruth Teyze ve 
Alma Teyze ona sevgi, ilgi ve normal aile hayatı anları sağlayarak Glen’in 
evinden uzaklaşma fırsatı verirler. Bu destekler önemlidir çünkü van der 
Kolk, istikrarlı ve şefkatli tek bir ilişkinin bile hayatta kalmak ile tamamen 
çökmek arasındaki farkı yaratabileceğini vurgulumaktadır. Bone’un da 
kusurlu da olsa böyle birkaç ilişkisi onu hayata bağlamakta ve iyileşmesine 
yardımcı olmaktadır.

Roman, ana akım (orta sınıf) çocuk istismarı anlayışlarına yerleşmiş 
neredeyse tüm varsayımları sistematik olarak sorgulayarak, bu anlatıların 
sınıfa özgü olduğunu ve işçi sınıfının gerçeklerini yansıtmadığını 
ortaya koyuyor. Eser geleneksel “Yabancı Tehlikesi” efsanesine meydan 
okuyup ve aile içi istismara odaklanıp evin güvenli alan olup olmadığını 
sorgulamaktadır. Anney’nin başarısızlığı yaptığı seçimlerden dolayı kişiseldir 
ancak bu seçimler maddi kısıtlamalar ve içselleştirilmiş baskı tarafından 
şekillendirilmiştir. Allison annelerin bireysel tercihleriyle çocuklarını 
koruma gücüne sahip olduğu ve korumayı başaramamanın tamamen kişisel 
bir ahlaki başarısızlık olduğunu göstermektedir. Yapısal travma, ataerkillik 
ve yoksulluk annelerin gücünü sınırlar ve ekonomik bağımlılık, Anney’i 
istismarcı erkekle, Glen,  baş başa bırakır. Geleneksel çocuk istismarı söylemi 
genellikle annelere yöneltilen “koruma başarısızlığı” suçlamalarına odaklanır 
ve onları istismarcılarla eşit derecede suçlu görür. Oysa Allison Anney’i 



72  . Hüseyin Altındiş 

mazur görmez, ancak başarısızlığını bir bağlama oturtur. Anney örneğiyle 
ataerkil düzen ve yoksulluğun nasıl imkânsız durumlar yarattığını gösterir.

Sonuç

 Travma kuramı kullanılarak gerçekleştirilen bu analiz, Allison’ın hayatta 
kalmanın incelikli ve gerçekçi bir portresini nasıl sunduğunu göstermekte ve 
mağdurun basit bir kurban olarak görülme düşüncesini Bone’un sergilediği 
irade ve gücü aracılığıyla reddetmektedir. Çeşitli direniş stratejilerinin 
hayatta kalma için ve travmadan kurtulmak için ne kadar önemli olduğu 
gösterilmiştir. van der Kolk’un yaklaşımı benimsenerek travmanın sadece 
zihin değil aynı zamanda beden olarak ta okunup eşit iyileştirme süreçlerini 
ve yaklaşımlarının uygulanması gerekliliği vurgusu yapılmıştur. Aile ve 
sevgi bağlarının olduğu ilişkilerin travma mağdurunu iyileştirmede ve kendi 
sesini bulmada oynadığı trol Raylene ve Boatwright kadınlarının  aracılığıyla 
göz önüne serilmiştir. Bu bize travma mağdurunun aile ve toplumdan kaçarak 
değil konuşarak ve yüzleşerek ancak aile içinde kalmak suretiyle iyileşme 
olacağını göstermektedir. 

Bone, okuyuculara doğrudan hitap ederek deneyimine tanıklık eden 
kişiler yaratır. Bu psikolojik açıdan çok önemlidir; travma, izolasyon ve 
gizlilik içinde gelişir. Anlatı eylemi, özel acıyı paylaşılan bilgiye dönüştürerek 
travmayı daha da derinleştiren izolasyonu kırar. Travma dil aracılığıyşa 
anlam kazanır ve ses bulur. Travma ancak dili olursa ve konuşursa üstesinden 
gelinebilir düşüncesini pekiştirmektedir. Okuyucular, Bone’un incinirken hiç 
sahip olmadığı tanıklar haline gelir ve ailesinin sunamadığı veya sunmak 
istemediği onayı sağlar. Romanın sonunda Bone, iki önemli ifadede bulunur: 
“Ben zaten olacağım kişiydim” ve “Ben zaten olacağım kişiydim, onun gibi, 
annem gibi, bir Boatwright kadını” (309). İlk ifade kendisine, ikinci ifade 
ise Boatwright ailesine ve Bone’un aile içindeki yerine dair bir farkındalık 
kazandırır. Bone’un romandaki son sözleri, kişinin utancından uzaklaşması 
ve onu kabul etmesi gerekliliğini gösterir, çünkü bunu yaparken kendisini, 
onu “sadece” bir Boatwright’tan daha fazlası olarak tanıyacak başkalarıyla 
ilişkisini de hayal edebilir. Onu önce Bone, sonra bir Boatwright olarak 
göreceklerdir - aile adı etrafında, ne anlama geldiğine dair sınırlı beklentileri 
aşan, neşeli ve utanç verici deneyimlerin yeniden bir araya gelmesi anlamına 
gelecektir bu davranış. 

Sınıf ve bireysel travmanın birbirinden ayrılmazlığı, romanın analizinin 
bir sınırlaması değil, en önemli içgörüsüdür: Travma aynı anda hem kişisel 
hem politik, hem bireysel hem yapısal, hem psikolojik hem de maddidir. 
Bone’u anlamak, her iki boyutu da ayrı değil, kaynaşmış olarak anlamayı 
gerektirir. Romanın önemli olmasının nedeni de budur. Bastard kolay cevapları 
reddeder ve bireysel acı ile yapısal şiddetin ayrılmaz bir şekilde iç içe geçtiği 
karmaşık gerçeğinde ısrar eder. Romanın önemi, yalnızca istismarı temsil 



 . 73Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

etmesinde değil, istismarın nasıl anlaşıldığı, tartışıldığı ve ele alındığına dair 
yerleşik sınıf varsayımlarına da meydan okumasında yatmaktadır. Bu, onu 
çocuk istismarını yalnızca orta sınıf bakış açısıyla değil, tüm karmaşıklığıyla 
anlamak isteyen herkes için olmazsa olmaz bir okuma haline getirmektedir. 
Belki de en radikal olanı, Bone’un hikâyesini özür dilemeden veya kendini 
sansürlemeden anlatmasıdır. Utanç verici kısımları da dâhil eder: kafa 
karıştırıcı cinsel duyguları, annesine duyduğu öfke, kendi şiddet fantezileri. 
“Mükemmel kurban” anlatısını oynamayı reddederek, istismar mağdurlarının 
sıklıkla taşımak zorunda bırakıldığı utancı da reddeder. Bu dürüstlük, başlı 
başına bir geri kazanım eylemidir: Başkalarını hayatta kalmanın karmaşık ve 
çetrefilli gerçeğinden korumayacaktır.

Allison, romanı, anlatmanın hayatta kalmaktan ayrılmaz bir bütün 
haline geldiği şekilde yapılandırıyor; Bone, hikâyesini anlatabildiği için var 
oluyor ve hikâyesi de hayatta kalıp anlatabildiği için güçlüdür. Anlatı ve 
direniş arasındaki bu döngüsel ilişki, romanın kendisini bir geri kazanım 
gösterisi haline getirmekte ve ötekileştirilmiş insanların dili ve hikâyeyi 
nasıl özgürleşme ve kendini tanımlama araçları olarak ele geçirdiklerini 
göstermesi bakımından son derece anlamlıdır.

 



74  . Hüseyin Altındiş 

Kaynakça

Allison, D. (1992). Bastard out of Carolina: A novel. Penguin.

Becker, M. ve Sjöström, C. (2024). Parallel narratives: Trauma, relationality, and disso-
ciation in psychoanalysis and realist fiction. Humanities, 13(3), 69-82; https://
doi.org/10.3390/h13030069

Berke, J.  (1987). Shame and Envy. in Donald Nathanson (Ed.). The many faces of sha-
me (pp. 318-334).  New York: GuUford Press,  

Bouson, J. B. (2001). You nothing but trash: White trash shame in Dorothy Allison’s 
Bastard out of Carolina. The Southern Literary Journal, 34 (1), 101-123.Boylu, 
O. (2024). National and personal traumas in Paul Auster’s Man in the Dark. 
Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 23(1), 155-164. https://doi.
org/10.21547/jss.1365065

Caruth, C. (1996). Unclaimed experience: Trauma, narrative, and history. Baltimore: 
John Hopkins University Press.

Freud, S. (1961). Beyond the pleasure principle. Translated by James Strachey. New York 
and London: W. W. Norton and Company. First published 1920.

Gilmore, L. (2001). The limits of autobiography, trauma and testimony. Cornell Uni-
versity Press. 

Harris, C. and Ullman, S, E, O’Callaghan, E., Shepp, V. (2020). Reasons for and expe-
riences of sexual assault nondisclosure in a diverse community sample. Journal 
of Family Violence,1-13.

Herman, J. (1992).Trauma and recovery. New York: Harper Collins.

Kaufman, G. (1989).  The Psychology of shame: Theory and treatment of shame-Based 
syndromes. New York: Springer.

King, V. (2000).  Hopeful Grief: The Prospect of a Ppostmodernist feminism in Al-
lison’s Bastard Out of Carolina. The Southern Literary Journal 33(1), 122-140. 
https://dx.doi.org/10.1353/slj.2000.0008.

Langhorne, E. (2016). Dorothy Ellison: Revisiting the “White Trash” narrative” Jean 
Cash and Keith Perry  (Eds.) içinde Rough South, Rural South: Region and Class 
in Recent Southern Literature (s. 59-70). Mississippi University Press.

Newitz, A. and Wray, M. (1996). What is “White Trash”?: Stereotypes and economic 
conditions of poor whites in the U.S. Minnesota Review, 47, 57-72.

Putnam, F. W. (1989). Pierre Janet and modern views of dissociation. Journal of Trau-
matic Stress, 2, 413–29.

Reynolds, D. (1993). White trash in your face: The literary Allison. Appalachian Jour-
nal, 20 (4), 356-66.

Sağıroğlu, R. (2022). Mapping identity in D.H. Lawrence’s short stories: A discursive 
analysis. Çizgi Kitabevi.



 . 75Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Terr, L. C. (1991). Childhood traumas: An outline and overview. American Journal of 
Psychiatry, 148, 10-20. 

Türk, M.T. (2019). Tehmina Durani’nin derebeyi efendim ve Seray Şahiner’in Anta-
bus eserlerinde erkek egemen toplum yapısı ve aile içi şiddetin karşılaştırmalı 
analizi. Ahmet Cuma (Ed.) içinde Genel Karşılaştırmalı Edebiyat Çalışmaları 
(s.225-238). Konya: Çizgi Kitabevi.

van der Kolk, B. (2014). The body keeps the score: Brain, mind, and body in the healing 
of trauma. Viking/Penguin Books.

Wallerstein, R. (2016). Recomposing the self: Joyful shame in Dorothy Allison’s “Bas-
tard Out of Carolina.” An Interdisciplinary Critical Journal, 49(4), 169-183.





Bölüm 5

TÜRK VE İNGİLİZ ATASÖZLERİNDE ERKEK VE 
KADIN TASVİRİ: KARŞILAŞTIRMALI BİR ÇALIŞMA1 

Gencer ELKILIÇ

1   Kafkas Universitesi Fen-Edebiyat Fakültesi, Kars ORCID: 0000-0002-8225-3559, 
Not: Bu çalışma 1Oth International KAUDELL Conference’da 29-30 Mayıs, 2025 
tarihinde  sözlü bildiri olarak sunulmuştur



78  . Gencer Elkiliç

GİRİŞ

Atasözleri ve deyimler, yaşadıkları toplumun geçmiş deneyimlerini, 
onaylanan ve reddedilen değerlerini, değer yargılarını ve davranış ve düşünce 
kalıplarını anlamak için önemli bir bilgi kaynağıdır. Atasözleriyle ilgili olarak 
son yirmi yılda bir dizi çalışmalar yapılmış, bunlardan bazıları atasözlerinin 
tanımı (Püsküllüoğlu, 2004; Mieder, 2014; Okray, 2015)  bazıları atasözlerinde 
tek bir kültür üzerinde cinsiyet imgelerini (Hagos , 2015; Al-Zubaidi , 2019; 
Rani ve Ranjha, 2020, Rubab, Sadia ve Ajmal, 2022; Liang, 2024; Rasul, 
2025) bazılarında ise iki farklı kültürün cinsiyet kavramını  (Wang, 2012; 
Aleke , 2021; Benalı, 2021; Yue-ling, 2022; Altohami, 2023) irdelemiştir.

Örneğin Aksoy (1995) atasözlerini “ kültürün bilgi birikiminin 
aktarılmasında yeri olan atasözleri ve deyimler, geçmişten günümüze dek 
geçerliliğini koruyarak gelmiş, inandırıcı bir anlatım özelliği olan ulusal 
varlıklar “ (s.4)  olarak tanımlar. Mieder ise  atasözlerini,” halk arasında 
geçerliliği olan, görünür gerçeklerin özlü geleneksel ifadeleridir. Daha 
ayrıntılı olarak ifade etmek gerekirse, atasözleri, halkın genellikle bilinen, 
metaforik, kalıplaşmış ve akılda kalıcı bir biçimde bilgelik, gerçekler, 
ahlaki değerler ve geleneksel görüşler içeren ve nesilden nesile aktarılan 
kısa cümleleridir “ (Mieder 1996a: 597) şeklide tanımlar. Püsküllüoğlu, 
(2004) benzer  şekilde  “uzun denemeler ve gözlemler sonucunda ataların 
yargılarını genel kurallar, bilgece düşünceler veya öğütler olarak aktaran, 
toplum tarafından kabul görmüş, sabit şekilli, kısa ve özlü sözler” (s. 7) 
olarak tanımlar. Bir milletin dilinde ve günlük hayatında önemli bir yere sahip 
olan atasözleri ve deyimler, o milletin tarihi zenginliğini, estetik ve güzellik 
anlayışını, değerlerini ve algılarını yansıtan bir birikimdir (Okray, 2015, s.95).   
Oxford Learners  Dictionary (çevrimiçi) atasözünü “ Genellikle doğru olan bir 
şey hakkında tavsiye veren veya bir şey söyleyen, iyi bilinen bir ifade veya 
cümle” olarak tanımlar. Yukarıdaki tanımlardan da görüldüğü gibi atasözleri, 
uzun yıllar boyunca birikmiş deneyimlere dayanarak bir ulusun kültürünü, 
yaşam biçimlerini, inançlarını, geleneklerini, göreneklerini ve deneyimlerini 
yansıtan ifade biçimleridir. 

Atasözleri sosyoloji, psikoloji, tarih, felsefe, folklor ve sosyal bilimlerin 
birçok alanında analiz edilirler (Okray, 2015, s. 95) ve bu nedenle atasözlerinin 
incelenmesi, yani paremioloji, atasözlerinin çeşitli yönleri hakkında çok şey 
söyleyen Aristoteles kadar geriye giden uzun bir geçmişe sahiptir (Mieder, 
2004b, s. xii).

Hagos (2015), Tigrigna atasözleri ve deyimlerinin Etiyopya bağlamında 
kadınların nasıl tasvir edildiğini belirlemek için bir çalışma yürütmüş ve bu 
çalışma, erkeklerin aksine, kadınların Tigrinya atasözlerinin ve deyimlerinin 
yalnızca küçük bir kısmında olumlu bir şekilde tasvir edildiğini ve kadınlara 
karşı olumsuz ve olumlu tutumlar arasında bir dengesizlik olduğunu ortaya 



 . 79Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

çıkarmıştır. Çalışmanın bulgularına göre, Tigrigna atasözleri ve deyimlerinin 
çoğu, kadınların zekâ ve özgüven açısından aşağılık, bağımlı, kötü ve tembel 
olduğunu öne sürmektedir. Ayrıca sonuçlar, kadınların geveze, mantıksız, 
kıskanç ve sadakatsiz olarak görüldüğünü göstermiştir. Zhen (2018) tarafından 
yapılan bir çalışmada ise, İngiliz atasözlerinde cinsiyetçilik analiz edilmiş ve 
İngiliz atasözlerindeki cinsiyetçilik olgusunun kadınların daha düşük sosyal 
statüsünü, kadınlara karşı küçümsemeyi ve kadınlara karşı önyargıyı canlı bir 
şekilde yansıttığı sonucuna varılmıştır.

Al-Zubaidi (2019), Irak halk atasözlerinin  söylem uygulamalarında 
kadınların basmakalıp tasvirlerini ve yerlerini feminist stilistik bir bakış açısıyla 
incelemiştir. Çalışmanın bulguları, atasözlerinin kadınları küçümsemek 
ve aşağılamak için sıkça kullanıldığı Irak atasözü söyleminde kadınların 
genellikle olumsuz bir şekilde tasvir edildiğini göstermiştir. Ek olarak, bu 
atasözlerinin dili erkek üstünlüğü, ataerkil ideoloji ve cinsiyet eşitsizliği gibi 
geleneksel egemenlik fikirleriyle dolu olduğu sonucuna varılmıştır. Başka bir 
deyişle, erkek egemenliğinin kurumsallaşması ve kadınların tabi kılınması 
Irak toplumunun yapısından kaynaklandığı sonucuna ulaşılmıştır.

Rani ve Ranjha (2020) tarafından yapılan bir çalışmada, 38 İngiliz 
atasözünde erkek ve kadınların temsiline odaklanılmış ve kadınlarla ilgili 
atasözlerinin sayısının erkeklerle ilgili olanlardan daha fazla olduğu, kadınları 
içeren atasözlerinin çoğunun onlar hakkında olumsuz yorumlar içerdiği, 
erkeklerin ise olumlu çağrışımlarla sunulduğu sonucuna varılmıştır.

Rubab, Sadia ve Ajmal (2022), Mewati dilindeki atasözlerindeki cinsiyet 
eşitsizliklerini incelemiş ve Mewati dilindeki atasözlerinin erkekleri olumlu, 
kadınları ise ya kadın düşmanı bir şekilde ya da olumlu, benzersiz ve zekâlarını 
bastırarak tasvir ettiğini keşfetmiştir. Rubab ve ark. (2022) tarafından 
Mewati atasözlerindeki cinsiyet eşitsizliklerinin analizi, kadınların olumuz, 
erkeklerin ise olumlu bir şekilde tasvir edildiğini göstermiştir. Liang (2024), 
İngilizce’deki cinsiyetle ilgili atasözleri üzerine tanımlayıcı bir analiz yapmış 
ve cinsiyetle ilgili atasözlerinin çoğunun, kadınların değerleri, kişilikleri 
ve görünümleri hakkında varsayımlarda bulunarak onlara karşı ayrımcılık 
yaptığını tespit etmiştir. Aynı çalışmada ayrıca, kadınların yalnızca erkeklerin 
imgesine bağımlı, işe yaramaz ve basit olarak tasvir edildiği ve kadınlara karşı 
ayrımcılığın ve çifte standartların sistemik felsefesinin erkeklerin daha iyi 
sosyal statüsü ve yeteneğiyle gösterildiği sonucuna varılmıştır. Rasul (2025), 
Nepal atasözlerindeki cinsiyet ve güç ilişkisi üzerine bir çalışma yapmış ve 
çalışmanın sonuçları, birçok Nepal atasözünün erkeklerin kadınlara göre 
daha avantajlı konumuna olan inancı yansıttığını ve buna bağlı olarak, Nepal 
atasözlerinin Nepalli kadınlara karşı olumsuz görüşleri yaymak için kullanılan 
ana araçlardan bazıları olduğu göstermiştir. .



80  . Gencer Elkiliç

Öte yandan, iki kültürü içeren atasözleriyle ilgili olarak bir çalışmada 
Wang (2012) İngilizc ve Çin atasözlerinde cinsiyet ayrımcılığını incelemiş 
ve her iki dilin de cinsiyet yanlısı bir ideoloji sergilediği sonucuna varmıştır. 
Aleke (2021) tarafından yapılan bir başka çalışmada, İngiliz ve Igbo atasözleri 
aracılığıyla kadınların nasıl algılandığını, sembolize edildiğini ve tasvir 
edildiğini belirleme amaçlanmış ve her iki kültürün de erkeklerini kötü 
muamele etmeye, hatta kadınlara karşı şiddet kullanmaya motive eden bazı 
unsurlara sahip olduğu sonucuna varılmıştır. 

Cezayir ve İngiliz atasözleri ve deyimlerindeki kadınlara dair kalıplaşmış 
varsayımlar Benalı (2021) tarafından incelenmiş ve bulgular, kadınların 
halk dilbiliminde atasözleri ve deyimler aracılığıyla kültürel alay veya 
değersizleştirmenin yanı sıra dilsel önyargı yaşadığını göstermiştir. Bu dilsel 
uygulamalar, kültürler arasında cinsiyet eşitsizliğine yol açmış ve kadınların 
toplumlarındaki statüsünü erkek meslektaşlarına kıyasla olumsuz yönde 
etkilemiştir. Gana ve Tanzanya’nın Akan ve Svahili toplumlarında cinsiyetle 
ilgili atasözlerini karşılaştıran bir başka çalışma da Dzahene-Quarshie ve 
Omeri (2021) tarafından yürütülmüştür. Çalışmada, her iki toplumda da 
cinsiyetçi atasözlerinin genellikle kadınlara atıfta bulunduğu ve erkeklerden 
bahsettiklerinde bile sık sık kadınların erkek üstünlüğüne göre tabi konumunu 
ortaya koyduğu bulunmuştur. Yue-ling (2022), İngiliz ve Çin atasözlerindeki 
cinsiyetçilik üzerine, kadınların sosyal statüsü, konuşması, bilgeliği, mizacı, 
kötü huyları ve evliliği gibi altı farklı açıdan karşılaştırmalı bir çalışma 
yürütmüş ve İngiliz ve Çin atasözlerindeki cinsiyetçiliğin ortaya çıkışının ve 
yaygınlığının sosyal ve tarihsel yönlerden kaynaklandığı sonucuna varmıştır.

Altohami (2023) ise, Mısır Arapçası ve Amerikan İngilizcesi atasözlerinde 
“Eş”in temsilleri üzerine bir çalışma yürütmüş ve her iki kültürdeki atasözlerin 
çoğunun “eş” sosyal aktörünü sosyal olarak daha düşük ve daha az güçlü, 
daha düşük sosyal statüye sahip bir gruba ait olarak temsil ettiği sonucuna 
varmıştır. Şedid ve Halil (2024) ise  İngiliz ve Filistin Arabı atasözlerinde erkek 
ve kadınların nasıl tasvir edildiği, özellikle olumsuz özelliklere odaklanarak 
incelenmeye çalışılmış ve   iki dil arasındaki birçok kültürel, sosyal ve dilsel 
farklılıklara rağmen İngiliz ve Filistin Arabı atasözleri arasında paralellikler 
ortaya koymuştur.

Başka bir çalışmada Jayavardena (2025) kadın içeren Fransız ve Sinhala 
atasözlerini incelemiş ve hem Sinhala hem de Fransız dillerindeki atasözlerinin 
kadınlarla ilgili olarak anne veya kız gibi geleneksel rolleri ve güzellik, iffet 
gibi belirli özellikleri vurguladığını ve zeka, güzellik ve iffet gibi belirli 
özelliklerin varlığı veya yokluğu üzerine sık sık eleştirilerde bulunduğunu 
ortaya koymuştur. 

Benzer mesajlar iletseler de, atasözleri çoğu zaman dünya görüşlerine 
ve geleneklerine göre kültürden kültüre farklılık gösterir. Bu nedenle, 



 . 81Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

bu çalışmanın amacı, iki farklı dil ve kültür grubundan Türk ve İngiliz 
atasözlerinde erkek ve kadınların nasıl ifade edildiğini belirlemek ve bu 
atasözlerinde hangi cinsiyetin daha yaygın olduğunu tespit etmektir. Ek 
olarak, hem kültürlerin atasözlerinde erkeklerin ve kadınların benzer olumlu 
veya olumsuz rolleri üstlenip üstlenmediğini belirlemek amaçlanmaktadır. Bu 
bağlamda, Türk atasözlerini incelemek için Aksu, Akalın ve Toparlı (2022) 
tarafından hazırlanan Türk Atasözleri Sözlüğü ve İngiliz atasözleri için 
(Speake, J. (editör), 2015) Oxford Atasözleri Sözlüğü kullanılmıştır. 

Atasözleri, insanların değerlerinin, deneyimlerinin ve kültürlerinin bir 
yansıması olduğu için, kadınlar ve erkekler hakkında Türk ve İngiliz atasözleri, 
her iki ülkenin de kadınlara ve erkeklere nasıl baktığını anlamalarına yardımcı 
olabilir. Ayrıca, kadınlar ve erkekler üzerine Türk ve İngiliz atasözlerini 
karşılaştırarak, bu kültürlerin erkekleri ve kadınları nasıl tasvir ettiğini 
anlayabiliriz. Türk ve İngiliz atasözlerinde cinsiyet temsili üzerine yeterince  
karşılaştırmalı çalışma bulunmadığından dolayı mevcut  alan  literatürdeki   
boşluğu doldurmayı amaçlamaktadır.

Çalışmanın   Sınırlılıkları 

Bu çalışma, hem Türk hem de İngiliz  kadın ve erkek kavramlarını içeren 
atasözleriyle sınırlıdır. Belirlenen atasözleri olumlu ve olumsuz çağrışımlar 
altında incelenmiş, ancak tematik sınıflandırma dikkate alınmamıştır. 

Çalışma boyunca aşağıdaki araştırma sorularına yanıt aranmıştır:

1. Türk ve İngiliz atasözlerinde en sık kullanılan cinsiyet hangisidir?

2. Türk ve İngiliz atasözlerinde kadınlar olumlu mu yoksa olumsuz mu 
tasvir edilmektedir?

3. Türk ve İngiliz atasözlerinde erkekler olumlu mu yoksa olumsuz mu 
tasvir edilmektedir?

 YÖNTEM

Araştırma Tasarımı

Bu çalışmada, Türk ve İngiliz atasözlerinde kadın ve erkeklerin nasıl 
temsil edildiğini incelemek için içerik analizi kullanılmıştır. Bu çalışma bir 
durum çalışmasıdır, konuya ilişkin veri toplama için hem nitel hem de nicel 
araştırma yöntemleri kullanılmıştır. 

Veri Toplama Aracı

Bu çalışmada kullanılan Türk atasözleri Aksu, Akalın ve Toparlı, R. 
(2022) tarafından hazırlanan Türk Atasözleri Sözlüğü’nden toplanmıştır. 
İngiliz atasözlerini toplamak için ise Oxford Atasözleri Sözlüğü, Speake, J. 
(ed.) 2015 kullanılmıştır.



82  . Gencer Elkiliç

Veri Analizi

Veri analizi içerik analizi yoluyla gerçekleştirilmiş ve bu nedenle, söz 
konusu sözlüklerden kadın (anne, kız, kardeş vb.) ve erkek (baba, oğul, kardeş 
vb.) içeren atasözleri belirlenmiş, ancak kadın ve erkek içermeyenler çalışmaya 
dahil edilmemiştir. Sözlük araştırması sonucunda, kadın ve erkek içeren 310 
Türk atasözü ve 219 İngiliz atasözü tespit edilmiş ve mevcut çalışma boyunca 
dikkate alınmıştır.

BULGULAR VE TARTIŞMA 

Aksu, Akalın ve Toparlı (2022) tarafından hazırlanan Türk Atasözleri 
Sözlüğü ve Oxford Atasözleri Sözlüğü’nden (Speake, J. (ed.), 2015) belirlenen 
cinsiyetle ilgili atasözleri Tablo 1’de verilmiştir.

Tablo1. Türk ve İngiliz kültüründe Cinsiyetle İlgili Atasözleri

        Türk Atasözleri                                                   İngiliz Atasözleri
Cinsiyet n              % Cinsiyet n            %
Erkek 165       53,4 Erkek 188       85,8
Kadın 145       46,6 Kadın   31       14,2
Toplam 310       100 Toplam 219       100

Tablo 1’de, 310 cinsiyetle ilgili atasözünden 165’inin erkek (% 53,4) 
ve 145’inin kadın (% 46,6) atasözü olarak Türk kültüründe belirlendiği, 
219 atasözünden ise 188’inin erkek (yüzde 85,8) ve 31’inin kadın (% 14,2) 
atasözü olarak İngiliz kültüründe belirlendiği görülmektedir.  Tablo 1’de 
görüldüğü gibi, Türk kültüründe erkeklerle ve kadınlarla ilgili atasözlerinin 
sayısı neredeyse eşitken, 

İngiliz kültüründe erkeklerle ilgili atasözlerinin sayısı kadınlarla ilgili 
olanlardan çok daha fazladır. 

Türk atasözlerinde kadının en önemli cinsiyet rolünün ‘eş’ ve ‘ anne’lik 
olduğu söylenebilir. Aile kadın üzerinden temsil edildiği için ‘koca’dan 
ziyade ‘kadın’ rolü, ‘baba’dan ziyade ‘anne’ rolü üzerinde baskın bir şekilde 
durulmuştur (Akbalık,217,s.88). Rani ve Ranjha (2020) 38  İngiliz atasözünde 
cinsiyet üzerine odaklanmış ve kadınlarla ilgili atasözlerinin sayısının erkeklerle 
ilgili olanlardan daha fazla olduğunu tespit etmişlerdir. Oysa, Wang (2012) 
İngiliz ve Çin atasözlerinde cinsiyet ayrımcılığını incelemiş ve her iki dilin de  
erkeklerden yana  cinsiyet yanlısı bir ideoloji sergilediği sonucuna varmıştır. 
Yue-ling (2022), İngiliz ve Çin atasözlerindeki cinsiyetçilik üzerine yaptığı 
karşılaştırmalı bir çalışmada İngiliz ve Çin atasözlerindeki cinsiyetçiliğin 
ortaya çıkışının ve yaygınlığının sosyal ve tarihsel yönlerden kaynaklandığı 
sonucuna varmıştır. Ancak, Yılmaz (2004: 111), “Türk Kültüründe Kadınlar” 
başlıklı çalışmasında, Türk kültüründe kadınların tarih boyunca her zaman 



 . 83Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

erkeklerin yanında yer aldığını, toplumdaki konumlarını koruduğunu ve sosyal 
yaşamda birey olarak varlığını sürdürdüğünü, eş, anne veya çocuk olarak 
saygı gördüğünü belirtmektedir. Bu çalışmada Türk atasözlerinde  erkeklerle 
ve kadınlar birbirine çok yakın olmasının, bu yakın ilişkiden kaynaklandığı 
düşünülebilir. Wang (2014) ve  Rani ve Ranjha’nın (2020)  çalışmaları bu 
çalışmadaki İngiliz atasözleriyle ilişkili olarak paralellik göstermektedir. 
Çünkü İngiliz kültüründe erkeklerle ilgili atasözlerinin sayısı kadınlarla ilgili 
olanlardan çok daha fazla olduğu ve bunun nedeninin  ise özellikle Ortaçağ   
İngiliz toplumunda, toplumsal cinsiyet sisteminde erkeğin kadına üstün 
olduğunu kabul eden heteronormatif bir toplum olması (Bayıltmış-Öğütçü, 
2017, s.35) daha sonraları da bu bakış açısının devam etmesi olabilir.

Tablo 2’ de Türk atasözlerinin ilk beşinci sırada çoğunlukla kadınlarla 
ilgili atasözü bulunurken, İngiliz atasözlerinde erkeklerle ilgili atasözlerinin 
olması oldukça dikkat çekicidir.

Tablo 2 Cinsiyetle İlgili Atasözlerinin Azalan Sıraya Göre Sıklığı

Türk Atasözleri                                                      İngiliz Atasözleri
Category n % Category n %
Adam/İnsan 59 19,0 Adam   86 39,3
Kız/Kız evlat 45 14,5 O (Erkek kişi) 75 34,2
Kadın 30 09,7 Kadın 14 06,3
Anne 28 09.0 Erkek Adı 08 03,6

Eş(Karı/Avrat) 27 08,7 Oğul 06 02,6

Baba 26 08,4 Eş (karı) 05 02,2
Koca/er 20 06,4 Kadın Adı 04 01,8
Erkek Adı 17 05,5 Koca 04 01,8
Erkek (Çocuk) 14 04,5 Anne/Babaanne 04 01,8
Bey 10 03,2 Baba 04 01,8
Gelin 09 03,0 Oğul 04 01,8
Erkek Evlat 09 03,0 Kız evlat 03 01,4
Amca 05 01,5 Gelin 01 00,5
Dede 04 01,3 Papa 01 00,5
Kaynana 03 01,0
Gelin/Yenge 02 00,6
Erkek Kardeş 01 00,3
Kuma 01 00,3
Toplam 310 100 Toplam 219 100



84  . Gencer Elkiliç

Tablo 2’de görüldüğü gibi, Türkçede en sık kullanılan ilk on cinsiyet 
atasözü sırasıyla adam/insan (n=59, %19), kız/kız evlat (n=45, %14,5), kadın 
(n=30, %09,7), anne (n=28, %09), eş/karı/avrat (n=27, %08,7), baba (n=26, 
%08,4), koca/er (n=20, %06,4), özel isim (n=17, %05,5) ve oğlan (n=14, 
%04,5) iken, İngilizcede en sık kullanılan ilk on cinsiyet atasözü sırasıyla 
şunlardır: 

Adam (n=86, %39,3), o (erkek kişi) (n=75, %34,2), kadın (n=14, %6,3), 
erkek adı (n=08, %3,6), oğul (n=06, %2,6), eş/karı (n=05, %2,2) ve diğerleri 
ise kadın adı (n=04, %1,8), koca (n=04, %1,8), anne/babaanne (n=04, %1,8), 
baba (n=04, %1,8) ve oğul (n=04, %1,8) şeklindedir.

Kadın ve erkeklerle ilgili, olumlu, hem olumlu hem de olumsuz (nötr) ve 
olumsuz atasözleri Tablo 3’te verilmiştir. 

Tablo 3, kadınlarla ilgili Türk atasözünün 55’inin (%37,9) olumlu, 34 
atasözünde (%23,4) hem olumlu hem de olumsuz (nötr), 56 atasözünde (% 
38,7) ise olumsuz olarak tasvir edildiğini göstermektedir. İngiliz atasözlerinde  
ise 7 atasözünde (% 24,8) olumlu, 5 atasözünde (%16,1) hem olumlu hem de 
olumsuz ve 19 atasözünde (% 61,3) olumsuz olarak tasvir edilmektedir.

Tablo 3. Cinsiyetlere Göre Olumlu, Hem Olumlu Hem Olumsuz (Nötr) ve Olumsuz 
Atasözleri

                  Türk Atasözleri                                                          İngiliz Atasözleri

Cinsiyet        Olumlu Olumlu/
olumsuz

Olumsuz Olumlu               Olumlu/
olumsuz

Olumsuz

n           %         n        % n         %  n        %            n           % n           %

Erkek 74        
44,8

24     14,6 67      
40,6

64      34,0 33        17,5 91     48,4

Kadın 55        
37,9

34     23,4     56      
38,7

07      24,8 05        16,1 19     61,3

Toplam 129     
41,5

58     18,9 123    
39,6

71      32,4 38        17,4 110  50,2

Tablo 3’te ayrıca Türk atasözlerinde kadınların  olumlu (%37,9) ve 
olumsuz (% 38,7) tasvir edilmeleri birbirine yakın iken , İngiliz atasözlerinde   
olumsuz daha fazla (% 61,3) olduğu görülmektedir.

Al-Zubaidi (2019), Irak atasözlerinin  söylem uygulamalarında kadınların 
basmakalıp tasvirlerini ve yerlerini feminist stilistik bir bakış açısıyla 
incelemiş ve atasözlerinin kadınları küçümsemek ve aşağılamak için sıkça 
kullanıldığı Irak atasözü söyleminde kadınların genellikle olumsuz bir şekilde 
tasvir edildiğini ortaya çıkarmıştır. Liang (2024) ise  İngilizce’deki cinsiyetle 
ilgili atasözlerinin çoğunun, kadınların değerleri, kişilikleri ve görünümleri 



 . 85Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

hakkında varsayımlarda bulunarak onlara karşı ayrımcılık yaptığını tespit 
etmiştir.  İngiliz atasözlerinde de kadına bakış açısının farklı kültürden olsa da 
Irak atasözlerine paralellik gösterdiği görülmektedir.   

Türk Atasözlerinden Örnekler:

·	 1.Ağlarsa anam ağlar gerisi yalan ağlar. (Olumlu)

          (Your mother alone will be wail on you.)

·	 Gelin var kızdan iyi, tavuk var kazdan iyi. (Olumlu)

        (There is a bride who is better than a daughter, there is a hen which 
is better than a goose.)

·	 Kişiyi Vezir eden de karısı, rezil eden de.(neuter)

(A good wife makes a good husband.)

·	 İyi kadın ev yapar, kötü kadın ev yıkar. (neuter)

(Good women build houses, bad women destroy houses.)

·	 Geline oyna demişler, yerim dar demiş. (Olumsuz)

(A bad workman blames his tools.)

·	 Ersiz avrat yularsız at. (Olumsuz)

(A woman without a husband is like a horse without a halter.)

·	 Kızını dövmeyen dizini döver. (Olumsuz)

(Spare the rod and spoil the child .)

İngiliz Atasözlerinden Örnekler:

·	 A woman without a man is like a fish without a bicycle. (positive)

(Erkeksiz bir kadın, bisikletsiz bir balık gibidir.) (Olumlu)

·	 My son is my son till he gets him a wife, but my daughter’s my 
daughter all the days of her life.(positive)

(Oğlum evlenene kadar oğlumdur, ama kızım hayatının her günü 
kızımdır.) (Olumlu)

·	 A woman’s work is never done.  

(Bir kadının işi asla bitmez.) (Olumsuz)

·	 A man is as old as he feels, and a woman as old as she los. (neuter)

(Bir erkek  hissettiği, bir kadın ise göründüğü kadar yaştadır.) (Olumlu/
Olumsuz)



86  . Gencer Elkiliç

·	 A woman, a dog, and a walnut tree, the more you beat them the better 
they be. (Olumsuz) 

·	 (Bir kadın, bir köpek ve bir ceviz ağacı, ne kadar ç döversen o kadar 
iyi olur.)

·	 The female of the species is more deadly than the male.

(Türün dişisi erkeğinden daha ölümcüldür.) (Olumsuz)

Erkek cinsiyetlere gelince, Türkçe’de erkekler 74 atasözünde (%44,8) 
olumlu, 24 atasözünde (%14,6) hem olumlu hem de olumsuz ve 67 
atasözünde (%40,6) olumsuz olarak tasvir edilirken, İngilizce’de ise erkekler 
64 atasözünde (%33) olumlu, 33 atasözünde (%17,5) hem olumlu hem de 
olumsuz ve 91 atasözünde (%48,4) olumsuz olarak tasvir edilmektedir.

Tablo 3’te Türk atasözlerinde erkeklerin çoğunlukla olumlu (% 44,8), 
İngiliz atasözlerinde ise olumsuz olduğu görülmektedir (% 48,4).

Türk atasözlerinden örnekler:

·	 Er düştüğü yerden kalkar. (Olumlu)

          (A man  picks himself up. )

·	 Adam adamdır olmasa da pulu, eşek eşektir atlastan olsa çulu. 

(A man is a man, even without money, and a donkey is a donkey, even if 
its blanket is made of satin.) (Olumlu)

·	 Adam adamın, sarraf altının kıymetini bilir.

(A man knows the value of a man  and a jeweler knows the value of gold.)
(olumlu)

·	 Babanın sanatı oğluna mirastır. (Olumlu/Olumsuz)

         (The father’s art is inherited by the son.)

·	 Yaramaz adam pazar bozar, iyi adam pazar yapar. (Olumlu/Olumsuz)

         (A naughty man spoils the market, a good man makes the market.)

·	 Oğlan yer oyuna gider, çoban yer koyuna gider. (Olumsuz)

          (The boy eats and goes to the game, the shepherd eats and goes to 
the sheep)

·	 Tütünsüz baca, kahırsız koca olmaz. (Olumsuz)

 (There is no chimney without smoke, as no husband without trouble.)

İngiliz atasözlerinden örnekler:

·	 He who laughs last laughs best. 



 . 87Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

(Son gülen iyi güler.) (Olumlu)

·	 He lives long that lives well.

(İyi yaşayan uzun yaşar.) (Olumlu)

·	 He that will eat the kernel must crack the nut.

(Özünü yemek isteyen, kabuğunu kırmak zorundadır.)(Olumlu/Olumsuz)

·	 Every man is the architect of his own fortune.

(Her insan kendi kaderinin mimarıdır.) Olumlu/Olumsuz)

·	 Like father, like son.

(Oğul babaya benzer) (Olumlu/Olumsuz)

·	 A miserly father makes a prodigal son.

(Cimri bir babadan, savurgan bir oğul olur.)(Olumsuz)

·	 He  that is ill to himself will be good to nobody.

(Kendine kötü olan kimse kimseye iyi olmaz.) (Olumsuz)

·	 He that knows nothing doubts nothing.

(Hiçbir şey bilmeyen hiçbir şeyden şüphe etmez.)(Olumsuz)

·	 A bad workman blames his tools.  

(Kötü işçi aletlerini suçlar.) (Olumsuz) 

SONUÇ 

Çalışma sonucunda Türk ve İngiliz atasözlerinde kadın ve erkeklerin 
tasviri ile ilgili olarak aşağıdaki durumlar tespit edilmiştir: 

 Türk atasözlerinde 310 adet cinsiyetle ilgili atasözü tespit edilmiş, bu 
atasözlerinden165’inin erkek (% 53,4) ve 145’inin kadın (% 46,6)  ile ilgili 
olduğu belirlenmiştir. İngiliz atasözlerinde ise 219 adet cinsiyetle ilgili atasözü 
tespit edilmiş, bunlardan 188’inin erkek (yüzde 85,8) ve 31’inin kadın (% 
14,2) atasözü olduğu belirlenmiştir. Türk kültüründe erkeklerle ve kadınlarla 
ilgili atasözlerinin sayısı neredeyse eşitken, İngiliz kültüründe erkeklerle 
ilgili atasözlerinin sayısı kadınlarla ilgili olanlardan çok daha fazla olduğu 
görülmüştür.

Ayrıca Türk atasözlerinde kadınların 55’inin (%37,9) olumlu, 34’ünün  
(%23,4) hem olumlu hem de olumsuz (nötr), 56’sının (% 38,7) ise olumsuz 



88  . Gencer Elkiliç

olarak tasvir edildiği sonucuna varılmıştır. İngiliz atasözlerinde  ise 7’sinin 
(% 24,8) olumlu, 5’inin (%16,1) hem olumlu hem de olumsuz ve 19’unun 
(% 61,3) olumsuz olarak tasvir edildiği görülmüştür. Buna ek olarak, 
Türk atasözlerinde kadınların  olumlu (%37,9) ve olumsuz (% 38,7) tasvir 
edilmeleri birbirine yakın iken, İngiliz atasözlerinde   olumsuz daha fazla (% 
61,3) olduğu sonucuna varılmıştır.

Erkeklerle ilgili atasözlerine gelince, Türkçe’de erkeklerle ilgili 
atasözlerinin  74’ünde olumlu (%44,8) olumlu, 24’ünde (%14,6) hem olumlu 
hem de olumsuz ve 67’sinde  (%40,6) olumsuz olarak tasvir edilirken, 
İngilizce’de erkeklerle ilgili atasözlerinin 64’ünde (%33) olumlu, 33’ünde  
(%17,5) hem olumlu hem de olumsuz ve 91’inde (%48,4) olumsuz olarak 
tasvir edildiği anlaşılmıştır. Ayrıca, Türk atasözlerinde erkeklerin çoğunlukla 
olumlu (%44,8), İngiliz atasözlerinde ise olumsuz olduğu tespit edilmiştir 
(%48,4).



 . 89Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

REFERANSLAR 

Akbalik, E. (2013). Türk Atasözlerinde Cinsiyet Algısı. Dumlupınar 	 Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi (Sayı 36), 81-90.

Aksu, B. T., Akalın, Ş.H. ve Toparlı, R. (2022).Türk Atasözleri Sözlüğü. Ankara: Türk 
Dil Kurumu.

Aleke, C. E. (2021b). A Feminist Critical Discourse Analysis of gender prejudice in 
selected English and Igbo 

proverbs. Tropical Journal of Arts and Humanities, 3(1), 1–9. https://doi.org/10.47524/
tjah.v3i1.4

Altohami, W. M. A. (2023b). A cross-cultural linguistic analysis of the gendered rep-
resentations of “Wife” in 

Egyptian Arabic and American English Proverbs. Cogent Arts and Humanities, 10(1), 
1-19. https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2174481

Al-Zubaidi, N. A.G. (2018, December). Woman Stereotypes and Patriarchal Hege-
mony: A Feminist Stylistics 

Analysis of Iraqi Folk Proverbs. (University of Baghdad), AL-USTATH (pp. 67–69).

Bayıltmış-Öğütçü,  O. (2017). Toplumsal Cinsiyetin Edimselliği ve Ortaçağ Nasihat-
nameleri, H.Reis ve A. Özüm içinde,   İngiliz Edebiyatında Toplumsal Cinsiyet 
(s.35-55). Ankara: Hacettepe Yayınları.  

BENALI, A. & Miloudi, C. (2021). An Empirical Analysis of Cross Cultural Gender 
Inequity in Folk-Linguistics: the Algerian versus English Proverbs and Sayin-
gs (thesis). Ibn Khaldoun University of Tiaret.

Dzahene-Quarshie, J., & Omari, S. (2021b). Viewing gender through the eyes of pro-
verbs: Reflections of gender ideology in the Akan and Swahili societies. Journal 
of Pragmatics, 174, 128–142. https://doi.org/10.1016/j.pragma.2020.12.020

Hagos, S. B. (2015). The Portrayal of Women in Tigrigna Proverbs and Proverbi-
al Expressions: the Stereotypical Beliefs and Behavioral Tendencies. Inter. J. 
Eng. Lit. Cult., 3–6, 183–189. article. https://doi.org/10.14662/IJELC2015.052

Jayawardena, H. S. M. M. (2015). Women in Proverbs: A Comparative study in Fren-
ch and Sinhala.  International Journal of Language and Literature, 3(2). htt-
ps://doi.org/10.15640/ijll.v3n2a11

Liang, L. (2024). Descriptive analysis of sexism expressions in English Proverbs. 
International Journal of Education and Humanities, 17 (2), 35–36.

Mieder, W. (2004b). Proverbs: a Handbook. Greenwood press.

Mieder, W. (1996a.)  “Proverbs.” In American Folklore: An Encyclopedia, ed. by Jan 
Harold Brunvand, 597–601. New York: Garland Publishing.

Mpungose, Z. M. (2010). PERCEIVED GENDER INEQUALITY REFLECTED IN 
ZULU PROVERBS: a FEMINIST APPROACH (thesis) [Text]. (University of 



90  . Gencer Elkiliç

KwaZulu-Natal & Prof. NN Mathonsi), University of KwaZulu-Natal.

Mukhtarova, R., Tsyganova, E., & Radionova, S. (2020). Analysis of English and Ta-
tar proverbs with a gender component. Naberezhnye Chelny State Pedagogical 
University, 302. journal-article., 302-307.

ODP ,  Speake, J. (ed.) 2015. Oxford Dictionary of Proverbs. Oxford: Oxford 

           University Press

Okray, Z. (2015). Türk Atasözlerinde ve Deyimlerinde Kadın İmgesi. EUL Journal  of 
Social Sciences, 94-102.

Oxford Learners Dictionary, https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/ definition/ 
english/   proverb?q=proverb

Püsküllüoğlu, Ali (2004). Türkçe Sözlük. 2. Baskı. Ankara: Arkadaş Yayınevi. 

Rani, U., & Ranjha, M. I. (2021). Representation of men and women in English Pro-
verbs: Analysis of power relationships. Journal of English Language Literatu-
re and Education, 2(2), 35–62. Retrieved from https://www.researchgate.net/
publication/350485898

Rasul, S. (2015). Gender and Power Relationships in the Language of Proverbs: Ima-
ge of a Woman. FWU  Journal of Social Sciences, 9, 53-62.

Rubab, I., Sadia, S., & Ajmal, M. (2022). A descriptive study of gender inequality in 
proverbs of mewati language. Cogent Arts and Humanities, 10(1), 1-11. htt-
ps://doi.org/10.1080/23311983. 2022.2152946.

Salami, I. (2005). Language and Gender: A feminist critique of the use of proverbs in 
selected African dramatic texts. Ufahamu a Journal of African Studies, 31(1–
2). https://doi.org/10.5070/f7311-2016523

 Shadeed, Y.&  Khalil, A. (2024). Portrayal of men and women in English and Pales-
tinian Arabic proverbs. (2024b). Journal of Arts, Literature, Humanities and 
Social Sciences, 106, 289-312. https://doi.org/10.33193/jalhss.106.2024.1128

Yılmaz, A. (2004). “Türk Kültüründe Kadın”, Milli Folklor, 61: 111-123.

Wang, S. (2012). On sex discrimination in English proverbs and their translation. 
Lecture Notes in Information Technology 16-17, 150-153.

 Yue-Ling, N. Z. (2022). Analysis of sexism in English and Chinese proverbs. Journal 
of Literature and Art Studies, 12(2), 188-194.  https://doi.org/10.17265/2159-
5836/2022.02.010



Bölüm 6

TÜRK MASALI “ÜTELEK” VE ALMAN 
“ALLERLEIRAUH” MASALININ 

KARŞILAŞTIRILMASI

Şerif Oruç1

1  Doçent Doktor, Gazi Üniversitesi, Gazi Eğitim Fakültesi, Yabancı Diller Eğitimi 
Bölümü, soruc@gazi.edu.tr, ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-8452-305X



92  . Şerif Oruç

1. Giriş

1.1. Masal

Halk edebiyatının bir anlatı türü olan masal, destan, efsane ve dini men-
kıbe gibi anlatı türleriyle de benzerdir, akrabadır hatta zaman zaman birbir-
leriyle karıştırılmaktadır. Burada uzun ve detaylı açıklamalar yaparak konu-
muzun dışına çıkmak istemiyoruz. Ancak kısaca masalla ilgili temel bilgiler 
vererek asıl konumuza devam edeceğiz. 

Masal Wahrig’de (1980) “Doğa yasalarının askıya alındığı, mucizelerin 
hâkim olduğu, mekânsal ve zamansal hiçbir bağlantısı olmayan, hayali öykü; 
gerçek olmayan, uydurulmuş öykü” olarak tanımlanırken Türk Dil Kurumu-
nun Güncel Türkçe Sözlüğünde (2025) “Genellikle halkın yarattığı, hayale 
dayanan, sözlü gelenekte yaşayan, çoğunlukla insanlar, hayvanlar ile cadı, 
cin, dev, peri vb. varlıkların başından geçen olağanüstü olayları anlatan edebî 
tür” olarak karşılık bulmaktadır. 

Günümüzde sadece Avrupa edebiyatında değil, dünya edebiyatında da 
masal türünden bahsedildiğinde hemen Grimm Kardeşler dikkatimizi çeker. 
Bu nedenle bazı edebiyatçılar “masal türü” terimini “Grimm’in türü” olarak 
kullanırlar. Grimm Kardeşler (1956) “Alman Efsaneleri” kitabının önsözün-
de masalları tanımlarken “masallar kısmen dışa doğru açılımları yoluyla ve 
kısmen de iç doğaları yoluyla çocuksu bir dünya görüşünün saf fikirlerini 
yakalamayı amaçlamaktadır; onlar dünyevi zorluklar olmaksızın doğrudan 
beslenirler, süt gibi yumuşak ve sevimli veya bal gibi tatlı ve doyurucudurlar” 
ifadelerini kullanmaktadır. 

Panzer (1973) ise “ Masallar” başlıklı makalesinde “masal” kavramı için 
“Bilimsel anlamda ‘masal’ sözcüğünden, doğa yasalarıyla giderek daha fazla 
çeliştikleri için gerçekte asla gerçekleşemeyecek fantastik ve harika olayla-
rın, yalnızca eğlence amaçlı kısa bir anlatımını anlıyoruz” demektedir. Pan-
zer burada masalı mucizelerin yer aldığı anlatıdan başka bir şey olarak gör-
müyor. Mucize masalın karakteristik özelliklerinden sadece bir tanesidir.

Türk masalı derleyicilerinden Boratav’ın (1982) masal tanımı “Masal, 
büyünün yer aldığı dinden ve sihirli inançlardan, örf ve adetlerden bağımsız, 
tamamen hayal ürünü olan, gerçeklikle ilgisi olmayan ve hiçbir inandırıcılık 
iddiası olmayan, düzyazıyla sunulan kısa anlatı” iken Sakaoğlu’nun (1973) 
“Kahramanlarından bazıları hayvanlar ve doğaüstü varlıklar olan, olayları 
masal diyarında geçen sözlü bir anlatım biçimidir. Masal her ne kadar hayal 
ürünü olsa da dinleyiciyi gerçek olduğuna inandırır” ifadesiyle tanımladığını 
görüyoruz. 

Masalla ilgili günümüze kadar yazılan pek çok bilimsel kitap ve maka-
lelerde masalın sadece eğlence aracı olmadığı kişilerin ve toplumun benlik 
gelişimine, ahlaki değerlerin ve normların önemli olduğuna ve dini değerle-



 . 93Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

re mutlaka saygı duyulmasıyla ilgili bilincin kazanılmasına katkı sağladığı 
belirtilmektedir. Masaldaki kısa ve basit cümle yapılarının masalın yapısal 
özelliklerinden olan olay tekrarları ve üçlemeler nedeniyle tekrarlanması ya-
bancı dil öğrenmede zaten yapılması gereken son derece isabetli görülen pe-
kiştirme çalışmalarıdır. 

Masallar kişi ile kişi, grup ile grup arasındaki dayanışma özleminin 
hikâyesini yansıtır. Bu açıdan bakıldığında masallarda ütopik ve çelişkili 
özellikler bulunmaktadır. Masallar daha iyi bir toplum, yaşanabilecek daha 
iyi bir dünya özlemini anlatır. İçinde yaşanılan gerçek dünyayı ve varoluş ne-
denlerini sorgular, yaşadığı dönemin şartlarını, kendisine sunulan imkanları 
yeterli görmeyen ve statükodan rahatsız olan insanlar kendisi ve toplum için 
daha iyi, daha farklı olasılıklar ve yaşam şartları ararlar, güvenli, adaletli, 
huzurlu ve mutlu bir dünyanın nasıl var olabileceğini kısaca ideal bir dünya-
nın nasıl olması gerektiğini ortaya koyarlar. Masallar İdeal bir dünya arayışı 
içinde olanların hayat arkadaşlarıdır. “Bir varmış bir yokmuş” formülü, (he-
nüz) “olmayan” ama (bir gün) “olabilecek” olanı arayan bir bakış açısının 
göstergesidir.

Masallar şayet dikkat dağıtıyorsa, gerçeğin üzerini örtüyorsa ve beyinleri 
uyuşturuyorsa, işte o zaman masallar özgürlük, hak hukuk, adalet, eşitlik ve 
kardeşlik gibi değerlerin hâkim olduğu bir dünyayı hayal etmekten, hayalini 
kurmaktan ve romantizmden başka bir şey değildirler. Fakat tutarsızlığın ve 
çelişkinin, haksızlığın ve hukuksuzluğun, eşitsizliğin ve adaletsizliğin, yok-
sulluğun ve çaresizliğin somutlaştığı bir dünyada umutsuzluğa kapılanları bir 
gün her şeyin eninde sonunda düzeleceği, doğrunun yalana, güzelin çirkinli-
ğe, iyinin kötülüğe, sevginin nefrete galip geleceği gerçeğiyle rahatlattıkları 
ve mutlu ettikleri zaman aynı şeyler söylenemez.

Masallar ütopik bir karaktere sahip olduğundan sosyo-politik açı-
dan ilerlemeci, eğitici açıdan anlamlı ve psikolojik açıdan faydalıdır.                                                                                                                                      
   Masallar bir yandan insanların dış gerçekliğiyle, dış dünyalarıyla çok az 
ilgilenirken, diğer yandan iç halleriyle de yetinmezler. Yalan ve aldatma, nef-
ret ve kıskançlık, korkaklık ve hileden bahsedilirken ayrıntıya yer verilmez. 
Masallar her zaman insanların nasıl olabileceklerini ve olmaları gerektiğini, 
kötülük ve korkudan, delilik ve gururdan, baskı ve intikamdan bir çıkış yolu 
bulmak için ne yapmaları gerektiğini anlatır. Bu bakımdan Amerikalı çocuk 
psikiyatristi ve masal araştırmacısı Bettelheim (1983) şunları yazarken haklı-
dır: “Masallar psikanalizle aynı cevabı verir: Eğer onlar tarafından itilmek ve 
aşırı durumlarda parçalanmak istemiyorsak, kararsızlıklarımızı bütünleştir-
meliyiz.” Bu açıdan bakıldığında masallar, iç ve dış gerçekliğin ütopyalarıdır 
ve dolayısıyla vazgeçilmez bir kültür ve eğitim ürünüdürler. 

Alman masalları son iki yüzyıl boyunca toplanmış ve bilimsel olarak 
işlenmiştir. Araştırmalar esas olarak Grimm’in masallarına dayanıyor. 1812 



94  . Şerif Oruç

yılında yayımlanan Grimm çocuk ve ev masalları, İncil’le birlikte dünya ede-
biyatında en çok okunan ve tercüme edilen kitaplardan biridir. Bu çığır açıcı 
çalışmayla Grimm Kardeşler yeni bir bilimsel disiplinin kurucuları oldular. 
Bu yeni bilimsel disiplin, dünya çapında sözlü geleneklerin toplanmasına ve 
araştırılmasına olanak sağladı.

Alman yerel ve halk edebiyatı tarihinin sözlü kaynaklarına ilginin ortaya 
çıkmasında büyük rol oynayan Jakob ve Wilhelm Grimm, bugün anlatı araş-
tırmacılarının babaları olarak kabul ediliyor.

Grimm masal koleksiyonunun etkileri kıyaslanamaz. Neredeyse tüm Av-
rupa ülkelerinde bu koleksiyonun etkisi altında entelektüel güçler harekete 
geçti. Sözlü geleneklerin değerlerinin keşfedilmesine yol açtılar ve aynı za-
manda daha önce kendi yüksek edebiyatlarını geliştirmemiş birçok halkın ve 
dil grubunun kültürel benlik imajını ve özgüvenini güçlendirdiler.

Grimm’in ardından birçok halk hikayesi koleksiyonu oluşturuldu ve on-
ların modeline atıfta bulunuldu. Jakob ve Wilhelm Grimm’in sözlü kaynak-
lardan derledikleri masal metinlerini salt doğal şiir olarak derlemediklerini, 
derleme çalışmalarının da teorik bir ilgiyle yönlendirildiğini unutmamak ge-
rekir. Jakob Grimm daha sonra bu gerçeği 1835 yılında yayınlanan “Alman 
Mitolojisi” adlı eserinde dile getirmiştir. Bu çalışma, halk rivayetlerinden 
derlenen geleneklerin, antik Germen tanrıları dünyasına kadar uzandığını 
vurgulamaktadır.   

Jakob Grimm, “Mitolojik Teorisi”nde, Alman masallarının Germen an-
tik çağının tanrılarının dünyasıyla çok yakından bağlantılı olduğu fikrini şu 
anahtar cümleyle özetler: “Halklar geleneksel olana asılır, sıkıca tutunur; on-
lara inanç dışı bir zeminden veya pencereden bakmazsak onların gelenekleri-
ni, hurafelerini asla anlayamayız.” (Nissen 1984).

Bu noktada Grimm’in modern geleneklerin köklerinin Germen Antik 
Çağına dayandığına ilişkin teorilerinin geçerliliğinin (kanıtının) olmadığını 
belirtmek gerekir.

Ayrıca Grimm kardeşler “masal baskısının” metinlerini de bu prensibe göre 
değerlendirdiler. Grimm Kardeşlerin “1822 Çocuk ve Ev Masalları Üzerine Not-
lar” adlı eseri bilimsel anlatı araştırmasının başlangıcını karakterize eder.

İngiliz William John Thoms tarafından türetilen “folklor” teriminden 
sonra 1846’dan beri “folkloristik” olarak da anılan bu folklor anlatı araştır-
ması veya halk şiiri araştırması, günümüze kadar folklorda merkezi bir araş-
tırma konusu olarak kalmıştır.

Geçtiğimiz yüzyılda Avrupa halk masallarının bilimsel olarak incelen-
mesi ve derlenmesi sırasında bunların Hint masallarıyla bağlantılı olduğu 
fark edildi.



 . 95Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Tüm bu karşılaştırmalı çalışmalarda coğrafi konumu itibariyle yalnızca 
aracılık rolü üstlenen Türkiye, Türk masal derlemelerinin yetersiz olması ne-
deniyle bugüne kadar sessizce geçiştirildi kısaca Türk masallarının araştırıl-
ması karşılaştırılması göz ardı edilmiştir.

İnsanlar masallar sayesinde birbiriyle iletişim kurma olanağı bulur ve bu 
ilişki sonucunda meydana gelen ortak kültürel değerleri kendilerinden sonra-
ki kuşaklara aktarırlar (Helimoğlu 2013, Sever ve Karagül 2014). Kültürlerin 
ortaya çıkması ve kuşaktan kuşağa aktarılması konusunda masallar bir araç-
tır ve bu nedenle masallar okuyucusuna ortaya çıktığı dönemin kültürü hak-
kında birçok yönden bilgi vermektedir (Ölçer 2017). Masaldaki olaylar ince-
lendiğinde, genellikle toplumsal bir olayla ve yaşantıyla ilgili olduğu görülür 
(Helimoğlu 2013). Bu nedenle masallarla birlikte birçok toplumsal gelişme, 
yaşantı, kültür ve medeniyet hakkında bilgi edinilir. Masallar bir kültür ta-
şıyıcısıdır. Sahip olduğu toplumun gelenek ve göreneklerini içinde barındırır 
(Aslan ve Koçal, 2018). 

2. Alman ve Türk Masallarının Özellikleri

Masalların temaları çok farklıdır. Masallarda genellikle iyilik-kötülük, 
sahtekârlık-samimiyet, gurur-tevazu, kişilerin çatışmaları ya da karakterlerin 
çeşitli eylemleri gibi temalar işlenir. Aynı zamanda insanın bitmek bilmeyen, 
ulaşılması zor arzularına ve bu arzulara dayalı hayallere de hitap etmektedir 
(Boratav 1982).

Masallar ağızdan ağıza, halktan halka, ülkeden ülkeye anlatıldığı için, 
temalarına bakıldığında “milli masal” olmadığı açıktır. Herhangi bir ülkeye 
ait masalları ancak dil üslubu ve formülüyle ayırt edebiliriz (Boratav 1982). 
Çünkü Boratav’ın (1982) vurguladığı gibi bir masal, diliyle -anlatıcının diliy-
le- Türkçe, Fransızca ya da Arapça masalla tanınır. Lüthi’nin (1975) tespitine 
göre masalların içeriğine daha yakından baktığımızda, insanların “eski de-
neyimlerini veya ilk arzularını” veya tarih öncesi insanların yaşam tarzlarını 
ve dünyaya bakış biçimlerini görürüz. Bu yüzden Lüthi (1975) “Masallar yo-
rumlanmak ister” der.

Masallarda çirkin güzele, savaş barışa, kötülük iyiye, özlem kavuşma-
ya vb. dönüşür. Masallarda çok sayıda sembol hakimdir; bunlardan bazıları 
kurbağa, maymun, fare, köpek, kuş vb. Masallarda insanların suçluluk duy-
gusundan dolayı veya kötü bir cadının büyüsü yoluyla hayvanlara dönüşme-
leri yaygındır. Örneğin, babasının kurtarıcısı olan büyük çirkin köpeğe her 
zaman ihanet eden ve ona hakaret eden bir tüccarın kızı, sonunda onu ger-
çekten sevgi dolu bir sözle kurtarır. Bir prenses tiksintisinin üstesinden gelir 
ve kurbağayı öper ve kurbağa kayıp kocasına dönüşür. Bir çiftçinin oğlu eve 
gelin olarak bir maymun getirir, bir kralın oğlu ise karısı olarak bir fareyi alır. 
Daha sonra iki hayvan gelin, güzel prenseslere dönüşür.



96  . Şerif Oruç

Masaldaki bu görüntüler bize insanlar ve hayvanlar arasındaki ilişkiyi 
gösteriyor. Bu bize insan sevgisinin yanı sıra hayvan sevgisinin de önem-
li olduğunu hatırlatıyor. Bunun üzerine Yunus “Biz yaratıkları Yaradan’dan 
dolayı seviyoruz” der. Hayvanlar da birer canlı olduğuna göre hayvanlara 
şefkatle ve sevgiyle yaklaşmalıyız.

Masalın olay örgüsü yapısı Klotz’a göre (1987) “basit, tek sarmallı, düm-
düz” dür. Masalın konusu hızlı gelişir ve maceradan maceraya doğru ilerler. 
Klotz (1987) bir masalın olay örgüsünün baştan sona bir birlik ve uyum için-
de olduğunu; ancak engellerin sayısının, yüksekliğinin (zorluk derecesinin) 
ve türünün zaman zaman değişiklik gösterdiğini vurgulamaktadır. Bir ma-
salda yalnızca bir olay örgüsü vardır. Klotz (1987) masalda “alt olay örgüsü 
yok, yan yana gelme yok, sadece ardışıklık peşpeşelik var” iddiasında bu-
lunmaktadır. Olay örgüsünün anlatımı tek şeritlidir ve aynı çizgide devam 
eder; Başından sonuna kadar kahramana odaklanılmıştır. Klotz’a (1987) göre 
masallarda “odak, çevreyi onun gözlerinden gördüğümüz tek bir ana karakter 
üzerindedir”. Masallarda Üçleme kanunu geçerlidir. Buna göre masal konu-
su üç bölüme ayrılmıştır. Üç görevin yerine getirilmesi gerekiyor, düşmanın 
ana karakter tarafından üç kez üstesinden gelinmesi gerekiyor veya benzer 
görevler üç kez çözülmeli, çünkü genel olarak masal kahramanları görevi iki 
defada tamamlayamazlar.

Klotz’un aksine Propp (1975) “masalın morfolojisi” isimli kitabında, ma-
sallarda iki bölümlü olay örgüsünün bulunduğunu savunuyor ve bunu masa-
lın gerçek tam biçimi olarak görüyor. Bu öyle yapılandırılmıştır ki, görevin 
çözümü, zafer, düğünün ardından masal kahramanı için aşılması gereken 
yeni bir acil durum ortaya çıkarır.

Lüthi’ye (1976) göre masal genel olarak bir acil durumla, bir görevle ya 
da bir ihtiyaçla başlar. Ana karakter bu zorlukların üstesinden gelmek zorun-
dadır. İyi son ya da “mutlu son” masalın karakteristik özelliğidir. Lüthi (1976) 
masal olaylarının temel süreçlerini “mücadele/zafer/görev/çözüm” şeklinde 
isimlendirmektedir.

Buna karşılık Propp (1975) masaldaki eylemin gidişatını şu şekilde açık-
lıyor: “Morfolojik açıdan bakıldığında, her bir hikâye (anlatı), bir hasardan...
veya eksik bir unsurdan...karşılık gelen ara işlevler yoluyla bir düğüne veya 
diğer çatışma çözme işlevlerine doğru gelişen sihirli bir masal olarak tanım-
lanabilir”.

Lüthi (1976) masalların içeriğinin insanların eylem ve davranışlarıyla 
oluştuğunu iddia ederken, bunlara kavga, görev belirleme ve çözme, entri-
ka ve yardım, zarar verme ve iyileştirme, cinayet, hapis, tecavüz ve kefaret, 
özgürleşme, kurtarma, son olarak kur yapma ve evliliğin yanı sıra sıradan 
günlük yaşamı aşan bir dünyayla temas ve öbür dünya ile ilgili masalların da 
dahil olduğunu belirtmektedir.



 . 97Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Lüthi’ye (1976) göre masallar özellikle “Görünüş ile gerçeklik arasındaki 
çatışma, durumu tersine çevirme, küçüklerin (veya zayıfların, göze çarpma-
yanların) büyüklere (veya güçlülere, ayrıcalıklılara) karşı zaferi, kendine za-
rar verme” gibi konuları ele almayı tercih ederler.

Lüthi (1975), cezalar ve ödüllerin, şartlar ve yasakların masalların olay 
akışındaki hareket tarzının gelişmesine büyük katkı sağladığını, zorluklardan 
kurtuluşun hep son anda olduğunu, ana karakterin görevini uygun hediyeler 
veya yardım yoluyla yerine getirdiğini ifade etmektedir. Mucizenin gerçek-
leştiği yer burasıdır. Masallarda hızlı dönüşümler söz konusudur. Bu da ma-
sallara gerçeklikten uzak bir kesinlik, netlik ve hafiflik kazandırır.

Boratav’ın (1982) vurguladığına göre, masal anlatılırken bunun neden 
böyle olduğu ve kahramana kimin yardım ettiği sorulmaz. Masal bu tür soru-
lara yanıt vermez çünkü masalın kendine özgü bir mantığı vardır. Masallarda 
hayvanlar konuşur, bazı hayvanlar insana, bazı insanlar hayvana dönüşür, 
yaratıklar ve olaylar hayal edemeyeceğimiz kadar olağanüstüdür. Yani masal 
figürleri bazen anlayamayacağımız kadar küçültülebiliyor veya büyütülebi-
liyor.

Bu dünyada karanlık, zor ve imkânsız görünen her şey masallarda kolay, 
neşeli ve mümkün kabul edilir. Lüthi’ye (1975) göre masallar sıkıcı, belirsiz 
ve kararsız hiçbir şeyle ilgili değildir. Görüntüleri parlak ve net, eylemleri 
basit ve emindir.

Masalın biçimi onun önemli özelliklerinden biridir. Masal, düzyazı biçi-
minde yazılan edebi bir türdür. Masal, yazılı edebiyattan çok sözlü edebiyata 
aittir. Ancak Türk masallarında kafiyeli mısralara veya kısa şiirlere sıklıkla 
rastlanır. Masallardaki bu kafiyeli dizeler bazen hikâyeyi anlatan kişi tarafın-
dan bir şarkı gibi söylenir.

Masal genellikle kısa bir anlatıdır. Anlatım olarak “on ila on beş dakika” 
sürer (18), ancak yazılı olarak “iki ila üç basılı sayfa” olur. Elbette daha uzun 
süren, “bir buçuk saat kadar” süren masallar da vardır (Boratav ve Eberhard, 
1953).

Masallar biçimsel olarak üç bölümden oluşur. Bu bölümlere masal başı, 
asıl masal ve masal sonu denir. Masalın başında bir giriş formeli vardır. Türk 
masallarında “Bir varmış, bir yokmuş” ya da “Evvel zaman içinde” ya da her 
ikisi de aynı anda “Bir varmış, bir yokmuş, evvel zaman içinde” şeklinde kar-
şımıza çıkarken, Alman masallarında giriş formeli “Bir varmış bir yokmuş”, 
bazen de “Eski zamanlarda” ya da “Eski zamanlardan önce” şeklindedir.

Türk masallarında giriş formeli “Tekerleme”yi de içerecek şekilde geniş-
letilebilir. Tekerleme daha çok masalcılar tarafından kullanılır. Masal dinle-
yicisi “Tekerleme” yardımıyla masal üzerinde yoğunlaşır. Bu da dinleyicinin 
ilgisini masallara yönlendirir. Sonra masalın ana kısmı geliyor. Bu yönüyle 



98  . Şerif Oruç

Türk ve Alman masalları benzerlik göstermektedir. Her iki masalda da “geçiş 
formeli” olarak da adlandırılan bir atlama formeli bulunmaktadır. (Reallexi-
kon der Deutschen Literaturgeschichte 1965).

Spies’e (1967) göre Türk masallarının ana bölümünde anlatıcının bir sah-
neden diğer sahneye geçmek için kullandığı geçiş formelleri vardır, örneğin: 
“Şimdi onlar bunu yaparken, biz diğer tarafa gelelim” (Hesse 1976). Ana bö-
lümün sonunda kötüler cezalandırılır, iyiler ödüllendirilir veya Türk masal-
larında kırk gün kırk gece süren bir düğün kutlanır, yani farklı bir mutlu son 
vardır, yani hemen hemen tüm masallar mutlu bir sonla biter. Bununla ilgili 
Kjener-Eichberger (1986) şöyle diyor: “Gerçek masalların tamamı her zaman 
açık ve tatmin edicidir...Hiçbir zaman soru işaretiyle bitmez...”. 

Masalın ana bölümünden sonra çok kısa olan bir bitiş formeli vardır: 
“onlar ermiş muratlarına” ya da “onlar ermiş muradına, biz çıkalım kereve-
te.” Türk masallarında anlatıcı bazen eğlencelidir. Masal’ı şu formelle nokta-
lıyor: “Onlar (masal kahramanları) beni de düğüne davet ettiler, gittim, bir-
likte eğlendik, onlardan size selam getirdim vs.” veya “Gökten üç elma düştü. 
Biri sana, biri anlatıcıya, biri bana”. Bazen anlatıcı kendisine üç elma alır, 
“biri sana” yerine “biri Ahmet’e (anlatıcının adı), biri anlatıcıya, biri bana” 
der (Tezel 1990).

Türk ve Alman masallarında konuşma dili yani halk dili hakimdir. Dili 
sade, canlı ve akıcıdır. Cümleler ve ifadeler kısa ve anlaşılırdır. Fiiller genel-
likle yakın geçmiş zamandadır; nadiren di’li geçmiş ve miş’li geçmiş zaman 
kullanılır. Şimdiki zaman yalnızca masal karakterlerinin konuşmaları veri-
lirken kullanılır.

Türk masallarının zamanları anlatıdaki geçmiş (“-miş formu”, örneğin 
gelmiş, gitmiş vb.), soyut şimdiki zaman veya geniş-aorist zamandır (“-ir for-
mu”, örneğin gelir, gider vb.). Monotonluğu önlemek için iki zaman, hatta 
normal şimdiki zaman bile anlatıcı tarafından dönüşümlü olarak kullanılır 
(Boratav ve Eberhard 1953).

Masallarda zaman, mekân ve kişiler belirsizdir. Masal, olay örgülerinin 
ne zaman ve nerede geçtiği, masalda kimin rol oynadığı, masal karakterleri-
nin ne olduğu sorularına cevap vermez. Ama “Ne zaman?” sorusuna “Eski 
zamanlarda, daha önceki zamanlarda, günlerden bir gün” ve “Nerede?” soru-
suna “bir köyde, bir ülkede, bir ormanda” ve son olarak “Kim?” sorusuna “bir 
kral, bir kralın oğlu, bir kralın kızı, zengin bir adam, fakir bir kadın, kötü bir 
cadı, bir çiftçi, bir değirmenci, bir oduncu, bir balıkçı” şeklinde cevap verir. 
Ancak bazı masallarda Yemen, Çin, Mısır, Hindistan, İsviçre, İstanbul vb. 
yer adları ile Hans, Benjamin, Bahtiyar, Mehmet, Ahmet vb. kişi adları da 
bulunmaktadır. Boratav masallarda yer alan ülke adlarının masaldaki olay-
larla ilgili olmadığını ifade etmektedir. Ayrıca şehir adlarının büyük şehir 
anlamında kullanıldığını da iddia etmektedir (Boratav 1982). Kişi adlarının 



 . 99Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

gerçek kişilerle hiçbir ilgisi yoktur. Hans, Benjamin, Mehmet, Ahmet gibi şa-
hıs isimleri çok yaygın şahıs isimleri olduğundan masallarda bu isimlere sık-
lıkla rastlarız. Klotz (1987) bu konuda görüşlerini şu şekilde özetlemektedir: 
“Tarihsel olarak var olanlar ve olmuş olaylar masallarda farklıdır. Masallarda 
geçen köyler, şehirler, dağlar, nehirler, ormanlar isimsizdir”.

3.  Birinci Masal: Allerleirauh

3.1. Masalın Adı / Künyesi

Grimm Kardeşler tarafından derlenen masalın adı “Allerleirauh”tur, her 
türlü kürk anlamındadır. Türkçe’ye orijinal adı kullanılarak çevrildiği gibi 
“Kürklü Kız”, “Bin bir Kürklü Kız”, “Her Türlü Kürk Giymiş Kız”, “Her 
Türden Kürk Giymiş Kız”, “Kürkler İçinde Kız”, “Kürk Giymiş Prenses”, 
“Kürkler İçindeki Prenses”, “Her Türlü Posttan Elbise”, “Postu Postuna” ad-
larıyla da çevrilmiştir.

3.2. Masalın Konusu

Masalın ana konusu, ensest evlilik isteği karşısında kaçış ve özgürlük 
mücadelesidir. 

Ana konuya bağlı olarak çok sayıda yardımcı konunun da vaka takdi-
minde değerlendirildiğini tespit ediyoruz. Bunların en önemlileri şunlardır:

1-Kimlik arayışı...

2-Monarşilerde, hükümdarın yasa, kanun, töre, örf, adet, ahlaki kuralla-
rın üzerinde hareket etmesi...

3-Danışmanların görüşlerine değer verilmesi...

4-Yaşam tarzı ve değerli eşyaların statüyü belirlemesi...

5-Tehlike karşısında kamuflaj, doğaya sığınma...

6-Zorlukları kurnazlıkla ve sabır yoluyla aşma...

7-Olağanüstülüklerin araçsallaştırılması…

8-Yeni bir kimlik inşası...

9-Yeniden var olma sürecinde zekâ ve güzelliğin kullanılması...

10-Alt sınıflardaki insanların görev adamlılığı dışında bir değerinin ol-
maması...

11-Aşk’ın insan hayatına olumlu ve olumsuz yansımaları...

3.3. Masalın Teması

Eserin ana teması: Tek erkli yönetimlerde gücü elinde bulunduran kişi-
nin de toplumsal ve ahlaki kurallara uyması gerekir; uymuyorsa onun yanlış 
emir ve eylemlerine karşı çıkılmalıdır.



100  . Şerif Oruç

Allerleirauh masalında dinleyiciye mesaj olarak aktarılan çok sayıda 
yardımcı düşünce tespit ediyoruz. Bunlar:

1-Ensest evlilikler Tanrı buyruğuna karşı bir eylemdir.

2-Toplumsal kurallar, statüsü ne olursa olsun, herkes için geçerlidir.

3-Kargaşa çıkmaması için danışmanların ve akil insanların (anne, baba, 
…vb.) görüş ve düşünceleri dikkate alınmalıdır.

4-Kadının cinsel istismarı önlenmelidir.

5-Yanlış uygulamalar önlenemiyorsa, çare buluncaya kadar sabrederek 
zaman kazanılmalıdır.

6-Baskılar ve zorluklardan kaçarak yeni bir kimlik oluşturulabilir.

7-Özel ödüllendirme kıskançlık oluşturur; bu durumda çalışanlar, ko-
numunu iyileştirmek için yalan söyleyerek hak gaspına gidebilirler. (Aşçının 
Allerleirauh’un prens tarafından beğenilen çorbasını kendine mal etmesi.)

8-Yaşam tarzı ve değerli eşyalar, statünün göstergesidir.

9-Akıl ve güzellik, statüyü belirlemede önemli rol oynar.

10-Tehlike karşısında tabiat doğal bir sığınaktır.

11-Aşk’ın insan hayatında olumlu ve olumsuz sonuçları vardır. 

 3.4. Masalın Özeti

Bir kralın olağanüstü güzellikte çok sevdiği bir karısı vardır. Kraliçe öl-
meden önce bir vasiyet eder. Vasiyete göre, kral yeniden evlenmek isterse, 
kendisi gibi güzel, altın saçlı birisini bulmak zorundadır. Kraliçenin ölümün-
den sonra kral, danışmanların tavsiyesi üzerine, yeni bir kraliçe arayışına 
girerse de ölen karısı kadar güzel birisini bulamaz. Yıllar geçer, kralın kızı bir 
yetişkin olur. Prensesin annesine benzerliği, kralın dikkatini çeker; ona âşık 
olur, danışmanlarının karşı çıkmalarına rağmen, vasiyeti yerine getirmek 
için kızıyla evlenmek ister. Kızı, babasını bu yasak evlilikten vazgeçirmeye 
çalışsa da başaramaz. Prenses, babasından, evlilik şartı olarak yapılması im-
kânsız olan üç elbise ve bir manto(pelerin) ister. Kral kızının bütün isteklerini 
yerine getirir. Babasının kendisiyle evlenmekten vazgeçmeyeceğini anlayan 
prenses, bütün elbiselerini ve eşyalarını bir ceviz kabuğunun içine koyar ve 
geceleyin saraydan kaçar; gün sonunda bir ormana ulaşır. Prenses, yorgun-
luktan bir ağaç kovuğunda uyuyakalır. Kürk pelerin içinde bir yaratık şek-
linde algılanan kız, avlanmakta olan başka bir ülkenin genç kralı tarafından 
bulunur ve yemekhanede çalıştırmak üzere sarayına götürür.

Prenses saraydaki baloları uzaktan seyretmek için aşçıdan izin alır. Giz-
lice her seferinde farklı bir elbisesini giyerek kutlamalara katılır. Genç kralın 
ilgisini çeker, beğenisini kazanır, kralla dans eder. Dans bitimlerinde kaçarak 



 . 101Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

yemekhaneye geri döner. Genç kral, son balo kutlamasında gizemli kızın kim 
olduğunu anlamak için onun parmağına bir yüzük takar.

Prensesin yaptığı, içine kendine özel eşyalarını koyduğu çorbalar kral 
tarafından çok beğenilir. Ancak kız çorbaları kendisinin yapmadığını söyler.

Son çorba kasesinden çıkan yüzüğün kendisinin olduğunu gören Genç 
kral, âşık olduğu kızın Allerleirauh olduğunu anlar ve onunla evlenir.

3.5. Vaka Takdimi (Olayların Tertibi)

Vaka, birinci krallıkta geçen olaylar ve ikinci krallıkta geçen olaylar şek-
linde takdim edilmiştir. 

Anlatımda kullanılan silsile şeklinde düzenlenen düğüm noktaları ve çö-
zümlemeleri dinleyicinin merakını çekmektedir. Heyecan grafiğini alçalıp 
yükselten bu düğüm noktalarının bazıları kriz ve çatışma ortaya çıkarmaktadır.

Eserin fiktif (itibari / gerçeğimsi) yapısının, Ortaçağ Avrupası’nın dere-
beylikler dönemi gerçekler zeminine dayandığını söyleyebiliriz. Bunu ülke 
sınırlarının bir günlük uzaklıkta oluşundan ülkelerin monarşik yapısından ve 
ahlaki yozlaşmanın aile kurumunu tehdit eder duruma gelişinden anlıyoruz.

Olaylar eser boyunca aşağıdaki gibi sıralanmıştır:

1-Kraliçenin ölümü ve vasiyeti: Kraliçenin ölümünden sonra kralın ne 
yapacağı şeklinde atılan düğüm, kralın yeni bir kraliçe arayışıyla çözülüyor. 

2-Kralın kraliçe adayı olarak kızını seçmesi: Burada atılan düğüm kriz 
ve çatışma doğuruyor. Buna bağlı olarak merak ve heyecan yükseliyor.

3-Prensesin, evlilik şartı olarak olağanüstü özellikleri olan elbiseler iste-
mesi: Kralın bu elbiseleri     diktirmesiyle düğüm çözülüyor. 

4-Babasını yasak evlilikten vazgeçiremeyen prensesin çare arayışı: Pren-
ses saraydan kaçarak ormanda saklanınca düğüm çözülüyor. Bu düğümün 
çözülüşüyle masalın birinci bölümü bitiyor.

5- Prensesin bir ağaç kovuğuna sığınması: Dinleyicinin dikkati tamamen 
prensesin üzerine yoğunlaştırılıyor. Bu yoğunlaşma masalın sonuna kadar 
birbirini tetikleyen sıralı düğüm noktalarının çözümüyle devam ettiriliyor. 

6- Prensesin saray mutfağında görevlendirilmesi: Prensesin başından ge-
çenler, dinleyicinin acıma ve öfke duygularını harekete geçiriyor. Sonrasında 
gelişen örgüsü zayıf olaylara bağlı olarak ilgi, heyecan ve seviyeleri de düşük 
seyrediyor.

7- Saraydaki kutlamalarda karşılaşan genç kral ve prensesin arasındaki 
ilişki: Tarafların beğeni ve aşk duygularını destekleyen dinleyicinin merakı 
yavaş yavaş ortadan kalkıyor. Mutlu sonun yaklaşması ise, ortamı, pembe bir 
heyecana büründürüyor.



102  . Şerif Oruç

8- Genç kral ve prensesin evlenmesi ömür boyu mutlu yaşaması: Bütün 
düğümler çözümler çözülmüş, yasak evlilik krizi ortadan kalkmıştır. Pren-
sesin babasının durumuyla ilgili merak, okuyucunun zihninde devam ediyor.

3.6. Anlatım Formu

Masal, hikâye, roman …vb. itibari metinlerin tahkiyesinde farklı anlatım 
formlarının uygulandığını biliyoruz. Tahkiyeli anlatım türlerinde anlatıcısı-
nın nasıl anlattığı, hangi bakış açısını kullandığı, dil ve üslup özelliklerinin 
neler ve nasıl olduğu edebi eserin anlatım formunu oluşturur.

Allerleirauh masalındaki anlatım formu, Grimm Kardeşler’ in derlediği 
diğer masallarda görüldüğü gibi klasiktir. Anlatıcı türü, bakış açısı, zaman ve 
mekân kullanımı, dil ve üslup özellikleri geleneksel tahkiyenin sözlü anlatım 
kurallarına uygundur. 

Masalda genellikle üçüncü tekil kişi çekimleri kullanılmıştır. İlahi bir 
anlatıcının ağzından aktarılan eserde, anlatıcı olaylara dışarıdan baktığı için 
olaylara müdahale etmez; olay kahramanlarıyla aynileşmeyerek dinleyiciyi /
okuyucuyu, kendi düşünce ve hayalleri ile yalnız bırakıyor. Böylelikle masal, 
her dinleyiciyi farklı bir hayal dünyalarına götürüyor.

Hâkim bakış açısıyla anlatılan Allerleirauh masalında, olayların geçmiş 
ve geleceği anlatıcı tarafından bilinmektedir. Anlatıcı, dinleyiciyi doğrudan 
yönlendirme yapmadan, onun evrensel dersler çıkarmasını sağlar. 

Masal, anlatıcısının da bilmediği bir zaman ve mekânda başlar. Anla-
tımın genelinde ağırlıklı olarak belirsiz geçmiş zaman çekimi kullanılmış-
tır. Anlatıcının gözlemci bakış açısıyla anlattığı bölümlerde geniş zaman 
çekimlerine sıkla rastlıyoruz. Eser içinde, özellikle diyaloglarda, diğer kip 
ve zaman çekimlerine de yer verilmiştir. Böylelikle anlatıdaki bakış açıla-
rı, ifadeler zenginleştirilmiştir. Ayrıca zarfların, sıfatların, fiilimsilerin sıkça 
kullanılmasıyla da masalın anlatımında akıcılık sağlanmıştır.

Gelişme bölümündeki vaka takdiminde, anlatıcının bütün hakimiyeti 
eline aldığını görüyoruz. Okuyucunun, olayların seyrini anlatıcının gözüyle 
gördüğünü, onun zihniyle algıladığını ve anladığını tespit ediyoruz. 

Masalda, yer yer diyalog ve monologların kullanılması yoluyla canlı bir 
hayat formu oluşturulmuştur. Bu durum, dinleyicinin vakaya yönelik ilgisini 
yoğunlaştırıyor. 

Yalın bir dilin masalın tahkiyesinde tamlamalardan, tekrarlardan, kalıp-
laşmış ve hikmetli sözlerden de yararlanılarak anlatım ritmikleştirilmiştir. 
Genel olarak geleneksel sözlü anlatım türlerinin anlatım kurallarına uygun 
bir dil ve anlatım kullanılmıştır. Dinleyiciyle samimi, sıcak bir sohbet hava-
sında yapılan anlatım ve anlatıcının tarafsızlığı, geleneksel masal anlatımına 
uygunluğun kanıtlarındandır.



 . 103Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Klasik bir halk masalı olan eserde, ahlaki ve toplumsal kurallara uyma-
nın önemi, özgürlük arayışı, iyiliğin kazanması… gibi konu ve temalar, taraf-
sız bir anlatıcının ağzından anonim bir ürün olarak sunulmuştur.

3.7. Figürler

Masallarda, dinleyici düşünce ve hayallerini, elit insanların görkemli ha-
yatına bağlı olarak şekillendirir. Yönetilenler (halk), ulaşamadıkları lüks ve 
itibarı, sarayın, konakların, sosyetenin imrendirici hayatlarına uzaktan hayali 
bir ortaklık kurduğu zannıyla mutlu olurlar. Masalların gerçeğimsi yapısın-
daki bu tipler, esasında gerçek hayattaki insan tiplerinin birebir yansımasıdır. 
Geçmişten günümüze kadar tarih boyunca değişmeyen / değiştirilemeyen bu 
kural, masalları evrensel kılan yönlerdendir. Masallardaki figürlere ait bu ti-
pik kurallar Allerleirauh masalının insan unsurları için de geçerlidir.

Prenses ve kralın danışmanları, belli belirsiz karakteristik özellikler 
taşısa da anlatıcısı dahil, masalın bütün figürleri tip’tir. Psikolojik derinliği 
olmayan bu insan unsurları, tek bir düşünce ve niteliğe bağlı olarak oluştu-
rulmuştur.

1- Prenses: Merkez figürdür. Olaylar onun etrafında gelişir. Zekâ, sabır, 
özgürlük, değişim ve güzellik sembolüdür. Babasının sarayında kurban ro-
lündedir. Saraydan kaçtıktan sonra aktif özneye dönüşür. Kadınların cinsel 
obje olarak görülmesine karşıdır. Devrimci bir ruh taşımasına rağmen sis-
temle uğraşmaz; yeniden bir arayış yoluna girerek bütün yanlışları arkasında 
bırakarak kaçar. Yeni oluşturduğu hayatta oldukça temkinlidir. Merak unsuru 
ve heyecan çizgisi, genellikle onun konumu, durumu ve hareketlerine bağlı 
olarak oluşturulan düğümlerle gelişir.

2- Kral (Baba): Kendi istek ve arzuları söz konusu olduğunda, hiçbir tabu 
tanımayan, ahlaki ve toplumsal kuralları çiğneyen otoriter bir kişiliktir. Kö-
tülüğü sembolize eder. Kral, ahlaki çöküşün yaşandığı Orta Çağ Avrupası’nın 
sapkın derebeyleri gibi davranır. Ülkesinin sınırlarının bir günlük uzaklıkta 
olması, kralın, gerçekte bir derebeyi olduğu tahminini güçlendirmektedir. 

3- Kraliçe: Sarayın dengesi ve güzel yüzüdür. Kral tarafından çok se-
vilmektedir. Ölünce boşluğu hissedilir. Kraliçesiz bir devletin olmayacağı 
düşüncesiyle vasiyeti gereği bir arayış içine girilir. Annelik tarafına değinil-
memiştir. Esasen prensesin de annesine karşı olumlu ya da olumsuz duygu ve 
düşüncesinden bahsedilmez.

4- Genç kral: Baba kral gibi onun da halk adına kaygıları yoktur. O da 
baba kral gibi güzellik düşkünüdür. Prensesin gerçek kimliğini keşfeden ki-
şidir. Prensese aşıktır. Avcılık ve gurmelik yeteneği gelişmiş bohem bir tiptir. 
Güç zehirlenmesi onun en yanlış tarafıdır. Ancak pasif bir kurtarıcı rolündeki 
prens, baba kralın aksine iyi otoriteyi simgeler. 



104  . Şerif Oruç

5- Danışmanlar: Devlet adına kaygıları olan yegâne zümredir. Ne var ki 
yetkileri sınırlıdır. Tavsiye ve uyarı görevini yerine getirirler. Kralı, devlet 
yönetiminde boşluk oluşmaması için yeni bir kraliçe bulma arayışına yön-
lendirirler. Yasak evliliğin yanlış olacağı konusunda kralı uyarırlar. Dinleyici 
tarafından kurtarıcı rol oynamaları beklenirken korkuları ve menfaatlerini 
önde tutarak sahneden çekilirler. 

6- Saray çalışanları: Arka planda kalmış silik tiplerdir. Masalın fiktif 
yapısında fon oluşturan bu insan unsurları, görev şuuruyla hareket eden tip-
lerdir. Kendi değerlerinin farkında olmadıkları için sık sık aşağılanmaya uğ-
rarlar. Günümüz toplumlarında da aynen böyledir, değişen bir şey yoktur.

7- Av köpekleri: Masaldaki hayvan unsurlarıdır. Prensesin bulunmasını 
sağlarlar. Farkında olmadan mutlu sonu hazırladıkları için dinleyicinin alkı-
şını kazanırlar.

3.8. Eşyalar

1- Elbiseler: Prensesin güzelliğini tamamlayan, cazibesini artıran üç el-
bisesi vardır. Babasına evlilik şartı olarak yaptırmıştır. Onun cazibesini artı-
ran bu olağanüstü elbiselerin ilki güneş gibi parlar, altın yaldızlıdır. İkincisi 
ay gibi parıldayan gümüşten yapılmış bir elbisedir. Üçüncüsü ise yıldızlar 
gibi parlamaktadır. Yeniden doğuşun aşamalarını ifşa eden bu elbiseler içsel 
ışığın ve saf kimliğin dışa vurumunu, ulaşılmazlığı, estetiğin zirvesini temsil 
eder. Prensesin emsalsiz güzelliği, bu elbiselerle tamamlandığında hayalle-
rin ötesine taşınır. Cazibe ve çekim merkezi oluşturan bu elbiseler, prensesin 
sevgi dolu sıcaklığını ve altın gibi kıymetini, ay gibi safiyetini, yıldızlar gibi 
büyüleyici güzelliğini ortaya çıkarır. Kürk manto (pelerin) ise, bu elbiseler-
le prensesin katmerlenen güzelliğinin dikkatlerden uzak tutulup saklanması 
için kullanılan bir eşyadır. 

2- Ceviz kabuğu: Elbiselerin muhafaza edilmesi için bir tür gardırop ola-
rak kullanılan sihirli bir eşyadır. Ceviz kabuğu, bavul gibi, elbiseleri taşıma 
amaçlı olarak da kullanılır. Ceviz kabuğu, büyünün, görünmezliğin ve sırrın 
sembolüdür. İçinde değer, saflık ve güzelliği saklar. Bundan kasıt, bizim için 
değerli olan varlıklarımızı, saflığımızı, güzelliğimizi insanların nazarından 
saklamamız gerektiği mesajıdır.

3- Altın yüzük, altın çıkrık, altın makara: Eşyaların altından olması yine 
statünün bir göstergesidir. Altın çıkrık ve altın makara yeteneğin ve sanatın 
varlığını simgeler. Altın yüzük ise evlilik isteğinin sembolüdür.

4- Çorba kasesi: Prensesin kimliğini ima yollu sunduğu bir eşyadır. Pren-
ses, çorba kasesinin içerisine sırasıyla kendine özel altın çıkrık, altın makara 
ve altın yüzük koyarak prensin merakını ve dikkatini çeker. Bu ip uçları sa-
yesinde genç kralın kendisine ulaşmasını sağlar.



 . 105Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

3.9. Zaman

Masal, “Bir zamanlar bir kral varmış.” şeklindeki belirsiz geçmiş zaman 
cümlesiyle başlar. Bu cümledeki kip çekimi, masallarda kullanılan zamanın 
belirsizliğini anlatan bir formdur. Eserin fiktif yapısı muhayyel bir zamanla 
kuşatılmıştır. Ancak, daha önce belirttiğimiz gibi, ülke sınırlarının bir gün-
lük uzaklıkta olmasından, sarayların dar kadrosundan ve ensest evlilik tale-
binden hareketle, eserin itibari yapısının gerçekler zemininin, derebeyliklerin 
olduğu Ortaçağ zamanına denk geldiğini söyleyebiliriz. Bunun dışında takvi-
me bağlı başka bir zaman tespitinde bulunamıyoruz.

Masalda, gerçek zaman dilimleri içindeki gibi, ölçülebilir zaman kulla-
nıldığını da görüyoruz. Örneğin: “… bütün gece yürür”, “… güneş en yük-
seğe, çıkana kadar…”, “… yarım saat içinde tekrar burada ol…”, “… çünkü 
zaman çok çabuk geçmiş ve yarım saati çoktan aşmıştır.”

“Kısa bir süreliğine …” ifadesinde ise, izafi olmakla birlikte, gözlemle-
nebilecek tahmini bir zaman ölçüsü kullanılmıştır.

3.10. Mekân 

Masalı kuşatan mekân muhayyeldir. Coğrafi sınırları belirsiz olan masal 
mekânının, zaman maddesinde yaptığımız kritiğe bağlı olarak Ortaçağ Avru-
pası olduğunu söyleyebiliriz.

Masalda, olayların anlatımına araç olması dolayısıyla ele alınan mekân-
ların, sadece isimleri verilmiş; ayrıntılı özelliklerinden bahsedilmemiştir. Be-
timlemesi yapılmayan mekânlar, dinleyicinin zihninde kişiye özel bir şekilde 
farklılıklar gösterir. Bu farklılıklara rağmen, masalın evrenselliği özelliğine 
uygun olarak mekânların varlığı için dinleyiciler arasında gizli bir tanımlama 
anlaşması oluşur. 

Masaldaki sınırları belirsiz ülkeler ve olayların çoğunun içinde geçtiği 
saraylar, geniş mekânlardır. Sarayların kutlama salonları ve ahırı, dar mekân-
lardır. Figürler bu mekânlardaki konumuna göre statü sahibidirler.

Eserde doğal mekân olarak takdim edilen, korkuları ve cinselliği sim-
geleyen orman da geniş mekândır. Her türlü tehlikeyi içinde barındırmakla 
beraber, otoritenin zulmünden kaçılabilecek yegâne yerdir. Bir de dar mekân 
olarak kullanılan ağaç kavuğu vardır. Ağaç kovuğu, ana rahmi / ana kucağı 
gibidir; prensesin saklanabileceği en güvenli yerdir.

Durumu ne olursa olsun, merkez figür, dar mekânları daha güvenli ola-
rak görür. Dar mekânlar, prenses için sığınma, gizlenme, yeniden kimlik 
oluşturma yerleridir. 

Dar mekânlar, insanların sosyal hayatın risklerinden, bunaltısından ka-
çarak sığındığı mekânları simgeler. Tarih öncesi mağaralara sığınan insanlar, 
günümüzde de toplumsal tehlikeden ve kargaşalardan dar mekânlara kaçarak 



106  . Şerif Oruç

çare aramaktadırlar. Bu evrensel davranış, çoğu masalda olduğu gibi, bu eser-
de de işlenmiştir.

3.11. Değerlendirme 

Allerleirauh masalında ensest ilişkiye ve kadın bedeninin cinsel istisma-
rına devlet ve birey aklı olarak karşı çıkış, kimlik ve kişilik mücadelesi, öz-
gürlük arayışı, statünün yeniden belirlenmesinde zekâ, yetenek ve güzelliğin 
kullanılması ele alınmıştır. 

“Tanrı yasaklamış” sözü, Avrupa’nın tek tanrılı dönemlerini işaret eder. 
Hristiyanlığın yozlaşma karşısında ilkesel duruşu Ortaçağ’da yoğunlaştığına 
göre, masal bu haliyle, Ortaçağ zamanlarının ürünüdür diyebiliriz.

Vaka takdiminde görüldüğü üzere, halk kendi dertlerini, beklentilerini 
üst kimliğin eliyle şekillendirir. İnsanlar, tek erkli yönetimlerde aynı masalda 
olduğu gibi yanlışı ve haksızlığı tanımlarlar; ancak mücadele yerine kaçışı 
yeğlerler. Bu yüzden her dönemde, halk, güçlüler karşısında, onların izin ver-
dikleri şekilde ve izin verdikleri kadar vardırlar.            

Gücün tek elde toplandığı devletlerde, hükümdarın her türlü inancın ve 
toplumsal kuralların üzerinde hareket etmesi, devlet ve toplum yapısını bozar. 
Bu durumda örgütlü hareket etmek gerekir. Ancak masalda da olduğu gibi 
halk doğrudan risk almaz. Onun yerine sorumluluğu üstlenecek kahramanlar 
oluşturur. Bu kahramanlar da yine statünün içinden çıkar. Çünkü bilir ki, 
kendi içinden çıkarsa risk genele yayılır. Bu durumu, masalın itibari yapısına 
indirgeyecek olursak, dinleyici kötüye karşı, danışmanları ve kendini temsil 
eden halkı öne sürmesi gerekir. Ama masalda bu durumu görmediğimiz gibi, 
kötü bile cezalandırılmamıştır. İlaveten iyi otoriteyi temsil eden genç kralda 
da güç zehirlenmesinin emareleri vardır.

Keloğlan masallarında olduğu gibi alt kimliğin kahramanlaştırıldığı ma-
sallar da vardır ve masal sonunda başarılı da olurlar. Dinleyici (halk) bu tür 
masallarda da sorumluluk almaz; kendilerini sorumlu olmayacak şekilde ay-
rıştırırlar. İster Allerleirauh gibi üst kimlik olsun, isterse Keloğlan gibi alt 
kimlik olsun, önce bütün meziyetleri elinden alınır; sonra anlatıcı vasıtasıyla 
olağanüstü özelliklerle donatılarak başarıyı yakalar, mutlu olurlar. Olağanüs-
tü donanımlar halkı sorumsuz kılar. Burada evrensel bir davranışın zekice 
yapılandırılışını tespit ediyoruz. Aslında dinleyici (halk), her şeyin farkında 
ama dikkati başka kişi ve yerlere yansıtarak sorumluluktan kaçıyor.

Sonuç olarak klasik bir halk masalının özelliklerini yansıtan Allerleira-
uh masalının anlatısında, duygusallıktan uzak, tarafsız bir şekilde sade bir 
dil kullanılmış; basit sembollerden yararlanılarak evrensel konu ve temalara 
değinilmiştir. Masalın, Grimm Kardeşler tarafından ahlaki kaygı güdülerek 
yeniden düzenlenerek yayınlanmış olmasından hareketle, kültürel bağlantıla-
rın üstlerinin örtülmesine yol açtığını söyleyebiliriz.



 . 107Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

4. İkinci Masal: Ütelek

4.1. Masalın Adı / Künyesi

Ütelek masalı, Pertev Naili Boratav tarafından derlenmiş ve “Az Gittik, 
Uz Gittik” adlı eserinde, diğer derleme masallarla birlikte yayınlamıştır. Üte-
lek, beyin oğlunun padişah kızına taktığı isimdir. 

Ütelek, “Çok çabuk üşüyen, ateş başından ayrılmak istemeyen...” anlam-
larına gelir. Dolayısıyla, anlatıcı tarafından, masalın anlatıldığı ortama bağlı 
olarak bu isim verilmiş olabilir. Dinleyiciler, özellikle uzun kış gecelerinde, 
ocak başında kümeleşerek masal ve hikâye anlatıcısını ilgiyle takip ederlerdi. 
Diğer bir görüşe göre, Ütelek’in, geceyi dağda bir ağaç kovuğunda geçirmesi 
dolayısıyla üşümüş olmasından hareketle de bu isim verilmiş olabilir.

4.2. Masalın Konusu 

Yasak-Ensest evlilikten kaçış, özgürlük mücadelesi ve kimliğin yeniden 
inşası masalın ana konusudur. Masalda, ana konunun yanı sıra, çok sayıda 
yardımcı konuların da işlendiğini tespit ediyoruz. Bunları maddeler halinde 
belirleyecek olursak:

1-Tek adamlı yönetimlerde sınırsız yetkinin yanlışlığı...

2- Eşlere sadakat ve sözünde durma...

3- Ahlaki ve toplumsal kuralların uygulanmadığı yönetimlerle mücadele 
etme ve bu uğurda her türlü riski göze alma...

4- Sempatikliğin insanları yardımsever kılması...

5- Statünün belirlenmesinde kıyafet ve güzelliğin rolü...

6- Alt kimlik insanlarının görev bilinciyle hareket etmesi...

7- Annenin, nasihat ve uyarı özelliği...

8-Vaka ile doğrudan ilişkisi olmayan insanların silik varlığı...

 4.3. Masalın Teması

Eserin ana teması: Gücün tek elde toplandığı yönetimlerde, güç sahibinin 
ahlaksız buyruklarına boyun eğilmemelidir. Karşı duruş etkili olmuyorsa, 
kötü otoritenin etki alanı terk edilerek özgürlük arayışında bulunulmalı, yeni-
den bir kimlik oluşturularak yeni bir hayat kurulmalıdır. Aksi taktirde devlet 
zafiyete uğrar, toplum bunalıma sürüklenerek inancını ve birliğini kaybeder.

Eserde dinleyiciye mesaj olarak aktarılan çok sayıda yardımcı düşünceye 
de yer verilmiştir. 

Yardımcı konulara bağlı olarak yansıtılan bu mesajların başlıcaları şun-
lardır:



108  . Şerif Oruç

1-Ensest evlilikler, toplum tarafından hoş karşılanmaz; ayıplanır.

2-Zekâ ve yeteneklerimizi kullanarak zorlukların üstesinden gelebiliriz.

3-Özgürlük arayışında kaçış bir yöntemdir, kaçış sırasında gizlenmek 
akıllıca bir yoldur.

4-Statünün belirlenmesinde, zekâ ve yeteneğin yanı sıra, güzellik ve ca-
zibeyi artıran kıyafetler de etkilidir.

5-Annelerin çocuklarıyla ilgili endişeleri vardır. Bu yüzden deneyimle-
rini çocuklarına aktarma çabası güderler ve gerektiğinde bu amaçla çocuk-
larını uyarırlar.

6-İnsanlar, toplumsal hayatın dinamik yönüyle, kendi çevresinde oluşan 
ilgilendikleri olaylar sayesinde ilgilenirler. Vaka ile doğrudan bağlantısı ol-
mayan diğer insan, hayvan ve eşyayı belli belirsiz bir figür olarak algılarlar. 

7-İnsanlar, diğer insanların niteliğine değil, görünüşüne değer verirler.

8-Alt kimliğin karakteristik özellikleri yoktur veya söz konusu etmeye 
değmez. (Gerçeğimsi dünyada, halk, silik figürler olarak vardır. Dinleyici, 
haklarında betimleyici bilgi verilmeyen bu figürleri, gerçek dünyada çevre-
sindeki insanlarla eşleştirir.)                                                                                                 

4.4. Masalın Özeti

Bilinmeyen bir zamanda, ölen karısının vasiyetini yerine getirmek için 
kendi kızıyla evlenmek ister. Kızı bu evliliğe karşı çıkar. Babasını oyalamak 
ve düşünmek için kırk gün izin alır. Kırk gün boyunca düşünür; çare bulama-
yınca, evlik şartı olarak babasından, kendisi için üç tane elbise yaptırmasını 
ister. Padişah kızının istediği elbiselerin birisi inciden, birisi elmastan, birisi 
de kürkten olmalıdır. İsteği yerine getirilen kız, babasının kararından dönme-
yeceğini anlar; önce incili elbiseyi, onun üstüne elmaslı elbiseyi, en üstüne de 
kürklü elbiseyi giyerek gece yarısı dağlara kaçar; bir ağacın kovuğuna sakla-
nır. Ertesi gün, avlanmakta olan memleketin beyinin oğlu, ağaç kovuğunda 
onu bulur. Bir çeşit kürklü hayvan sandığı kızın seslenişi hoşuna gider ve onu 
sarayına götürür. Beyoğlu, Ütelek adını verdiği yaratığın temiz bir yerde ya-
tırılmasını, herkesle birlikte yiyip içmesini emreder. Ütelek, zamanla kendini 
herkese sevdirir.

Beyoğlu, yılda bir düzenlenen panayıra, evlenebileceği bir kız bulmak 
için gider. Ütelek de elmaslı elbisesini giyerek kendisini küçümseyen Beyoğ-
lu’nun ardından gider. Amacı ona bir ders vermektir. Karşısındaki bir masaya 
oturan Ütelek, güzelliğiyle Beyoğlu’nun dikkatini çeker; onunla sohbet eder. 
Beyoğlu, Ütelek’i beğenir ve sever, onunla evlenmek ister. Dünürcü gönder-
mek için Ütelek’in kendisine verdiği adresi arattırır. Ancak adres sahte oldu-
ğu için onu bulamazlar. 



 . 109Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

Sonraki yıl panayıra tekrar giden Beyoğlu, Ütelek’i bu sefer incili elbise-
sini giymiş olarak karşısında bulur ve onun parmağına elmas bir yüzük takar. 
Beyoğlu, panayırdan sonra kızı yine arattırır. Fakat. Ütelek’in verdiği adres 
yine sahte çıkar ve onu yine bulamazlar.

Beyoğlu, üçüncü yıl panayıra yine gider, ancak kızı göremez; eve ge-
lir. Kara sevdaya tutulan Beyoğlu, üzüntüsünden öleceğini zanneder; bütün 
herkesle helalleşmek için onlardan çorba yapıp getirmelerini ister. Getirilen 
hiçbir çorbayı beğenmez. En son Ütelek’in pişirdiği çorba önüne gelir. Çor-
banın içinde, Ütelek tarafından konan yüzüğü bulur. Bu yüzüğün panayırda 
Ütelek’e verdiği yüzük olduğunu anlayan Beyoğlu, onun üstündeki kürk elbi-
sesini kesince, altından çıkan elmas elbiseli Ütelek’i görür ve onunla evlenir.

4.5. Vaka Takdimi (Olayların Tertibi)

Masaldaki olaylar iki bölümde düzenlenmiştir. Birinci bölümdeki olay-
lar, Ütelek’in saraydan kaçışına kadar olan olaylardır. Sonrasında masalın so-
nuna kadar gelişen olaylar ise ikinci bölümde düzenlenmiştir. 

Eserdeki olaylar merkez figürün etrafında gelişir. Olayların sunulması 
sırasında atılan düğümler çözülürken, heyecan çizgisi merak unsuruna bağlı 
olarak alçalıp yükselen bir grafik oluşturur. 

Anlatıcı tarafından tarafsız bir gözle takdim edilen olaylardaki düğüm 
noktaları sırasıyla aşağıdaki gibidir:

1-Padişah karısının ölümü ve vasiyeti: Burada padişahın ne yapacağı 
merak edilir. Padişah, vasiyetin gereği olarak yeniden evlenmek isteyince dü-
ğüm çözülür.

2-Padişahın kızıyla evlenmek istemesi: Kızıyla arasında bir çatışma çı-
kar; çatışma kriz doğurur. Padişah, dinleyicinin gözünde kötü otoriteyi sim-
geler. Dinleyici alınacak olan önlemleri merak eder.

3-Kızın, babasını evlilikten vazgeçirme uğraşı: Padişahın, kırk gün sab-
retmesi ve kızının şartını yerine getirmesiyle düğüm çözülür.

4-Babasının evlilikten vazgeçmeyeceğini anlayan kızın saraydan kaç-
ması: Çaresiz kalan kız, yanına elbiseleri ve hazineden yeterince para alarak 
saraydan kaçar. Böylece, merkez figür açısından, bir düğüm daha çözülürken 
çatışma ve kriz de ortadan kalkar.

5-Padişah kızının dağlara kaçıp bir ağaç kovuğuna sığınması: Kızın bir 
beyin oğlu tarafından bulunması ve himayesine alınmasıyla bu düğüm çözü-
lür.

Vaka takdiminin birinci bölümü burada sona erer, ikinci bölüm baş-
lar. Bundan sonraki olaylar, padişahın ülkesi dışında, başka bir otoritenin 
mekanlarında oluştuğu için padişahın durumuyla ilgili düğüm çözümsüz 



110  . Şerif Oruç

kalır; bu düğüme bağlı merak unsuru, dinleyicinin zihninde devam eder.                                             
6-Ütelek’in Bey konağında himaye edilmesi: Konak sakinleri tarafından ka-
bul edilen Ütelek’in bundan sonra başına nelerin geleceği merak edilirse de 
tahmin edilebilir olayların gerçekleşmesi, merak unsurunun çözümsüz kal-
ması; bu düğüme bağlı merak unsurunun dinleyicinin zihninde giderek orta-
dan kalkmasına ve heyecan duygularının yatışmasına neden olur.

7-Beyoğlu’nun, yılda bir kurulan panayırda, Ütelek’in gerçek kişiliğiyle 
karşılaşması: İki kez gerçekleşen bu romantik karşılaşmalarda, Ütelek, oğla-
nın ilgisini, beğenisini ve giderek sevgisini kazanır. Burada atılan düğümler, 
mutlu sona yaklaşıldığını gösterir.

8-Ütelek’in kimliğinin açığa çıkması: Merkez figür, kaybettiği statüyü 
yeniden elde etmiş, muradına ermiştir. Beyoğlu ve Ütelek’in evliliği gerçek-
leşmiş, mutlu sona ulaşılmıştır.

Açık uçlu sorular şeklinde dinleyicinin zihninde devam eden padişahla 
ilgili düğümün çözümsüz kalması, “Binbir Gece Masallarında” olduğu gibi 
yeni bir masalın konusu olabilecek bir özellik arz eder.	

4.6. Anlatım Formu

Döşeme bölümündeki “Bir varmış bir yokmuş.” tekerlemesiyle masala 
giriş yapılmıştır. Türk

Masallarının ortak özelliklerinden birisi olan bu form, masalın zamanı-
nın ve mekanının sınırlarını bilinmezlikle kuşatır; hayali bir atmosfer oluştu-
rur. Anlatıcı tarafından, bu sihirli tekerlemeyle dinleyici, aynen anlatıcı gibi 
masalın gözlemcisi yapılır; masalın gerçeğimsi yapısındaki olayları ve olay-
lara bağlı unsurları, hâkim bakış açısıyla takip eder. Hayali tahkiye (anlatı) 
ürünü olan Ütelek masalı, dilek bölümündeki “Onlar ermiş muradına, biz 
çıkalım kerevetine” tekerlemesiyle de bitirilir. Bu tekerleme de sihirli bir söz-
dür. Masal sonunda oluşturulan mutluluk, bu sihirli sözle, masalla aynileşmiş 
dinleyici zihnine yansıtılarak yankılanması sağlanır.

Yalın bir ve anlatım kullanıldığını tespit ettiğimiz eserde, bütün olayla-
rın nedenleri, geçmişi ve geleceği anlatıcı tarafından bilinmektedir. Anlatıcı 
bütün bildiklerini hâkim bakış açısıyla dinleyiciye aktarmıştır. Masal figür-
lerinin herhangi bir değerlendirmeye tabi tutulmadığını görüyoruz. Böylece 
dinleyicinin görüş ve düşünceleri yönlendirilmeden dersler çıkarmaları sağ-
lanmıştır. Masaldaki evrensel nitelikteki bu kurallar, ortak bir bilinç oluştu-
rarak dinleyiciyi ortak ahlak kuralları ortak duygu ve düşünceler etrafında 
buluşturur.

Ütelek masalında iyi olanı simgeleyen merkez figür, masalın sonunda 
mutlu sona ulaşır. Genel olarak masallardaki ana figür yoksul ve mazlum-
dur. Ütelek masalında ise ana figür, üst kimlik sahibi birisidir. Bu durum 



 . 111Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

masalların genel özelliklerine uymuyor gibi görünse de Ütelek’in sonradan 
zulme uğrayarak statüsünü kaybetmesiyle masallardaki tiplemeye uygun hale 
getirilmiştir.

Masalda, en çok belirsiz geçmiş zaman üçüncü tekil kişi çekimi kullanıl-
mıştır. Bu çekim formu, anlatıcının olaylara hâkim bakış açısını yansıtır. Yer 
yer rivayet birleşik zaman çekimlerinin kullanılmış olması, anlatıya hayali 
bir derinlik kazandırmıştır. Eserde geniş zaman, şimdiki zaman, istek kipi, 
dilek-şart kipi çekimlerine de yer verilerek dinleyicilerin ilgisi monotonluk-
tan kurtarılmıştır.

Ortaçların (sıfat-fiiller) ve ulaçların (zarf-fiiller) sıklıkla kullanılması 
yoluyla da zengin bir eylemsel tanımlama ve akıcılık sağlanmıştır. Birleşik 
eylemlerin yanı sıra, “Dünya kazan bunlar kepçe”, “İki gözü iki çeşme” vb. 
deyimlerin kullanılmasıyla da anlatım zenginliği oluşturulmuştur.

Masalların genelinde kalıplaşmış olan anlatım formlarının, Ütelek 
masalında da başarılı bir şekilde kullanıldığını tespit ediyoruz. Gerçek-
çi masallardan olmasına rağmen, Ütelek masalında da olağanüstü özel-
likler vardır. Ana figürün etrafında oluşan olayların çoğu olağanüstüdür.                                                
Masallarda sıklıkla kullanılan üçleme kuralı, bu masalda da vardır. Merkez 
figür evlenme şartı olarak kendisi için üç tane elbise yapılmasını ister. Va-
kanın sonunda dinleyici iyiliğin, güzelliğin, toplumsal ve ahlaki kuralların 
tarafında eğitim görmüş biri olarak arzu edilen mesajları benimser.  

4.7. Figürler

Ütelek masalının insan unsurları, hayal edilen bir zaman ve mekânda ya-
şasalar da dinleyicinin zihninde gerçekçi rol oynarlar. Betimleme yapılmadan 
takdim edilen bu insan unsurlarının ana figür dışında kalanları, belli belirsiz 
birer görüntü biçimindedir. Onların görüntüsü ve donanımları, ne  dinleyi-
cinin ne de anlatıcının kendi hayal gücüne bağlı olarak zenginleşir. Merkez 
figürün diğer insan unsurlarından farklı kılan, dikkati üzerinde toplamaya 
aracı olan elbiseleri, takılarıdır. Masalda simgeleştirilerek rol dağıtımı yapı-
lan figürler sırasıyla şunlardır:

1- Padişah (baba): Tek adam otoritesini, mutlak gücü, kötüyü simgeler. Oto-
ritesini kullanırken hiçbir tabu ve yasak tanımaz. Karısının vasiyeti gereğince 
kızıyla evlenme isteğini, toplumsal inanç ve ahlak kurallarına rağmen, gerçek-
leştirmeye çalışır. Yasak-Ensest ilişkinin kızı ve toplum tarafından uygun görül-
memesi, onun için herhangi bir önem arz etmez; kendi arzu ve istekleri doğrul-
tusunda hareket eder. Takıntısının toplumsal huzursuzluğa neden olabileceğinin 
farkında bile değildir, ölen eşine olan sevgisinin dışında olumlu hiçbir yönünden 
bahsedilmez. Masal bitiminde, onun ne yaptığı ve ne yapacağı, açık uçlu sorular 
olarak kalır. Bu yüzden başka bir masalın unsuru olarak karşımıza çıkabilecek 
bir figürdür. Okuyucunun zihninde yaşamaya devam eder. 	



112  . Şerif Oruç

2- Padişahın karısı: Vakanın başlamasına neden olan vasiyetin sahibidir. 
Padişahın sevgisini kazanmıştır. Ölümünden sonra sarayda büyük bir boşluk 
oluşur. Yüzüğü üzerinden yaptığı vasiyetinin gerekçesi ve kastı belli değil-
dir. Gerekçe ve kastı sorgulamayan padişah, ensest evliliği, karısına duyduğu 
sevgiden kaynaklanan bir vefa hareketi olarak görmesine neden olur, kriz do-
ğurucu bir figürdür. Dinleyicinin asıl kızması gereken kişidir.

3- Padişahın kızı (Ütelek): Merkez figürdür. Güzel ve zekidir. Olayla-
rın gelişimi unun hareketlerine bağlıdır. Masalın girişinde kendisine biçilen 
“kurban” rolüne karşı durur. Acele hareket etmez, sabırlı ve düşüncelidir. 
Özgürlük olmazsa olmazıdır; özgürlüğü tehlikeye düşünce her türlü riski 
göze alarak önlem alır. Saraydan bilinmezliğe kaçma hikayesi, onun rastgele 
davranmadığını gösterir. Yeniden bir kimlik arayışına girer ve başarılı olur. 
Statüsünü yükseltme sürecinde aklını ve güzelliğini kullanır. Onun etrafın-
da gelişen olaylara bağlı olarak atılan her düğüm, merak duygusunu artırır, 
heyecanı tırmandırır. Dinleyici, Ütelek’in duygularıyla empati geliştirir. Bu 
aynileşme, masalın bitiminde yaşanan hak edilmiş mutluluğun, Ütelek’ten 
daha fazla pay sahibi olan dinleyicinin duygusal ortaklığı sonucunu doğurur.

4- Beyoğlu: Babasının silikleştiği bir beylikte otoriteyi temsil eder. Padi-
şahın aksine gücü iyilik yönünde kullanır. Ütelek’in ona olan meylinden ha-
reketle, fiziksel özellikleri yönüyle de beğenilen bir tip olduğu anlaşılır. Ava 
ve eğlenceye meraklıdır; giyinip kuşanmayı, süslenmeyi sever. Kara sevdaya 
tutulunca güç ve zenginliğin, onun için, hiçbir değeri kalmaz; bu yüzden din-
leyicinin sempatisini kazanır. 

5- Beyoğlu’nun anne ve babası: Hayatın her döneminde çıkan / çıkabile-
cek tiplerdir. Oğullarının derdiyle yakından ilgilenirler. Anne figürü, baba fi-
gürüne göre oğluna daha yakındır; oğlunun sırdaşı ve yönlendiricisidir. Üte-
lek’i oğluna karşı korumaya çalışması, anne figürünün mazlumun yanında 
olduğunu gösterir. 	

6- Diğer insan unsurları: Saray ve konak çalışanları, akraba, dost ve 
arkadaşlar, panayır kalabalığını oluşturanlar olmak üzere çok kalabalık bir 
kadrodur. Oldukça silik tiplerdir. Saray dışındakilerin varlığından bile söz 
edilmez; bu hayaletimsi insan unsurları, mekân adlandırmasına bağlı olarak 
dinleyici tarafından hissedilerek masala yerleştirilirler. Anlatıya fon oluştu-
ran saray çalışanlarının bir kısmı da yine hayali varlıklar olarak vardır. Çok 
azı sadece görev adamlığı rolüyle algılanmaktadır.

4.8. Eşyalar

Eserdeki eşyalar da diğer bütün gerçekçi masallarda kullanıldığı gibi ol-
dukça gerçekçi ve işlevseldir. Düzenlenen olayların gerçekliğine bağlı olarak 
gerçek hayattakine uygun bir algıyla biçimlendirilmiştir. 

1- Yüzükler: Masalda kullanılan elmas yüzükler, zenginliğin ve statü-



 . 113Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

nün sembolleridir. Bu yüzükler, halka, yüksek zümrenin varlığını ve ulaşıl-
mazlığını hissettirir. Yüzükler aynı zamanda süslenmede kullanılan pahalı 
eşyalardır. Dikkat çekicidirler, saygınlık oluştururlar.

2- Elbiseler: Eserdeki inciden yapılmış elbise ve elmastan yapılmış elbi-
se ile bunların varlığını örtmeye yarayan kürkten yapılmış elbisenin toplam 
sayısı üçtür. Bu sayısal kodlama, Ütelek masalının, masalların genel özellik-
lerini yansıttığını gösterir. Bu elbiselerin inci ve elmastan olanları, merkez 
figürün güzelliğini tamamlar. Elbiseler ulaşılmazlığın bir ifadesi olarak mer-
kez figürü farklılaştırır, cazibesini artırır. Kızın bu göz kamaştırıcı elbiselerle 
donatılmış güzelliği, hayvan postlarından yapılmış elbise ile örtülünce statü, 
dinleyicinin seviyesine, hatta seviyesinin altına indirilmiş olur. Böylece üst 
kimliği kendi seviyesinde gören dinleyici, hayalen de olsa bir tatmin duygusu 
yaşar; masal sonunda ulaşılan mutluluk dinleyiciye de geçer. Bu durum, ger-
çek dünyadaki statü ve halk arasındaki ilişkilerde de görülür.

3- Şal: Giyimi, daha etkili hale getirmek, süslenmek için aksesuar olarak 
kullanılır. Tıpkı elbiseler gibi statüye işaret eder. 

4: Saat: Burada ilginç olan eşya saattir. Cep saatinin kulanım zamanla-
rıyla masalın gerçekler zemini ve zamanı arasında uzunca bir zaman farkı 
vardır. Masalın gerçekler zemininin Selçuklu sonrası beylikler dönemi olma 
ihtimali büyüktür. Cep saati ise 19. yüzyıldan itibaren yaygınlaşmaya başla-
mıştır. Bu durumda en az dört yüz-beş yüz yıllık bir zaman sıçramasıyla kar-
şılaşıyoruz. Öyleyse, cep saatinin masala sonradan eklenmiş olması gerekir.

5- Ustura: Genellikle traş gereci olan usturanın, masaldaki kullanım 
amacı farklıdır. Kürk elbisenin içinde saklanan kızın gerçek kimliğini açı-
ğa çıkarmak isteyen Beyoğlu, usturanın keskinliğinden yararlanır. Beyoğlu, 
kürkün altındaki güzelliği ortaya çıkarırken bıçak vb. başka bir gereç kul-
lansaydı, belki de Ütelek’e istemeden de olsa zarar verebilirdi. Beyoğlu’nun 
elinin alışık olduğu usturayı kullanması, onun neyi, nasıl yapacağından emin 
olduğunu gösterir.

6- Masa ve mutfak gereçleri: Bu eşyalar, gerçek hayatta kullanılan eş-
yalarla aynıdırlar. Çorba tası, kaşık, tava, tencere yemek yapma, yemek ser-
vis etme, yemek yeme faaliyetlerinde kullanılırlar. Dış mekânda kullanılan 
masa, Ütelek ile Beyoğlu’nun panayırda birbirine yakınlaşmasını, evliliğe 
giden yolda muhabbetin oluşmasını sağlayan eşyadır.

4.9. Zaman

Masal başlangıcındaki “Bir varmış, bir yokmuş” tekerlemesi, olayların 
muhayyel bir zaman içinde geçeceği mesajını verir. Anlatıda bu şekilde var 
edilen bilinmezlik içinde, başka zaman dilimleri de vardır. Söz konusu bu 
zamanlar, ölçülebilir olsun ya da olamasın, gerçek zamanlardır.



114  . Şerif Oruç

Eserde kullanılan “bir gün, kırk gün, otuz dokuzuncu gece, gece yarısı, 
sabah, sene, ilk gün, bugün, ertesi sabah, sabahleyin, o gün, bir zaman, biraz 
sonra, bir sene, ertesi sene, erkenden, kırk gün, kırk gece” ölçülebilir nitelik-
teki gerçekçi zaman ifadeleridir. Bu ifadeler, hayali bir zamanla kuşatılmış 
olayları, dinleyicinin gerçekçi bir algıyla yaşamasını sağlar. 

Beyoğlu’nun cep saati kullanımıyla bir zaman sıçraması meydana ge-
tirilmiştir. (bkz: eşyalar bölümü, saat maddesi) Zaman sıçraması, masalın 
anlatımında güncelleme yapıldığını gösterir. Bu da sözlü edebiyat geleneği 
olan masalların, tahkiye başlangıcından günümüze kadar değişerek, gelişe-
rek ulaştığını gösterir.

4.10. Mekân

Eserin başlangıcında söylenen tekerlemenin sihriyle, adeta bir sis per-
desini aralıyormuşçasına muhayyel mekânın kuşattığı masal atmosferindeki 
yerlerin hepsi gerçekçi mekânlar olarak takdim edilmektedir. Vaka anlatımına 
yardımcı unsur olarak ele alınan bu mekânların betimlemesi yapılmamıştır. 
Sadece isimlendirilmesi yoluyla varlığından haberimiz olan bu yerler, bilgi 
ve birikimi nispetince dinleyicinin /okuyucunun zihninde şekillenmektedir.

Masalda padişahın hüküm sürdüğü ülke, merkez figürün kaçışı sırasın-
da izini kaybettirerek saklandığı dağ ve beylik hakimiyetindeki yerler geniş 
mekânlardır. Padişah ve beye ait bu mekânlar, iki ayrı hakimiyet bölgesidir. 
Özgürlüğün ve başkaldırışın sembolü olan dağ dışındaki mekânlardaki mesa-
feler, olması gerektiğinden daha kısadır. Masaldaki ülke ve beylik sınırlarının 
bir günlük uzaklıklarla anlatılması, mekân takdiminin anlatıcı ve dinleyici 
tarafından önemsenmediğini gösterir.

Saray, saray bahçesi, saray odaları, kovuk, konak, konak yemekhanesi 
ve panayır dar mekânlar olarak ele alınmıştır. Dar mekânlar içinde en dikkati 
çekeni, ağaç kovuğudur. Kovuk özgürlük arayışında sığınılan yerdir. Bu du-
rum insanların dara düştüğünde, otoriteye karşı geldiğinde, doğanın sunduğu 
ortamları korunak olarak kullanmasının göstergesidir.

Gerek geniş mekânlar. Gerekse dar mekânlar, masaldaki insan unsur-
larının statülerini belirlerler. Özgürlük ve kimlik arayışın içindeki merkez 
figür, bu mekânların hepsinde vardır. Diğer insan unsurları ise bu mekânların 
içinde yetkisi ve gerektiği kadar vardır.

4.11. Değerlendirme

Sözlü edebiyat geleneği olan masallarda, dinleyici konumundaki halk, 
özgürlük, adalet…vb. İsteklerini üst kimlikler eliyle gerçekleştirir. Bu durum 
halkın sorumluluktan kaçtığını, risksiz bir hayat yaşamak istediğini gösterir. 
Bu masalda da tek adam otoritesinin yanlışlarına karşı çıkan en güçlü ses 
Ütelek’tir. Her ne kadar iyi otorite olsa da Beyoğlu’nun yanlışlarıyla uğraşan 



 . 115Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

ve onu hizaya getiren de yine Ütelek’tir. Ütelek’e yardımcı olan anne figürü 
de yine üst kimlik olarak karşımıza çıkar. Ütelek’in başarılı ve mutlu olması, 
onunla aynileşen dinleyicinin en büyük arzusudur.

Masalda aktarılmak istenen mesajlardan birisi de tek adamlık şeklinde 
oluşturulan otoritenin kendi istek ve arzuları söz konusu olduğunda toplum-
sal kuralları çiğneyebileceğidir. Otoriteye karşı duruş, Ütelek’in özgürlük ve 
yeniden kimlik oluşturma yoluyla gerçekleşir. Burada en büyük koz güzellik 
ve estetik, zekâ ve yetenektir. Yani muhtemelen daha kötü muamelelere mu-
hatap olan halk (dinleyici) başkaldırmaz. 

Netice olarak, Ütelek masalının konusunu günlük hayattan alan bir ger-
çekçi masal olduğunu söyleyebiliriz.

5. Sonuç

İncelediğimiz Alman ve Türk masallarında vakaya ilahi bakış açısıyla 
gözlemci olarak bakan masal anlatıcılarının üslupları ve masalların unsurları 
arasında çok büyük bir benzerlik ilgisi vardır. Her iki masalda da aynı konu-
lara bağlı aynı mesajlar verilmiş; zaman, mekân ve figürler, büyük oranda 
aynı bakış açısıyla tanımlanmış; olaylar benzer bir şekilde sunulmuştur. Bu 
yüzden masalların aynı kaynaktan oluştuklarını söyleyebiliriz.

“Konusunu Günlük Hayattan Alan Masallar” ya da “realist masallar” 
sınıfına giren “Allerleiauh” ve “Ütelek” masalları, gerçekçi anlatımlarıyla da 
benzerdirler. Türk ve Alman masallarında üçleme kuralına uygun anlatım-
lar vardır: Alman masalında üç kez balo düzenlenmesi ile Türk masalında 
panayıra üç yıl boyunca üç kere gidilmesi arasında paralellik vardır. Türk 
kültüründe panayır eğlencenin ve tanışmanın yanı sıra ticaret amaçlı açık 
mekanlardır. Balo ise, tanışma ve eğlenme, statü oluşturma mekânlarıdır. 
Ütelek masalında elbise sayısı üçtür. Allerleirauh masalında ise üst elbise (pe-
lerin) ilavesiyle elbise sayısı dörde çıkarılmıştır. Bu anlatı, üçleme kuralına 
aykırılık oluşturur. Her iki masal arasındaki farklardan biri olan bu anlatı, 
etkileşim açısından Türk masalını önceller. 

Allerleirauh masalı ve Ütelek masallarındaki kral ve padişah figürlerine 
bağlı olarak oluşturulan düğümlerin çözümsüz bırakılması, çözümün dinle-
yici zihninde devam etmesine yol açmıştır. Sanki işlevselliğini yitirmeyen 
bu figürler, başka masallarda da karşımıza çıkabilecekler gibidir. Bu durum 
bize “Bin bir Gece Masallarındaki” anlatımda devamlılığı çağrıştırır. Anla-
tım tekniği açısından masallar arasında etkilenme yönünün doğudan batıya 
olduğunun delilidir.

Masalların merkez figürlerinin dolayısıyla masal isimlerinin anlamları 
farklıdır. Her türlü kürk anlamına gelen Alerleirauh, adını bütün hayvanların 
kürklerinden yapılmış olan üst elbisesinden almaktadır. Bütün hayvanların 
kürklerinden yapılmış bir elbise, insanoğlunun doğaya karşı acımasızlığını 



116  . Şerif Oruç

gösterir. Ütelek ise adını, dağların soğuk ortamından almaktadır. Belki de 
kışın üşüdüğü için ocak başında oturmayı seven insanlardan biri olarak dü-
şünülmüştür. Ocak başları, üşümüş dinleyicilere masal anlatmak için uygun 
ortamlardır. Ocak başında oturan insanlar birbirine daha yakın oturdukla-
rından, anlatının duygu atmosferi, etkileşim yoluyla bütün dinleyiciyi etkisi 
altına alır. Modern tiyatro, şiir dinletisi…vb. sunumlarda kullanılan bu usul, 
anlatının başarısına katkı sağlar.  Dolayısıyla, anlatıcı tarafından, masalın 
anlatıldığı ortama bağlı olarak bu isim verilmiştir de diyebiliriz. 

Freud’a göre masallar, bastırılmış arzu ve isteklerin düş biçiminde ortaya 
çıkmış halidir. Kötüyü temsil eden “hain” tiplemesindeki kral ve padişahın 
kendi kızlarıyla evlenme istekleri, bu hale örnektir. Farklı olarak kral, sadece 
vasiyetin gereği olarak değil, duyduğu aşk yüzünden de bu evliliği ister. Pa-
dişah ise, vefa duygusuyla hareket eder ve evlenmeyi vasiyetin gereği olarak 
ister. Bu durum ahlaki yozlaşmanın batı toplumlarında daha fazla olduğunu 
gösterir. Ahlaki yozlaşma, Tanrı’nın yasaklamasıyla önlenmeye çalışılır. Bu 
tür dini bir kaygının anlatıda kullanılması, masalların evrensel kurallarına 
aykırıdır.                                                                                                                                                     

İncelediğimiz ve karşılaştırmasını yaptığımız masallarda, gardırop ve 
bavul olarak kullanılan ceviz kabuğunun dışında, olağanüstülük yoktur. 

Ütelek masalının girişinde ve bitiminde söylenen tekerlemeler, Allerlei-
rauh masalında görülmez. Bu iki masal arasındaki önemli farklardandır. 

Alerleirauh’un, kaçtıktan sonra, itilip kakılan bir hizmetçi olarak kabul 
görmesine karşılık, Ütelek, bey konağında temiz bir ortamda herkesle birlikte 
yiyip içme hakkına sahip bir şekilde himaye görmektedir. Davranışlardaki bu 
farklılık, Türk ve Alman kültürü arasındaki farklılıklardandır.

Sonuç olarak masalların genel özelliklerini yansıtması açısından asıl 
olan Türk masalı olduğunu değerlendiriyoruz. Etkilenen Alman masalının 
/ masallarının Türk edebiyatındaki varlığı ve etkileri ise modern zamanlar-
da gelişen matbuat teknik ve oluşumlarına bağlıdır. Çokça yapılan çevirilere 
bağlı olarak dinleyicinin, okuyucu haline dönüşmeye başladığı bu dönemler-
deki tersine etkileşim ayrı bir saha araştırmasına konu olmalıdır. Masalların 
gerek doğudan batıya gerekse batıdan doğuya etkileşimi kültür aktarımı ve 
etkileşimi yönüyle, evrensel düşünme ve duymayı sağlar. Böylece insanlık, 
birlikte hareket ederek olaylar karşısında aynı tepkileri gösterir.



 . 117Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

6.Kaynakça

Aslan, S., Koçal, V. (2018). Doğu-Batı uygarlıkları ayrımı bağlamında Türkiye ve Avru-
pa göçmen politikalarının tarihsel temelleri üstüne karşılaştırmalı bir çalışma. 
Dicle Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 8 (15), 1-32.

Bettelheim, B. (1983). Kinder brauchen Märchen, Deutschen Taschenbuch Verlag, 6., 
Stuttgart, s. 12. 

Boratav, P.N. (1969). Az Gittik Uz Gittik, Bilgi Basımevi, Ankara, S.210-217.

Boratav, P.N. (1982). 100 Soruda Halk Edebiyatı, 4. Baskı, Gerçek Yayınları, İstanbul, 
s. 80.

Boratav, P.N. (1982). Zaman Zaman içinde, Adam Yayınları, 1982, İstanbul, S. 14.

Boratav, P.N., Eberhard, W. (1953). Typen Türkischer Volksmärchen, Franz Steiner 
Verlag GMBH, Wiesbaden, , S. 11.

Grimm, B.(1956). Deutsche Sagen, Winkler-Verlag, München, S. 8.

Grimm, B. (1979). Kinder- und Hausmärchen, gesammelt durch die Brüder Grimm, 
erster Teil, Insel Taschenbuch, Frankfurt am Main. 

Grimm, B. (1969). Märchen der Brüder Grimm, Mit Illustrationen von Josef Hegen-
barth, Müller u. Kiepenheuer, Insel - Verlag Anton Kippenberg, Leipzig .

Helimoğlu, Y.M. (2013). Masallar ve eğitimsel işlevleri. Ankara: Eğiten Kitap, s.2-16.

Klotz, V. (1987). Das europäische Kunstmärchen, DTV (Deutsche Taschenbuch Ver-
lag),München, S. 12.

Lüthi, M. (1975) Volksmärchen und Volkssage: Zwei Grundformen enzählender Di-
chtung, Dritte, durchgesehene Auflage, Francke Verlag Bern u. München, S. 9.

Nissen, W. (1984). Die Brüder Grimm und ihre Märchen, Mit einem Vorwort Prof.Dr. 
Rolf Wilhelm Brednich, Vandenhoeck - Ruprecht in Göttingen, S. 8.

Panzer, F. (1973). “Märchen” in: Wege der Märchenforschung, herausgeben von Felix 
Karlinger, Darmstadt, S. 84.

Spies, O. (1967). Türkische Märchen, Düsseldorf - Köln, S. 308.

Ölçer, Ö. (2017). Masal mekânında kadın olmak. Masallarda toplumsal cinsiyet ve 
mekân ilişkisi. Ankara: Geleneksel Yayıncılık, s. 7.

Sakaoğlu, S. (1973). Gümüşhane Masalları, Metin Toplama ve Tahlil, Atatürk Üniver-
sitesi Yayınları No: 298, Sevinç Matbaası, Ankara, S. 4.

Sever, S., Karagül, S. (2014). Oğuz Tansel’in derleyip yazdığı masal kitaplarında yer 
alan sözvarlığı öğelerinin incelenmesi. Dergipark. 20(77), 173-188.

Strehlow, R. (1985). Die Bedeutung der Grimmschen Märchen für die Erziehung von 
Kindern, - Mit einem Geleitwort von Prof.Dr. Rainer Winkel, S. II.)      



118  . Şerif Oruç

Tezel, N. (1990). Türk Masallan I, Kültür Bakanligi Yayinlan, Ankara, S. 6.

TDK Güncel Türkçe Sözlük, https://sozluk.gov.tr/ [14.07.2025] 

Wahrig, G. (1980). Deutsches Wörterbuch, Mosaik Verlag, s. 2462.



Bölüm 7

XVIII. YÜZYIL RUS EDEBİYATINDA TARİHSEL 
BİLİNCİN OLUŞUMU

Ayten Demir Çakıroğlu 1

1  Arş. Gör. Dr. Ayten Demir Çakıroğlu, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, 
Batı Dilleri ve Edebiyatları Bölümü, Rus Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı,  ORCID 
ID: 0000-0002-5801-366X



120  . Ayten Demir Çakıroğlu 

Pozitif bir bilim olarak kabul edildiği XIX. yüzyıla kadar tarih, bir bil-
gi ve bir anlatı türü olarak değişik şekillerde ifade edilegelmiştir. Günümüz 
edebi kalıplarının ve sınırlarının henüz olgunlaşmadığı zamanlarda tarih bil-
gisi ve kurmaca iç içe geçerek anlatılarda yer almıştır. Antik destanlar ile 
başlayan edebiyat, her dönemde büyük oranda geçmişe dönüktür ve zamanın 
tarihsel içeriğini barındırır. Bu eserlerde yer alan mitolojik imgelerde de ça-
ğın tarihsel içeriğinin sanatsal bir gelişimi söz konusudur. Aynı şekilde belirli 
dönemlerde kaleme alınan yıllık ve kronikler de geçmiş yaşama dair önemli 
veriler sunar. Edebiyatın sınırlarına dâhil olan tüm bu eserler tarihsel içerikli 
olmalarına karşın, “onların günümüz anlamıyla tarihsel türler olarak kabul 
edileceği anlamına gelmez” (Kojinov, 1966). 

Dünya edebiyatı içerisinde hemen her dönem zengin anlatılarıyla öne 
çıkan Rus edebiyatında tarihselliğin gelişiminde de tarih ve edebi anlatının 
iç içe geçtiği eserler öne çıkar. X.-XII. yüzyıllarda geçen olayları konu edi-
nen “Geçmiş Yılların Hikâyesi” (Povest vremennıh let) ve yine XII. yüzyılda 
kaleme alınan “İgor Alayı Destanı” (Slovo o polku İgore) gibi tarihsel edebi 
eserler bu anlamda alanın ilk basamaklarını oluşturur. Ayrıca çeşitli yıllarda 
kaleme alınmış yıllıklar, tarih yazımının yanında eski Rus edebiyatının da ilk 
örneklerini sunar. Nitekim bu eserlerin büyük bir bölümü, çeşitli zamanlarda 
ortaya çıkan nüshalarında da görüldüğü üzere, tarihi bilgilerin yanında kurgu 
ve sanatsal bir anlatıma da yer verir.  

 Diğer taraftan Rus edebiyatında tarihselliğin gelişimi ülkedeki iç dina-
mikler ile doğrudan bağlantılı olmakla beraber Avrupa ülkelerindeki geliş-
melerden de soyut tutulamaz. Nitekim Rus edebiyatında yeni bir tarih felse-
fesi oluşumunun Avrupa paralelinde gerçekleştiği görülür. Bunun yanında 
Rus milletinin kendi tarihine olan ilgisinin uyanışı ise XVIII. yüzyılda ger-
çekleşen toplumsal olaylarla sıkı bir ilişki içerisindedir. I. Petro (1672-1725) 
döneminde Rusya’ya tarihsel bir benlik kazandırmak adına yapılan dönüşüm 
hareketi ile elde edilen ulusal deneyim, Rus toplumunda geleceğe daha gü-
venle bakma isteğini güçlendirir. Bu güvenin temelinde ise Rusya’nın kahra-
manlıklarla dolu geçmişi yer alır. Gerçekleşen “bu büyük başkalaşım” ulusal 
ve vatansever duyguları da perçinler, ulusun öz potansiyelini seferber etme 
eğilimi artar. Dönemin toplumsal bilincinin merkezinde devletin bütünlüğü 
giderek daha fazla yer almaya başlar (Makogonenko, 1981 : 3-65).

Günümüzde unsurları somut olarak ifade edilen tarihsel edebi türün, 
XVIII. yüzyılın son çeyreğinden başlayarak XIX. yüzyılda olgunlaştığı söy-
lenebilir. Yukarıda da ifade edildiği üzere, bu döneme kadar olan eserlerde 
tür olarak tarih yazımı ve edebiyat iç içe geçmiştir. Bu durum dönemin ya-
zarlarının tarihçi ve edebiyatçı kimliğini bir arada barındırmasının da bir so-
nucu olarak çıkar karşımıza. Buna karşın, XVIII. yüzyıl çerçevesinde kaleme 
alınan eserler, tam olarak tarihsel kabul edilmez. Batı Avrupa’da olduğu gibi 
saf biçimleriyle sanatsal tarihsellik olarak adlandırılan türler, XVIII. yüzyıl 



 . 121Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

edebiyatında nadirdir ve bunlar iç içe geçmiş durumdadır (Petrov, 2006:14). 
Bu noktada gerçek anlamda tarihsel edebiyatın Rusya’daki başlangıç nokta-
sına dair net bir söylemde bulunmak zordur. Bununla birlikte, Aleksandr S. 
Puşkin’in (1799-1837), 1785 yılında kaleme aldığı “Boris Godunov”un Rus 
edebiyatında ilk tarihsel eser olduğu yönünde yaygın bir görüş mevcuttur 
(Makogonenko, 1981:3-65). Buna karşın, G.P. Makogonenko, bu alana yöne-
lik önde gelen çalışmalardan biri olan “Rus Edebiyatında Tarihselliğin Olu-
şum Tarihinden” (İz istoii formirovaniye istorizma v Russkoy literatüre) baş-
lıklı makalesinde “Puşkin’in söz konusu eserine kadar olan süreçte, XVIII. 
yüzyıl edebiyatçılarının, tarihselliğin oluşumuna zemin hazırlayarak katkı 
sağladıklarını ve Puşkin’in boş bir alanda çalışmaya başlamadığını” (Mako-
gonenko, 1981:3-65) ileri sürer. Puşkin’den başlayarak özellikle XIX. yüzyıl 
Rusya’sında ortaya çıkan tarihsel edebi eserler dünya edebiyatının seçkin ör-
nekleri arasında kabul edilir. Söz konusu eserlerin ortaya çıkmasını sağlayan 
zeminde XVIII. yüzyıl edebiyatı sınırları içerisinde yer alan N.İ. Novikov, 
A.N. Radişçev, N.M. Karamzin gibi isimler özellikle önemli bir yere sahiptir.

XVIII. yüzyıl Rus edebiyatında tarihselliğin gelişimini, söz konusu ma-
kalesinde ayrıntılı olarak ele alan Makogonenko, bu dönemde, bireyin dünya 
görüşünü belirleyen aydınlanma düşüncesinin alana etkisi hakkında önemli 
argümanlar sunar. Ünlü araştırmacı, Aydınlanma ideolojisi, metodolojisi ve 
felsefesinin eleştirel algısının Rus edebi hareketindeki tarihselliğin özgün-
lüğünü belirlediğini savunur. Ayrıca, dönemin yazar ve şairlerinin kendi ta-
rihsel kavramlarının gelişimine giden bireysel yolda, Avrupa’nın toplumsal 
“ilerleme” fikri ile Rus ulusal bilincinde yer alan metafizik dünya görüşü-
nün diyalektiğinin önemine dikkat çeker.  Johann G. Herder’in (1744-1803) 
“zamanın ruhu” ve “halkın ruhu” teorisinin G.R. Derjavin, N.M. Karamzin, 
A.N. Radişçev’in eserleri üzerindeki önemli etkisinin göz ardı edilemeyece-
ğini ifade eder (Makogonenko, 1981:3-65).

Tarihsel edebiyatın tohumlarının atıldığı bu karmaşık sürecin eserle-
rinde tarihsellik, genellikle bir yan özellik olarak yer alır. Yüzyıl boyunca 
gerçekleşen düşünsel hareketler doğrultusunda farklı özellikler kazanarak 
ilerleyen tarihsellik kavramının dönemin eserlerindeki yansıması, genel bir 
sınıflandırmaya gidilerek kategorize edilmeye çalışılacaktır.

XVIII. yüzyıl edebiyatının ilk çeyreğinde “tanrısal/ilahi tarihsellik” 
olarak ifade edilen, ideolojik temeli, İncil tarihçiliği ve gnostik öğretilerden 
oluşan bir tarihsellik söz konusudur. Rus yazarlar için, “sosyalist gerçekçi-
lik” yönteminin benimsendiği döneme kadar felsefi ve tarihsel bir paradigma 
olarak varlığını devam ettirecektir. Bu tarihsellik biçimi yüzyıl edebiyatın-
da, birçok yüksek edebi türde görülür. Özellikle mason yazarların ve kilise 
liderlerinin eserlerinde sıkça rastlanan bu tarihsellik zamanla rasyonalist bir 
tarihselliğe dönüşmeye başlar. 



122  . Ayten Demir Çakıroğlu 

Yüzyılın ikinci çeyreğine doğru ilahi tarihselliğin yerini alamaya baş-
layan “rasyonalist tarihsellik”, tarihselliğin ilk seküler biçimi olarak ortaya 
çıkar. İnsanı ve insan doğasını zaman içinde değişmeyen, tüm milletlerden 
ve çağlardan insanlar için ortak olan bir tarihsel süreç kavramı benimsenir.

Yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkan “yeni tarihsellik” kavramı, Ge-
lişim Teorisi ve bireysellik fikirlerine dayanan, temelde varlık ve bilinç 
kavramlarını tarihselleştirir. Yüzyılın ortalarında önde gelen birçok yazarı 
etkileyen yeni tarihsellik atılımı, aydınlanma hareketinin, önceki tarihsel dü-
şünce paradigmalarının ötesine geçerek daha yanıtlanabilir sorular sorduğu 
alanlarda kendini gösterir. Bunlar; dil, şiir, devlet, hukuk, doğa tarihî gibi 
kavramların doğuşu ve özgünlüğü ile bu kavramların tanımının derinlemesi-
ne incelenmesini içerir.

Yüzyılın son çeyreğine damga vuran “romantik dönem öncesi tarihsel-
lik” ise aydınlanmacıların kutsal tarih kanonlarını geride bırakan, merkeze 
devletler, medeniyetler ve kültür tarihini alan yeni tarihsellik ilkesinin kaza-
nımlarına barok ve klasisizmin konularını dâhil etmesinin bir sentezi olarak 
ortaya çıkar. Bu doğrultuda, antik ulusal mitoloji yeniden bir edebi mater-
yal haline gelir. Edebiyatı büyük oranda ulusal temalar şekillendirir (Petrov, 
2006:13-14).

Rus edebiyatında tarihselliğin gelişim aşamalarının yukarıda verilen şe-
masının, edebiyat pratiğine tam bir kronoloji ve içerikle uyuştuğunu söyle-
mek zordur. Kaleme alınan eserler yukarıda yer verilen dönemlerin kesişim 
aşamalarında ortaya çıkabildiği gibi, birden fazla tarihsellik biçimini de ba-
rındırabilir. Nitekim XVIII. yüzyıl edebiyat tarihi; od, şiir ve trajedi yazar-
larının tarih bilimsel kavramları, dört tür tarihselliğin bileşimi ile oluşturul-
muştur (Petrov, 2006:14). Yüzyılın ilk tarihsel özellikler barındıran eserlerde 
de farklı tarihsellik türlerinin etkileşime girdiği görülür.

18. yüzyıl Rusya’sında bilimsel bir yaklaşım, özgün edebi ve estetik bir 
düşünce olarak tarihselliğin gelişimi, ulusal tarihin edebiyata hâkim olma 
düşüncesi üzerine kurulmuştur. Bu dönemde kaleme alınan mektup, şiir, in-
celeme, makale, sosyo-politik konulu yazılar tarihsellik düşüncesinin edebi 
alana yansımalarının ayak sesleri olarak kabul edilebilir. Tarih, vatan, ulus 
gibi kavramların edebiyata dâhil olma sürecinde bu eserlerin oluşturduğu ze-
min oldukça önemlidir. 

XVIII yüzyılın ilk yarısı düşünsel yaşamında ve yazınında önemli bir 
yere sahip olan Feofan Prokopoviç (1681-1736), tarihsel edebiyata katkıda 
bulunan ilk isimlerden biridir. Poetika (Poetika-1705) ve Retorik (Ritori-
ka-1706-1707) eserlerinin yazarı olan Prokopoviç’in söz konusu eserlerini 
tarihsel alana dâhil eden temel unsur, metinlerinin barındırdığı mitolojik 
öğelerin yanında bu eserlerde tarihselleştirici ve bireyselleştirici bir yöntem 
kullanmasıdır. Yazar birçok teorik açılımda antik edebiyattan alınmış örnek-



 . 123Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

lemelere yer verir. Olguların oluşumunu açıklığa kavuşturma amacı güden 
bu metinler şiirin ortaya çıkışı, terimlerin kökeni gibi konuları tarihsel bir 
perspektifle sunar. Sanat (edebiyat) ve bir bilim olarak tarih arasındaki farklı-
lıklara eğilir (Kulakova, 1968:7).

Prokopoviç’in yanında, dönemin önemli edebiyatçılarından biri olan 
A.D. Kantemir (1708-1744) de 1730’larda Rus edebiyat-tarih düşüncesi bağ-
lamında önemli bir farkındalığa sahiptir. “Tarihsel Notlar” (İstoriçeskiye 
izvestiya) olarak kaleme alınan dokümanlarda Rus yazar ve eserlerine dair 
bilgilere yer verir. Rusçada kullanılan yabancı kelimelerin yanına eklediği 
tarihsel bilgiler bu dönem için yeni bir faaliyet alanıdır (Fu Hen, 2021:133). 
Ayrıca bu eserde özellikle batı edebiyatından alıntılar yer alır. Edebiyatın (şi-
irin) gelişiminde tarihsel dönemleri ve yazarlarını “eski ve yeni” olarak ikiye 
ayırmıştır. L.İ. Kulakova’ya göre bu farkındalık, sadece Kantemir’in tarihsel 
ve edebi görüşlerinin oluşumunda değil, aynı zamanda 1730’larda Rusya’daki 
tarihsel ve edebi fikirlerin gelişiminde de önemli bir dönüm noktasını oluştu-
rur. İki dönemin seçimi, Avrupa edebiyatının tarihsel gelişimine dair de açık 
bir perspektif ortaya koyar (Kulakova, 1968:198). 

Bu dönemde, XVIII. yüzyıl edebi türleri arasında yer alan mektup şiir 
türünde (epistol) kaleme alınan iki eser, Prokopoviç ve Kantemir’in yukarıda 
yer alan atılımlarından sonra sürecin gelişimine katkıda bulunur. V.K. Tredi-
yakovski’nin (1703-1768) “Rus Şiir Sanatından Apollon’a Mektup” (Epistola 
ot Rossiyskiya poyezii k Apollinu- 1735) ve A.P. Sumarakov’un (1717-1777) 
“Şiir Sanatı Üzerine Bir Mektup” (Epistola o stihotvorstve -1748) eserleri, 
eski metinlere uygulanan modern estetik ölçeklerle adından söz ettirir. Ancak 
tarihsel alana asıl katkıları dönemin edebi anlayışında “ulusal” kavramını 
öne çıkarmaları olur.

Eserinde Rus edebiyatının ilerlemesine yardım etmesi için sanatın koru-
yucusu Apollon’a yakaran Trediyakovski, Rusya’nın görkeminin şiir kültü-
ründeki büyük başarılarla katlanacağına inanmaktadır. Eser, ulusal özsaygı 
ve ülkesiyle gurur duyma duygusuyla öne çıkar. Eserde Rusya’nın dünya kül-
türünde önemli bir yer edinme şansına sahip olacağı ileri sürülür (Trediya-
kovski, 1963:51).

Rus edebiyatında Klasisizmin kurucusu olarak kabul gören Sumarakov, 
bir tür sivil erdemler okulu olarak kabul edilen eserlerinde Rus edebiyatının 
karşı karşıya olduğu sanatsal zorlukları dile getirir. “Şiir Üzerine Bir Mek-
tup” bu doğrultudaki düşüncelerin yanında ulusal bir dil yaratma gerekliliğini 
vurgulaması açısından önemlidir. Söz konusu çalışmada Fransız klasikçileri-
nin aksine antik hikâyelere değil, Rus kroniklerine ve Rus tarihine yer verilir 
(Klein, 1993). Tüm bunların yanında eser, Trediyakovski’nin şiirin gelişimine 
yönelik çabasının dışına çıkar ve Rus şiir kültürünün gelişimini dünya şiirinin 
gelişimiyle ilişkilendirme arzusuyla öne çıkar (Trediyakovski, 1963:51).



124  . Ayten Demir Çakıroğlu 

Söz konusu dönemin önde gelen araştırmacılarından biri olan P.N. Ber-
kov, Trediyakovski ve Sumarakov’un söz konusu eserlerini Rus edebiyat ta-
rihçiliğindeki ilk “Rus şiir tarihini dünya edebiyat tarihine dâhil etme” (Ber-
kov, 1964:24) girişimleri olarak değerlendirir. Trediyakovski ve Sumarokov, 
ilk kez Rus edebiyatını bir zaman serisi içinde ele almaya başlayan isimlerdir. 
Avrupa edebiyatı tarihinin ana hatlarını mektuplarında ortaya koyan şairler, 
ulusal bir dil ve edebiyat gerekliliğini vurgulayarak ulusal tarihten alınan ma-
teryaller üzerinden oluşturdukları ifadeler kullanırlar. Ayrıca yerli yazarların 
bireysel yaratımlarını destekleyerek “yerli” kavramının altını çizerler (Pet-
rov, 2006:16).

A.V. Petrov; Kantemir, Trediyakovski ve Sumarakov’un yukarıda yer ve-
rilen eserlerinde “ortak paydanın, eserlerin içerdikleri karşılaştırmalı tarih-
sel yargılar ve edebi olguların kronolojik seyrine atıfta bulunulması” (Petrov, 
2006:14) olduğunu dile getirir. Bu durum, dönemin yaygın düşünce sistemi 
olan gelişim fikrinin açık bir tezahürü olarak karşımıza çıkar.

1750-70’li yıllara gelindiğinde Rus edebiyatında tarihsellik, belirli bir 
tarihsel anı sosyo-politik ve kültürel etkisiyle ilişkilendirilmiş bir tarih inşa 
etme fikri üzerinden şekillenir. Dönemin yazarları, toplum tarihinin bir par-
çası olarak görülen edebiyat tarihi ve eleştirisi eserleri aracılığıyla Rus edebi-
yatını dönemselleştirme girişimlerinde bulunurlar.

Rus edebiyat tarihini dönemlere ayırma fikrinin edebiyat eleştirisi ala-
nındaki ilk ifadelerinden biri, Trediyakovski’nin “Eski, Orta ve Yeni Rus Şiiri 
Üzerine” (О drevnem, srednem i novom stihotvorenii- 1755) adlı incelemesi-
dir. Şair, Rus şiirinin aşamaları üzerinden tarihsel ve kültürel süreçte nesnel 
ve öznel faktörlerin rolünü gösterir. Trediyakovski şiirin gelişimi ve gerile-
mesinin nedenleri sorusuna tarihsel yaklaşımlarla cevaplar verme konusun-
da daha önceki deneyimlerine dayanır. Özellikle “Rus Şiirinden Apollon’a 
Mektup” eserinde ortaya attığı Rus şiirinin varlığı sorunsalını “Eski, Orta ve 
Yeni Rus Şiiri Üzerine” yazısıyla bir ileri aşamaya taşır. Eser, onun, Rus ede-
biyatı tarihi oluşturma konusundaki ilk deneyimi olur. Şair, eski şiir örnek-
lerini inceleyerek daha önceki şairlerin faaliyetleri üzerinde durur. Ona göre 
Rus şiiri, kendiliğinden doğal tonik mısralara sahip “eski”- pagan dönem, 
dini-Hristiyan ritmik ölçüleri olan ve Polonya etkisinde şekillenen “orta” ve 
son olarak, doğal tonik şiire geri dönülen ve yabancı etkisinden arınan “yeni” 
dönem olmak üzere üç dönemden geçmiştir. Trediyakovski’ye göre bu dö-
nüşüm şeması bir gurur kaynağıdır (Kuleşov, 1972). Eser Rus edebiyatında 
farklı nazım sistemlerinin varlığı ve değişimi üzerinde de durur. Bu sistem-
lerin tarihsel olarak incelenmesinde zaman zaman tarihsel bölümlere yer ve-
rilmesiyle Batı Avrupa’daki poetikaların model alındığı ifade edilir. Berkov’a 
göre, incelemenin üzerinde durduğu bu teknik bilgilerin yanında ortaya attığı 
ilginç argümanlardan bir diğeri hatta en önemlisi ise, “Rus şiirinin soylu bir 
kökene sahip olmadığı, sıradan insanlar, din adamları ve raznoçinetsler gibi 



 . 125Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

halktan bireyler tarafından yaratıldığını” (Berkov, 1964:23-24) ileri sürmesi-
dir. 

Rus edebiyatını tarihsel dönemlere ayırma ve kategorize etme girişimleri 
Grigori N. Teplov (1717-1779) tarafından yayınlanan iki makale ile devam 
eder. Teplov “Şairin Nitelikleri Üzerine Söylem” (O kaçestvah stihotvortsa 
rassujdenie) ve “Şairliğin Başlangıcı Üzerine Söylem”, (Rassujdenie o naçale 
stihotvorstva) adlı iki yazısında “modellerin taklidi” ilkesini merkez alarak 
bunun dışında kalan kavramları herhangi bir tarihselleştirmeye tabi tutmaz. 
Şiirin kökeni, kaynakları ve özünün merkezine “taklit” etmeyi yerleştiren 
düşünür, Aristoteles’in fikirlerine dayanarak, “insanın doğuşundan itibaren 
önünde görünen görüntüyü taklit etme eğilimi olmasaydı, hiçbir şeyi nasıl 
yapacağını veya söyleyeceğini asla bilemezdi”, “İnsanda doğuştan var olan 
doğayı taklit etme ve eğlenme eğilimi, şiir de dâhil olmak üzere birçok bilim 
ve sanat üretmiştir” (Berkov, 1936:191-193)  ifadelerini kullanır. 

 İlerleme ve yaratıcılık fikirlerine duyduğu yakınlık Teplov’u Rus ve Av-
rupa estetiği için yeni olan fikirlere götürür. Bireysel üslup sorununu ilk kez 
gündeme getiren Teplov, yeni tarihselcilik anlayışı çerçevesinde şairin nite-
liklerini, yeni ve benzersiz olan yaratımlarını da şairin taklit etmesinin bir 
sonucu olarak görür. Tüm bu argümanlar, Rusya’da kültürün geliştirilmesi, 
edebiyat eleştirisinin bir meslek dalı olarak tanınması için bir araç olarak kul-
lanılır. Şiirin doğuşu, ilerleme fikri bağlamında, mükemmellik, doğal insan 
belagati ve insanın doğal yeteneklerinin gelişimde kurallar ve yasalar gibi 
kavramlarla sentezlenir. Şiiri “insanoğlunun kalbinde diğer tüm eylemlerden 
daha fazla etki eden” (Berkov, 1936:190) bir araç olarak görür. Antik çağlar-
dan itibaren şiiri, savaşa teşvik, tutkuları yönlendirme ve duyguları ifade et-
mede önemli bir etken olduğunu ifade eder. Şiir, bir sonraki tarihsel aşamada 
ulusal öneme sahip bir çabaya dönüşür. Şiirin hoş bir “tını”dan “yararlı” ve 
tatmin edici bir argümana dönüşümü onu eğlenceli olmanın yanında ahlakın 
düzeltilmesinde de etkili kılar. Teplov, antik edebiyatın toplumsal işlevinin 
kamuoyu oluşturmadaki yararlılığı fikrini Trediyakovski’den devralarak ge-
liştirir (Smirnov, 2007:18).

Doğadaki her şeyin şiirsel yaratıcılığın bir nesnesi olmaya layık olduğu-
na inanan Teplov, yaratıcı kurgunun gücünün ve sanatın her türlü gerçekliği 
dönüştürme yeteneğine sahip olduğu fikri taşır. Teplov’u Rus klasisizminin 
bir teorisyeni olarak önemli bir yere yerleştiren onun şiirin doğuşu ve gelişi-
mi hakkındaki bu özgün fikirleridir (Smirnov, 2007:36-38).

Dönemin birçok alanda olduğu gibi tarih yazımı ve tarihsel edebiyat 
alanında da önemli şahsiyetlerinden biri olan M. V. Lomonosov (1711-1765), 
sosyal ve kültürel gelişim sürecinde tarihsel geleneğe dönmenin gerekliliğini 
vurgular. Bu doğrultudaki düşüncelerini somutlaştırdığı “Kilise Kitaplarının 
Rus Diline Yararı Hakkında Önsöz” (Predislovie o polze knig tserkovnıh v 



126  . Ayten Demir Çakıroğlu 

rossiyskom yazıke-1758) adlı eleştiri yazısında dil ve kültürün ilerici gelişimi 
kavramını öne sürer. Bilim adamı, bilimsel araştırmalar için “tarihsel bellek” 
kavramını hayata geçirir. Karşılaştırmalı tarihsel ve tipolojik ilkeler, genetik 
araştırma (dil tarihi) gibi konulara eğilir (Petrov, 2006:17).

Lomonosov’un söz konusu eserde ortaya koyduğu filolojik bakış açısı-
nı kilise ve din kavramları ile birlikte ele almasındaki temel gerekçe döne-
min Rusya’sındaki dönüşüm hareketlerinin dilde yaratacağı değişimi doğru 
yönlendirme çabasıdır. I. Petro’nun miras bıraktığı düşünce sisteminin fikir 
adamlarına yüklediği ana görevlerden biri bilim ve edebiyatın yanı sıra tüm 
sivil yaşamın kilisenin vesayetinden çıkarılmasıdır. Lomonosov bu dönüşüm 
sürecinin ihtiyatlı bir şekilde gerçekleşmesinden yanadır. Birçoğu Rus dilinin 
ana kelime dağarcığını oluşturan Eski Slavca kelimeleri kullanmayı tama-
men reddetmenin, dilin gelişim yasalarına karşı gelmek olacağını savunur. 
Rus dilinin gelişiminin tüm tarihsel koşullarını ve dilin karşı karşıya olduğu 
tüm toplumsal sorunları açık bir şekilde hesaba katarak çözmeye çalışır (Red. 
Berkov, Serman, 1962:69-100).

Lomonosov’un eserin ön sözünde ortaya attığı, tarihsel sürecin belirleyi-
ci olduğu sorular ve bu sorulara verdiği yanıtlar, verili tarihsel koşullar altın-
da oldukça ilerici yanıtlardır. Lomonosov’un söz konusu yanıtları şu şekilde 
özetlenebilir; Kilise Slavcasının edebi hegemonyasına sınırlamalar getirilme-
li, Rus edebi dili sadece ondan açık ve anlaşılabilir olanı ödünç almalı ve 
alınanların kapsamı sınırlı olmalıdır. Ona göre, kilise edebiyatının tamamı 
güncel kullanıma uygun değildir. Yalnızca yüzyıllar süren dini hegemonya 
sürecinde insanların üzerinde çalışarak ustalaştığı İncil ve ayin kitapları se-
çilerek kullanılmalıdır (Red. Berkov, Serman, 1962:69-100). Yuri V. Stennik, 
bir dilin veya edebiyatın tarihsel gelişim kalıpları sorularına yaklaşımında, 
“Lomonosov’un dil gelişimi ve kullanımı gibi alan çözümlemelerinde de ta-
rihsel bakış açısını göz ardı etmemesini onun “kendiliğinden tarihselci” (Red. 
Kurilov, 1987:43-44) vizyonu ile açıklar.

Söz konusu çalışma ile Lomonosov, Rus edebi dilinde kilise Slavcası - 
Rus dili ve halkın etkileşimi, edebi türlerin farklılıkları ve sınıflandırılması 
sorunlarına da eğilmiştir. Bilim adamını bu sorunların çözümüne yaklaştıran 
temel unsur ise onun filolojik faaliyetlerine de nüfuz eden yurtseverlik fikir-
leri olur. Bu düşünce aracılığıyla Rus edebi dilinin tüm ulusal bileşenlerini 
harekete geçirme, bir yandan yabancı etkilere karşı direncini artırma, diğer 
yandan da bilimsel ve edebi dili evrensel olarak anlaşılır hale getirerek bilim 
ve edebiyatın ulusal dilde tanıtılmasını sağlamak istemiştir. Tüm bu çözüm-
lemelerin temelinde Rus dilini insanlığın arayışında bir araç haline getirme 
arzusu yer alır (Red. Berkov, Serman, 1962:69-100).

Alisa P Valitskaya, Lomonosov estetiğinin tarihselliği hakkında, “eski 
Rusya’nın ulusal, dilbilimsel ve şiirsel gelenekleri ile birlikte yeni dönem 



 . 127Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

kültüründe tarihsel sürekliliğe dair ortaya koyduğu net anlayışın, Rus edebi 
dilinin kimliği açısından önemli fikirler verdiğini” (Valitskaya, 1983:85-94) 
ifade eder. V.М. Jivov bu görüşleri destekle, “Lomonosov’un 1758 tarihli in-
celemesinin önceki dönem eserlerine kıyasla, XVIII. yüzyılın üçüncü çeyre-
ğinde, Rus filolojisinde tarihsellik ve tarihsel fikirlerin gelişimine güçlü bir 
ivme kazandıran bir çalışma olduğunu” (Red. Kuleşov, 1978:52) dile getirir.

Rus edebiyatında 1770’li yıllar, tarihsel edebiyatta görece daha somut 
eserlerin verilmeye başlandığı bir dönem olur. Mihail M. Heraskov’un (1773-
1807) söz konusu dönemde kaleme aldığı ön söz ve incelemelerde ileri sürdü-
ğü ilkeler ve bu ilkeleri uygulamaya koyduğu epik şiir, edebiyat-tarih bileşi-
minin önemli bir aşamasını oluşturur. 1771-78 yıllarında kaleme aldığı “Ros-
siada” adlı epik şiirin 1779’da yayınlanmasında önce yazdığı ve bu eserin ba-
şına koyduğu “Tarihsel Ön Söz” (İstoiçeskoye predisloviye) ve “Epik Şiirlere 
Bir Bakış” (Vzgliyad na epiçeskkiye poemı) adında iki yazısı XVIII. yüzyılın 
üçüncü çeyreğinin tarihsel ve edebi düşüncesindeki bazı önemli sorunsalları 
çözümlemeye çalışır. Heraskov bu iki yazı aracılığıyla, edebi türün veya ese-
rin ortaya çıkmasına neden olan sosyo-kültürel koşulları ve tarihsel, politik 
temeli göz önünde bulundurma gerekliliği üzerinde durur. Ayrıca, yazardan 
ve okuyucudan tasvir edilen dönemin ruhuna dair imgeler talep etme fikrini 
dile getirir. Bu fikir, Rus edebiyat estetiğine ve eleştirisine santimantalist ve 
romantizm öncesi dönemde dahil olan “tarihsel empati” kavramının temelini 
oluşturur. Onun bu yaklaşımları gerçek bir edebiyat tarihi izinde gitmenin 
önemini ortaya koyar (Petrov, 2006:105).

Heraskov, edebiyatta büyük oranda Trediyakovski tarafından oluşturu-
lan epik şiir doktrinine yeni fikirler katmakla kalmaz, aynı zamanda onu 
bir ölçüde revize eder (Sokolov, 1955:154). Trediyakovski’nin Batı edebiya-
tında eski destanların taklidi ile kaleme alınan şiirlere yönelik eleştirilerini 
reddeder. Tarihsel temalı destanların meşruiyetini kabul eden Heraskov, des-
tanlardan ilham alan modern tarihsel şiirleri “herhangi bir devlette meydana 
gelen ve toplumun zaferlerine, barışına ve dönüşümüne hizmet eden olgular” 
(Kuleşov, 1972) olarak görür.

Heraskov’un yukarıda yer verilen tarihsel eğilimi ve ilkeleri sonucun-
da yaratmak istediği edebi eserin konusu için ilk etapta I. Petro ve dönemi 
düşünülmüştür. Ancak destan için değerli bir konu olmasına karşın, Petro 
dönemini ele almak için henüz erken olması ve dönemin tarihsel uzaklığının 
yetersizliği bu girişimin başarısız olmasına neden olmuştur. Heraskov’un yu-
karıda yer verilen görüş ayrılıklarına rağmen “konunun tarihsel uzaklığının 
gerekliliği” konusunda Trediyakovski ile aynı görüşleri paylaştığı görülür.

“Rossiada” eserinin konu alacağı tarihsel dönem için söz konusu dönem-
de yarı efsanevi bir antikiteyi temsil eden ve zamanının Büyük Petro’su olarak 
kabul edilen IV. İvan (Korkunç) konu olarak seçilmiş ve eser 1552’de Korkunç 



128  . Ayten Demir Çakıroğlu 

İvan’ın Kazan’ı ele geçirmesine adanmıştır. II. Katerina’nın Kırım Seferi gibi 
önemli bir tarihsel süreçte yazılması nedeniyle de Çariçeye ithaf edilen eser, 
hem konusu hem de yazılma tarihçesiyle tarihsellik kavramının içeriğini dol-
durur. Batı edebiyatından özellikle de Voltaire eserleri örnek alınarak kaleme 
alınan “Rossiada”, ulusal tarihten bir olay örgüsü üzerine tamamlanmış ilk 
epik şiir olarak Rus edebiyat tarihine geçer (Blagoy, 1946:420).

 Klasik tür özellikleri barındıran bu uzun eser, dönemin ünlü yayıncısı 
N.İ. Novikov’un matbaasında 1779’da ayrı bir nüsha olarak basılır. Devam 
eden süreçte okulların eğitim programına dâhil edilir. 1830’lu yılların sonuna 
kadar “Rossiada” geleneklerini sürdüren ve onun taklidiyle yazılan birçok 
eser kaleme alınır. Söz konusu eser ile Heraskov çağdaşları ve ardılları tara-
fından ulusal epik şiirin yaratıcısı olarak kabul edilir. D. Blagoy, Heraskov’un 
söz konusu alana kazandırdığı bu öncü yapıtın yarattığı etkiye yönelik; “Kan-
temir, Lomonosov ve Sumarokov gibi dönemin ünlü şairleri için de bir kahra-
manlık şiiri yazmak önemli bir görev olarak kabul edilmiş ancak bu gerçek-
leştirilememiştir. Heraskov bu eserle Rusya’da klasik edebiyatın oluşumunu 
tamamlamıştır” (Blagoy, 1946:420) ifadelerini kullanır.

Heraskov’un yukarıda yer verilen eserlerinden bağımsız olarak aynı dö-
nemde, 1772 yılında yazdığı “Rus Şiir Sanatı Üzerine Söylem” (Rassujdenie 
o rossiyskom stihotvorstve) daha önceki yazılarında ortaya koyduğu Rus ta-
rih süreci kavramını ve eserin tarihi, kültürel yapısı gibi düşünceleri gelişti-
rerek tekrarlar (Sokolov, 1955:154). Avrupalı okuyucuya da hitap etme amacı 
güden “...Söylem”, edebiyattaki sınıf farklılıkları veya sosyal grupların kar-
şıtlığından öte, Rus edebi sürecinin birliğini ve bütünlüğünü, Rusya’nın tarih 
boyunca çeşitli aşamalarının sürekliliğini ortaya koyma amacı güder. Yazar, 
Lomonosov’un odlarından (1739) başlayarak, kendi (1770) ve II. Katerina’nın 
(1772) piyesleriyle son bulan edebi süreci sürekli yeni şeylerin keşfedilerek 
zenginleştiği bir dilim olarak görür. Petrov’a göre, Heraskov’un Rus edebiyat 
tarihine baktığı prizma, “sürekli genişleyen türler yelpazesi aracılığıyla yeni 
temsil ve ifade alanlarında ustalaşan kurmaca dilinin ilerleyişidir” (Petrov, 
2006:17).

Eserde edebiyat tarihi, Rusya’nın askeri-politik ve kilise tarihi ile iç içe 
geçmiş olmakla beraber, eser seküler bir karaktere sahiptir. Öncellerine ben-
zer olarak Heraskov da tüm halklar için ortak olan şiirin kökenini ele aldıktan 
sonra incelemeye olgunun doğuşu ve ulusal özelliklerinin tanımıyla devam 
eder. Heraskov’un tarihsel bilincinin yansımalarının görüldüğü “Söylem” 
ağırlıklı olarak Rusya’nın gelişimini dönemlere ayırır. Rus şiirinin kökeni 
sorusuyla başlayan Heraskov, tarih öncesi dönemden (Knez Vladimir tarafın-
dan Hıristiyanlığın kabulünden önce) XVIII. yüzyılın başına kadar Rusya’nın 
gelişiminin tarihsel ve kültürel bir taslağını verir. Heraskov, eski şarkılara 
ve bayram geleneklerine dayanan Rus edebiyatının oldukça köklü olduğunu 
ileri sürer. Hristiyanlık öncesi antik çağdan X. yüzyılın sonuna kadar olan 



 . 129Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

süreci ve dönemin halk şiirini ilk dönem olarak ele alır. İkinci dönem, X.-
XIII. yüzyıllar arasındaki Hristiyan aydınlanmasıyla şekillenir, bu dönemde 
Avrupa’da gelişen Yunan dilinin Rus dili gelişimi üzerindeki etkisi ele alınır. 
Üçüncü dönemi oluşturan XIII.-XV. yüzyıllar, Moğol-Tatar boyunduruğunun 
bir sonucu olarak kültürün gerileme zamanı olarak tanımlanır. XV.-XVII. 
yüzyılları kapsayan dördüncü bölüm, Rus İmparatorluğu’nun oluşum dönemi 
ve jeopolitik görevlerin halkın zihnindeki hâkimiyeti dönemi olarak adlan-
dırılır. XVII. yüzyılın sonundan 1770’lere kadarki beşinci dönem ise kültü-
rel yapılanma ve edebiyatın hızlı gelişim yüzyılı olarak tanımlanır (Kuleşov, 
1972). Heraskov, bu tespitleriyle bir tarihçi ve estetisyen olarak tarihsel yak-
laşımın yanında, edebiyatın hareketi ile ilgili olarak rasyonalist fikirler öne 
sürer (Petrov, 2006:17-18).

Tüm bu gelişmeler ışığında, özellikle yüzyılın üçüncü çeyreğinde 
(1755’ten 1779’a kadar) Rus edebiyatının tarihsellik algısının, ağırlıklı olarak 
Rus edebiyat tarihini ve dönemlerini oluşturma girişimleri üzerinden şekil-
lendiği açıkça görülür. Rus edebiyatının gelişimi bağlamında, tarihsel döne-
meçlerin sosyal ve kültürel koşullarla bir bütün olarak ele alınması ve tarihsel 
geleneğe dönmenin gerekliliği gibi anlayışlar özümsenir. 

Tarihsellik anlayışının edebiyat üzerinde giderek artan etkisi, N. No-
vikov’un (1744-1818) “Rus Yazarları Tarihsel Sözlüğü Denemesi” (Opıt is-
toriçeskogo slovarya o rossiykih pisatelyah) (1772) ve N. Karamzin’in “Rus 
Yazarlar Panteonu” (Panteon rossiykih avtorov) (1802) eserlerinde daha net 
bir şekilde görülür. Bu iki eser ile Rus yazarlarının bilincindeki tarihsellik 
yeni bir nitelik kazanır ve devam eden süreçte gerçekleşecek değişimlerin 
dinamiklerini ortaya çıkarır. Profesyonel tarihçiliğin yanında, yayıncılık, 
edebiyat eleştirisi gibi alanlarda tarihsel bilginin yorumla harmanlanarak ve-
rilmesi yeni bir yaklaşım olur. Bu nedenle Novikov ve Karamzin’in söz ko-
nusu eserlerinde ortaya koydukları tarihsel bilinç senkretik bir özellik taşır. 
Bireysel ve gündelik olmanın yanında sanatsal ve bilimsel bir nitelik içerir 
(Petrov, 2007:61-76). 

 Özellikle Novikov’un söz konusu eseri, Rus yazarlar hakkındaki bilgi-
leri sistematik hale getirip yayınlamaya yönelik ilk girişimdir. Orta çağ ve 
modern zamanın, Batı Avrupa şairlerinin yapıtlarını özümseyen bir yazarın 
deneyimlerini içerir. Novikov’un misyon edindiği aydınlanma hareketinin bir 
parçası olan bu çalışma onun Rus yazarlarla kurduğu çeşitli bağlantıların da 
bir yansımasıdır. Sözlükte yer alan yazarların incelenmesi, edebi ve toplum-
sal duruşlarının, sanatsal üsluplarının anlaşılması, dönemin sosyal gerçekli-
ğinin ortaya çıkarılmasında da önemli bir rol üstlenir (Feodorov, 1987). Söz 
konusu dönemde Novikov’un öncellerinin ve özellikle çağdaşlarının bir tür 
“tipolojisini” oluşmasında bu çalışma bir başvuru kaynağı olarak edebiyat 
tarihine geçer.



130  . Ayten Demir Çakıroğlu 

Karamzin’in “Rus Yazarlar Panteonu” ise yine edebiyat tarihini ve ya-
zarlarını sınıflandırma ve nitelendirmede Novikov sonrası bir eşik olarak 
kabul edilir. Bu derlemenin hazırlanmasında büyük oranda Novikov sözlü-
ğünden yararlanan Karamzin’in sözlüğü daha az kişi ismi içerir. Buna karşın 
Novikov’un kasıtlı olarak takındığı tarafsız tutum ve nesnel dil terk edilerek 
daha eleştirel ve bilimsel bir yaklaşım sergilenir. Tarihsel edebi değerlendir-
melerin yapıldığı, eleştirel analizin yer aldığı Karamzin sözlüğü yazarın iki 
yaratıcılık aşamasını birbirine bağlayan bir köprü görevi de görür. Edebi sü-
reci değerlendirmede halihazırda geliştirilmiş ilkeleri, sözlü sanatın eleştirel 
yorumlanmasında ortaya çıkan yeni yaklaşımlarla birleştirir (Djanumov, Pe-
tuhov, 2023).

Genel olarak değerlendirildiğinde, XVIII. yüzyıl Rus edebiyatında tarih-
selliğin gelişiminin yalnızca edebi türlerin dönüşümüyle değil, aynı zamanda 
Rusya’nın toplumsal, kültürel ve düşünsel yapısında meydana gelen büyük 
değişimlerle doğrudan bağlantılı olduğu ifade edilebilir. Bu yüzyıl boyunca, 
geçmişi anlamlandırma, ulusal kimliği tanımlama ve edebi üretimi tarihsel 
bir zemin üzerinde temellendirme çabası giderek güçlenmiş; böylece tarih-
sellik, Rus edebiyatının temel kavramlarından biri haline gelmiştir.

Feofan Prokopoviç, Kantemir, Trediyakovski, Sumarakov ve Lomonosov 
gibi öncü isimler; şiirin kökeni, ulusal edebi dilin oluşumu, tarihsel bilincin 
gerekliliği, edebi türlerin sınıflandırılması ve Rus edebiyatının Avrupa gele-
neğiyle ilişkisi gibi sorunsallar üzerinde durarak tarihsellik fikrinin kuramsal 
çerçevesini oluşturmuştur. Bu isimlerin çalışmaları, bir yandan Aydınlanma 
düşüncesinin etkilerini taşırken, diğer yandan Rus ulusal kültürünün özgün 
yönlerini vurgulayan bir tarih anlayışı geliştirir.

Yüzyılın özellikle üçüncü çeyreğinden itibaren tarihsellik, daha görünür 
ve sistemli hale gelir. Heraskov’un tarihsel önsözleri ve epik şiir anlayışı, ta-
rihsel empati kavramını edebi alana taşır ve ulusal tarihten beslenen modern 
bir kahramanlık şiiri geleneğini başlatır. Aynı dönemde Novikov ve Karam-
zin’in yazar sözlükleri, Rus edebi geçmişini sınıflandırma ve sistematik bir 
bütünlük içinde sunma çabasının ürünleri olarak tarihselliğin yeni bir aşama-
sına işaret eder.

Tüm bu gelişmeler, XVIII. yüzyıl Rus edebiyatının tarihsellik kavramı-
nı yalnızca bir edebi eğilim olmaktan çıkarıp, ulusal edebiyatın oluşumunda 
merkezi bir bilinç düzeyine ulaştırdığını göstermektedir. Yüzyıl boyunca bi-
rikerek ilerleyen tarihsel duyarlılık, XIX. yüzyılın büyük tarihsel romanla-
rını, tarihsel şiirini ve edebi eleştirisini mümkün kılan entelektüel altyapıyı 
oluşturmuş; böylece Rus edebiyatı dünya edebiyatı içinde ayrıcalıklı bir ta-
rihsel estetik geliştirmiştir.



 . 131Dünya Dilleri ve Edebiyatları Alanında Uluslararası Derleme, Araştırma ve Çalışmalar

KAYNAKÇA

Berkov P. N. (1936.) Lomonosov V. I. Literaturnaya polemika ego vremeni, 1750-
1765. Moskva-Leningrad: İzd. Akademii Nauk SSSR

Berkov P.N. (1964) Vvedenie v izuçenie istorii russkoy literaturı XVIII veka. Çast I. 
Oçerk literaturnoy istoriografii XVIII veka. Leningrad:İzd. Lening. Uni. 

Berkov P.N. Serman N.E. (Red.). (1962).  Red.Literaturnoe tvorçestvo M. V. Lomono-
sova: İssledovaniya i materialı, Moskva-Leningrad: Izd. Akademii Nauk SSSR

Blagoy D. D. (1946) İstoriya russkoy literaturı XVIII veka Moskva: Uçpedgiz

Chanumov S. A., Petuhov A. D. (2023). “İdeyno-estetiçeskaya programma N. M. 
Karamzina v state “Panteon Rossiyskih avtorov”, Vestnik Moskovskogo go-
sudarstvennogo oblastnogo universiteta. Seriya: Russkaja filologija, No:1, 87-
97. doi: 10.18384/2310-7278-2023-1-87-97, 

Feodorov V.İ. (1987). Opıt istoriçeskogo slovarya o Rossiyskih Pisatelyah, (s. 5-30) 
içinde Moskva:Kniga 

Hen, F. (2022). Perevodı A.D. Kantemira: repertuar, priemı, primeçaniya. Nauçno 
kvalifikatsionnaya rabota (Doktora Tezi) IRLI RAN veri tabanından erişildi

Klein İ.  (1993) Russkiy Bualo (epistola Sumarakova “O stihovorstve” v vosprijatii 
sovremennikov), Erişim adresi: chromeextension://efaidnbmnnnibpcajpcglc-
lefindmkaj/http://lib.pushkinskijdom.ru/Portals/3/PDF/XVIII/18_tom_XVIII/
Klein/Klein.pdf

Kojinov V. V., (1962, 1978), İstorizm, Erişim adresi:http://feb-web.ru/feb/kle/kle-abc/
ke3/ke3-2272.htm

Kulakova, L. İ. (1968). Oçerki istoriy russkoy estetiçeskoy mısli XVIII veka, Lening-
rad: Prosveşenie

Kuleşov V.İ. (1972) İstoriya Russkoy kritiki XVIII-XIX. V. Erişim adresi: https://
trediakovskiy.lit-info.ru/trediakovskiy/kritika-o-trediakovskom/kuleshov-is-
toriya-kritiki/vvedenie.htm

Kuleşov V.İ. (Red.). (1978) Russkaya literaturnaya kritika XVIII veka, Sbornik teks-
tov, Moskva:İzd. Sovetskaya Rossiya

Kurilov A.S. (Red.). (1987). Lomonosov i russkaya literatura, Moskva: Nauka

Makogonenko, G. P. (1981). Iz istorii formirovaniya istorizma v russkoy literatüre. 
Г. П. Макогоненко, А. М. Панченко (Red.), Problemy istorizma v russkoy 
literature: Konets XVIII - naçalo XIX v. (s. 3–65) içinde. Leningrad: Nauka

Petrov A. V. (2006). Stanovlenie hudojestvennogo istorizma v Russkoy literature 
XVIII V. (Doktora Tezi), DisserCat veri tabanından erişildi. 

Petrov A.V. (2007) “Opıt istoriçeskogo slovarya o rossiyskih pisatelyah” N.İ. No-
vikova i “Panteon rossiyskih avtorov” N.M.Karamzina”, Russkaya literatura, 
No:3, 61-76.



132  . Ayten Demir Çakıroğlu 

Smirnov A. A. (2007) Literaturnaya teoriya russkogo klassitsizma. Moskva:Vısşaya 
şkola, 

Sokolov A.N. (1955) Oçerki po istorii russkoy poyemı XVIII i pervoy polovinı XIX 
veka, Moskva: Izd-vo Moskovskogo universiteta

Trediakovsky V.K. (1963) Izbrannıe Proizvedeniya, Moskva:Sovetskiy Pisatel

Valitskaya A.P. (1983) Russkaya estetika XVIII veka, Moskva:İskusstvo


