


Genel Yayın Yönetmeni / Editor in Chief • C. Cansın Selin Temana 

Kapak & İç Tasarım / Cover & Interior Design • Serüven Yayınevi

Birinci Basım / First Edition • © Aralık 2025

ISBN •  978-625-8682-41-0

© copyright 
Bu kitabın yayın hakkı Serüven Yayınevi’ne aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. 
The right to publish this book belongs to Serüven Publishing. Citation can not be 
shown without the source, reproduced in any way without permission.

Serüven Yayınevi / Serüven Publishing 
Türkiye Adres / Turkey Address: Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA 
Telefon / Phone: 05437675765 
web: www.seruvenyayinevi.com 
e-mail: seruvenyayinevi@gmail.com

Baskı & Cilt / Printing & Volume 
Sertifika / Certificate No: 42488



AİLE SORUNLARI, 
BOŞANMA VE DİN

Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN





ÖNSÖZ

Evrensel olarak, din ve aile bütün toplumlarda var olan en kadim kurumsal 
yapılardır. Gerek aile gerekse din, toplumsal yapının en temel parçalarıdır. 
Aile ve din kurumun olmadığı bir toplumdan söz etmek mümkün değildir. Bu 
nedenle sosyolojinin ve sosyal antropolojinin ortaya çıktığı ilk dönemlerden 
günümüze aile ve din ilişkileriyle ilgili araştırmalar yapıla gelmiştir. 

Aile ile din ve toplumsal yapı arasında sıkı ve karşılıklı bir ilişki vardır. 
Hemen hemen bütün toplumlarda bu ilişki, aile bozulursa, değişirse toplum 
da, din de bozulur ve değişir anlayışına balığı olarak şekil almıştır. Bütün 
dünyada toplumsal ve dini sorunları engelleme ve çözme görevi aile kurumuna 
verilmiştir. Aile evrensel düzeyde toplumun ve dinin varlığını koruması 
ve devamlılığını sağlıklı bir şekilde sağlaması işlevini yerine getirmiştir.  
Toplumlar ve dinler için aile hayati bir öneme sahiptir. Zira bütün çok tanrılı 
ve tek Tanrılı dinlerde aile İlahî ve kutsal bir kurum olarak yapı kazanmıştır. 
Bu dini yapı, en eski çağlardan günümüze aynen korunmaktadır. 

Ailenin dini yapısında değişime karşı direnç gösteren unsurlar yanında 
sanayileşme, modernleşme, şehirlileşme ve göç gibi faktörlere bağlı olarak 
bazı değişmeler yaşanmıştır. Bu değişimler, modern ve modernleşme 
yolunda olan toplumlarda birçok ailevî ve toplumsal sorunun ortaya 
çıkmasına neden olmuştur. Bu nedenle aileyi değişimin olumsuz etkilerinden, 
bozulmaktan ve dağılmaktan korumak üzere hukukî, ekonomik, siyasi ve dini 
politikalar geliştirilmiş ve uygulanmıştır. Nitekim Batı modernleşmesinin 
ve kapitalizminin ürettiği toplumsal problemler ve krizler karşısında din ve 
aileye sığınılmıştır. Batı modernleşme sürecinde gelişen bireysellik, yalnızlık 
ve piyasa özgürlüğünün, toplum üzerinde yol açtığı tahribatın etkileri, aile ve 
din kurumu vasıtasıyla azaltılmaya çalışılmıştır. Bu nedenle dünyada ailenin 
korunması, güçlendirilmesi ile dinin ve dindarlığın artırılmasına yönelik 
çeşitli politikalar ve stratejiler uygulanmıştır. 

Bütün siyasal, hukuki, ekonomik ve dini politik hamleler, aile yapısının ve 
işlevlerinin korunması ve geliştirilmesini hedeflemiştir. Türkiye’de de ailenin 
yapı ve işlevlerini güçlendirmeye yönelik hamle ve stratejiler uygulanmaktadır. 
Nitekim bu hamlelerin en son örneği ise 2025 yılının aile yılı ilan edilmesidir. 
Türkiye’de aile yılı münasebetiyle hem kamu hem de özel sektör kuruluşları 
vasıtasıyla aileyi konu edinen birçok etkinlik yapılmıştır. Bu etkinler 
çerçevesinde birçok sempozyum ve konferans düzenlenmiş, çok sayıda kitap 
ve makale çalışması yayınlanmıştır. 

İşte bu çalışma da aile ile ilgili yapılan sosyolojik, antropolojik, aile 
sosyolojisi ve din sosyolojisi araştırma girişimlerinin bir parçası olarak 



tasarlanmıştır. Bu kapsamda interdisipliner olarak, aile sorunları ve boşanma 
sorununun çözümlenmesi üzerine odaklanılmıştır. Böylelikle sosyoloji, 
sosyal antropoloji, aile sosyolojisi ve din sosyolojisi disiplinlerinin bulgu ve 
yaklaşımlarından hareketle aile sorunları ve boşanma olgusunun kavranması 
amaç edinilmiştir. 

Araştırmanın giriş kısmında konu, problem ve amaçlar belirlenmiş, 
problemin önceki çalışmalarla ilişkisi tartışılmıştır. Bu tür bir giriş raporlaştırma 
stratejisi, araştırma probleminin özgünlüğünü belirlemeye imkan vermiştir. 

Araştırmanın birinci bölümünde ailenin tanımı, aile ve toplum, aile ve 
din ilişkisi üzerinde durulmuştur. İkinci bölümde ise aile sorunları temel 
probleminin cevaplandırılması için uğraş verilmiştir. Bu uğraş, öncelikle, 
ailede yapısal sorunları araştırmayı zorunlu kılmıştır. Bu yapısal sorunlar 
da parçalanmış aile, Çocuğun olmaması ve ölüm, bireyselleşme, birlikte 
yaşamalar ve aile içi şiddet kapsamında incelenmiştir.  Daha sonra ailenin işlev 
bozukluklarından kaynaklanan sorunları üzerine yoğunlaşılmıştır. Ailenin 
biyolojik, ekonomik, eğitim, din eğitimi, sosyalleşme, yaşlı bakımı ve din 
işlevleri ile ilgili sorunlar, düzenlilikler ve süreklilikler bağlamında ele alınmıştır. 
Üçüncü bölümde ise aileyi sonlandıran ve yıkan en temel problemlerden birisi 
olan boşanma olgusu üzerine yoğunlaşılmıştır. Boşanmanın tanımı, din ve 
boşanma ilişkisi, dünyada ve Türkiye’de boşanma meselesi analiz edilmiştir.   

Doç.Dr. Hakkı Karaşahin

İzmir-2025



İÇINDEKILER

ÖNSÖZ............................................................................................................. V

GIRIŞ................................................................................................................. 1

I. BÖLÜM

AİLE VE TOPLUM

1.1. Aile...................................................................................................................... 7

1.2. Aile ve Toplum.................................................................................................. 8

1.3. Aile ve Din....................................................................................................... 13

II. BÖLÜM

AİLEDE YAPISAL VE İŞLEVSEL SORUNLAR

2.1. Yapısal Sorunlar.............................................................................................. 21

2.1.1. Geniş ve Çekirdek Aile Sorunu.................................................................. 21

2.1.2.  Ailede İş Bölümü ve Rol Farklılaşması Sorunu...................................... 25

2.1.3. Ailede Bireyselleşme Sorunu...................................................................... 29

2.1.4. Ailede Göç Sorunu...................................................................................... 30

2.1.5. Ailede Çocuğun Olmaması ve Ölüm Sorunu.......................................... 33

2.1.6. Parçalanmış/Tek ebeveynli Aile Sorunu.................................................. 35

2.1.7. Birlikte Yaşama Sorunu............................................................................... 40

2.1.8. Aile İçi Şiddet Sorunu................................................................................. 43

2.2. Ailede İşlevsel Sorunlar................................................................................. 46

2.2.1. Ailede Biyolojik İşlevle İlgili Sorunlar...................................................... 46

2.2.2. Ailede Eğitim Sorunu................................................................................. 56

2.2.3. Ailede Dini Sorunlar................................................................................... 62

2.2.5. Ailede Ekonomik Sorunlar........................................................................ 73

 2.2.5. Ailede Yaşlı Bakımı Sorunu...................................................................... 75



III. BÖLÜM

BOŞANMA VE DİN

3.1. Boşanma .......................................................................................................... 85

3.2. Din ve Boşanma ............................................................................................. 95

3.2.1. Yahudilikte Boşanma.................................................................................. 96

3.2.2. Hıristiyanlıkta Boşanma............................................................................ 98

3.2.3. Hinduizm’de Boşanma............................................................................... 99

3.2.4. Budizm’de Boşanma................................................................................. 100

3.2.5. Kofüçyanizm’de Boşanma....................................................................... 102

3.2.6. İslam’da Boşanma..................................................................................... 104

3.3. Türkiye’de Boşanma ve Din........................................................................ 106

3.4. Türkiye’de İllere Göre Boşanma Oranları................................................ 120

3.4.1. Boşanma Oran En Düşük İller................................................................. 120

3.4.2. Boşanma Oranı Düşük Olan İller........................................................... 123

3.4.3. Boşanma Oranı Yüksek Olan İller.......................................................... 125

3.4.4. Boşanma Oranı Çok Yüksek Olan İller.................................................. 128

SONUÇ.................................................................................................................. 131

KAYNAKÇA........................................................................................................ 141

İNTERNET KAYNAKLARI............................................................................ 151



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 1

GIRIŞ

Bütün toplumlarda ailenin yapısal, kültürel ve dini özelliklerinde 
zamanla değişimin ve dönüşümün gerçekleşmesi neredeyse sosyolojik 
ve antropolojik kanuni bir irtibat olarak dikkati çekmektedir.  Ailenin 
biçimlerindeki çeşitlilik, antropologları ve sosyologları, evrensel olarak 
tek bir aile modelinin var olmadığı düşüncesine götürmüştür. Bu nedenle 
antropologlar, sosyologlar, toplumdan topluma, ailenin biçimlerinin 
ve değerler sisteminin farklılık gösterdiğini kabul etmişlerdir. Ailenin 
biçimleri, modelleri ve değerler sistemi çok çeşitlilik gösterse de bilinen 
bütün toplumlarda evrensel olarak bir aile sistemi bulunmaktadır(Murdock, 
1967, s. 1; Pritchard, 1998, s. 40). Her toplumda ayırt edici kendine özgü 
birtakım biçimleri yanında benzerlik ve ortak özellikleri de olan bir aile 
hayatı ve akrabalık sistemi vardır(Pritchard, 1998, s. 142-143). Her ne 
kadar zaman içinde ailenin yapı, biçim ve işlevlerinde çeşitlilik görülse de 
aile süreklilik arzeden karakteristik bir özelliğe sahiptir. Bu nedenle aile 
geçmişten günümüze toplumsal değişimlere, dönüşümlere uyum sağlamayı, 
değişen topluma tutunmayı ve yeniden konumlanmayı başarmış, varlığını 
sürdürmüş çok esnek bir kurumdur (Marshall, 1999, s. 7-8).

Evlilik yoluyla toplum tarafından birlikte yaşamaları meşru kabul 
edilen erkek, kadın, çocuklardan, akrabalardan meydana gelen, sosyal 
ilişkilerle, etkileşimlerle ve mahremiyetle şekillenmiş bir sosyal kurum 
olan ailenin, zamanla yapı, biçim ve işlevlerinde değişim olmuştur. Bu 
değişimler, toplumsal hayatta evrensel olarak aile kurumunu tehdit eden 
yapısal ve işlevsel birçok sorunun ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu 
yüzden sosyal antropoloji, sosyoloji, aile sosyolojisi, din sosyolojisi gibi 
alanlarda aile sorununa ilgi her geçen gün artmakta, elde edilen sosyolojik 
ve antropolojik bulgular aileye dair inançları ters yüz etmektedir. Sosyal 
antropolojide eski çağlardan, günümüzün çağdaş toplumlarına kadar 
aile, çeşitli kültürlerde ailenin menşei, tanımı, kuruluşu, yapısı, biçimleri, 
işlevleri, aile içi ilişkileri, evlilik ve cinsellik gibi problemleri, kültürler, 
toplumlar, etnik gruplar, ülkeler ve bölgeler arası farklıklar karşılaştırmalı 
olarak sorun edinmektedir(Mead, 1972; Plog, Bates ve Acocella, 1980; 
McGee ve Warms, 1996; Mascia-Lees ve Black, 1999; Kottak, 2002; Ortner, 
2006; Karaşahin, 2013, s. 161). 

Sosyoloji, aile ve evliliğin tarihsel kökeni, ilk toplumlardan modern 
topluma doğru ailenin geçirdiği evrim sürecini anlamaya çabalamıştır. 
Bazı sosyologlar, sanayileşmenin, kentleşmenin ve sekülerleşmenin 
etkisiyle ailenin yaşadığı zorluk ve karşılaştığı sorunlarla uğraşmışlardır. 
Kimi sosyologlar da aile yoksulluğunun etkileriyle ilgilenmişlerdir. Bir 
kısım sosyologlar da ailenin sürekliliğini ve varlığını korumasıyla ilgili 



2  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

temel toplumsal meseleleri sorun edinmiştir. Diğer bir kısım sosyologlar 
da ailenin ve evliliğin işlevleri  ve özellikle işlev kaybı problemine cevap 
aramıştır. Nitekim Parsons, ailenin işlevlerini ve bazı işlev kayıplarını 
sorun olarak kabul etmiştir. Ailenin, çocuğun toplumsallaşması, kişilik ve 
kimlik kazandırma işlevleri bakımından uzmanlaşmış mahremiyet merkezi 
haline dönüşmesini ve bu yönüyle toplumsal yapının diğer parçalarından 
farklılaşmasını ele almıştır(Turner, 2014, s. 376; Canatan, 2013a, s. 33-
34). Parsons, ailenin yapısal farklılaşması sorununa kafa yormuştur. 
Ailenin yapısal farklılaşma ile ilişkili olarak birincil işlevlerinde bazı işlev 
kayıplarını ve ikincil işlevlerin başka uzmanlaşmış kurumlara bırakılması 
süreçlerini sorun edinmiştir(Parsons, 1958, s. 70) .

Levi Strauss’un (2014) da belirttiği gibi gerek sosyologlar gerekse 
antropologlar arasında toplumları, aile, toplumsal yapı ve örgütlenme, 
ekonomik ve dini yapı şeklinde üç sorun açısından ele alma geleneğine 
bağlılık yaygındır(s. 45). Özel olarak aile kurumunu sorun edinen 
sosyolojinin bir alt dalı olarak aile sosyolojisi doğmuştur. Aile sosyolojisi, 
en eski çağlardan günümüze çeşitli toplumlarda ailenin yapısı, işlevleri, 
yaşantısı, diğer kurum, sınıf, etnik grup, tabakalarla ilişkisini incelemiştir. 
Yine, aile sosyolojisi farklı ülkelerde, toplumlarda, bölgelerde, etnik 
gruplarda ve sınıflarda ailenin özelliklerini, farklılaşmalarını ve ortak 
yapısal unsurlarını sorun edinmiştir. Bununla birlikte aile sosyologları, 
toplumsal, kültürel ve ekonomik değişimlerin aileyi nasıl etkilediği, aile 
yapısı ve işlevlerinde meydana gelen dönüşümlerin toplumsal yapıyı nasıl 
şekillendirdiği sorusuna cevap aramıştır. Bu bağlamda ailenin değişimi, 
aile çeşitleri, aile içi ilişkiler, aile bağları, ailede cinsiyet rol farklılaşması 
gibi konularla ilgili araştırmaların sayısı hızla artmaktadır. Aynı 
zamanda aile sosyolojisi alanında sanayileşme, modernleşme, kentleşme 
vb gibi gelişmelerin aile hayatı üzerine etkileri de yoğun şekilde sorun 
edinilmektedir. Bu alanda evlilik, evlilik türleri, çocuk, çocukların eğitimi, 
aile politikaları ve aile değerleri sorunlarının ele alındığı görülmektedir.

Sosyolojinin bir alt disiplini olarak doğan din sosyolojisi disiplini de 
aile ile din ilişkilerini özel olarak konu edinmiştir. Din sosyolojisi alanında 
aile ve din meselesi en kadim araştırma konularından birisidir. Din ve aile 
arasındaki karşılıklı etkiler, ailenin dini işlevleri, ailede dini inanç, ibadet 
ve ritüeller, aile içi ilişkilerde dini rolü, toplumsal değişmelerin ailenin dini 
yapısı üzerindeki etkileri, ailenin dini yapısında meydana gelen değişimler 
üzerine din sosyologları bir çok araştırma yapmıştır. 

Geçmişten günümüze sosyoloji, aile sosyolojisi, din sosyolojisi ve 
sosyal antropoloji gibi disiplinler arasında ailenin, toplumsal, kültürel, dinî 
özellikleri, yapısal ve işlevsel farklılaşması, değişimi ortak temel problem 
olarak paylaşıldığı görülmektedir. Bu temel problemin çözümlenmesi 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 3

noktasında bu disiplinler içindeki girişimler devam etmektedir. Bununla 
birlikte son yıllarda sosyoloji ve antropoloji disiplinlerinde toplumsal, 
kültürel değişim ve dönüşümlere paralel olarak ortaya çıkan aile 
sorunlarına yönelik çabaların ivme kazandığı anlaşılmaktadır. Sosyolojik 
ve antropolojik olarak aile sorunları temel problemi meta bir sorun olarak 
tarihsel, kültürel ve toplumsal bağlamda ele alınmaya çalışıldığına şahit 
olunmaktadır. 

Toplumun, dinin ve devletin sağlıklı olmasında aileye verilen rol ve 
önem, son yıllarda sosyal antropolojinin, sosyolojinin, aile sosyolojisinin ve 
din sosyolojisinin özellikle Batı toplumlarında ailenin karşı karşıya kaldığı 
sosyal, kültürel ve dini problemlere özel ilgi göstermelerinde etkin rol 
oynamıştır. Batı’da aile sorunları problemi ile ilgili sosyolojik çalışmalarda 
artış eğilimi gözlenirken Türk toplumsal yapısında aile sorunlarına yönelik 
araştırmalara ise daha az rastlanmaktadır. Fakat yine de Türkiye’de aile 
sorununa yönelik sosyolojik ilgide yavaş yavaş artış yaşanması, aile sorunları 
probleminin Ülkemizde de önem kazanmaya başladığını göstermektedir. 

Batı’da ve Türkiye’de aileyi tehdit eden en önemli sorunlardan biri de 
boşanma olgusudur. Her geçen gün boşanma oranlarında yaşanan artış, 
sosyolojik ve antropolojik ilgiyi kendisine çekmiştir. Bu nedenle Batı’da ve 
Ülkemizde aile ve boşanma problemi üzerine yapılan sosyolojik çalışmalar, 
hızla artmaktadır. Fakat Ülkemizde boşanma olgusu üzerine din sosyolojisi 
araştırması çok az yapılmıştır. 

İnsanların evlenmesi gibi boşanması da sosyolojik bir olaydır. Evlilik 
ile kurulan aile birliğinin bozulması boşanma ile gerçekleşmektedir. Bu 
açıdan evlenen bir kadın ve erkeğin ayrılması ancak boşanma ile meşruiyet 
kazanmaktadır. Evliliğin olduğu her toplumda boşanma, toplumsal 
yaşamda kadın ve erkeğin ayrılması işlevini görmektedir. Toplumlar, 
bireylerin evlenmesini düzenlediği, kontrol ettiği ve onayladığı gibi 
boşanmayı da düzenleyen dinî, geleneksel, kültürel ve hukuksal normlar 
inşa etmişlerdir. Bütün toplumlarda boşanmalar, boşanmayı sistemleştiren 
normatif kurallar ve düzenlemeler çerçevesinde gerçekleşir. 

Boşanma, her toplum ve her çağda karşılaşılan evrensel bir olgu olmasına 
karşın bütün kültürlerde ve toplumlarda hoş görülen veya desteklenen 
bir olgu değildir(Arıkan, 2015, s. 17). Bu nedenle evrensel olarak bütün 
kültürlerde boşanmayı kısıtlama ve hatta toplumsal olarak olumsuz ve 
tehlikeli bir olgu olarak görme eğilimi söz konusudur. Bununla beraber 
evliliğin sosyal ve dini bir kurum olarak kabul edildiği bütün toplumlarda 
boşanma, bazı dini, geleneksel ve hukuksal kurallarla kısıtlanmış 
olmasına karşın toplumsal bir olgu olarak varlığını geçmişten günümüze 
korumuştur(Yıldırım, 2004, s. 59-60).   



4  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Toplumlar için en önemli husus, aile birliğinin korunması ve istikrarıdır. 
Her toplumda ailenin sürekliliğinin sağlanması hedeflenir. Toplumun 
varlığını sürdürmesinde, korumasında, dinini, kültürünü geleneğini gelecek 
nesillere bozulmadan aktarmasında aile, temel ve vazgeçilmez bir kurumdur.  
O nedenle toplum için aile en temel ünitelerden biridir. Aile olmazsa 
toplum söz konusu olmaz. Bütün kültürlerde hukuk veya geleneksel dini 
normlar çerçevesinde kurulan aile, bir erkek ve kadının aynı hanede birlikte 
yaşamasını düzenleyen, meşrulaştıran ve onaylayan bir toplumsal kurum 
olarak karı-koca, çocuklar ve ebeveynler arasındaki ilişkilerin en küçük ve 
temel yapıtaşını oluşturur. Bu özelliğiyle evlilik ve aile dini, toplumsal ve 
kültürel kurallara göre kurulduğu gibi onun bozulması da dini, toplumsal ve 
hukuksal prosedürlerle gerçekleşir. Dini, toplumsal normatif yapıya uygun 
olarak kurulan ailenin boşanma süreci, bu normatif yapının dışına çıkıldığını 
göstermektedir. Fakat ailenin anlamı, yapısı, rol ve işlevleri toplumdan topluma 
farklı anlamlar kazandığı için boşanmaya yüklenen anlamlar, rol ve işlevler 
her toplumda değişmektedir. Boşanma kurumunun bu niteliği dolayısıyla 
bireyler üzerindeki etkisi ve sonuçları da farklılaşır(Ozankaya, 1984, s. 173). 
Toplumsal yapıda meydana gelen değişimlerle birlikte aile ve boşanma ile 
ilgili inanç ve değerler de dönüşmektedir. Boşanmayı düzenleyen, zorlaştıran 
dini ve kültürel yapısal sistemler, zaman içinde hızla değişmektedir.  

Boşanmanın aile ve toplumsal yapı üzerindeki olumsuz etki ve sonuçları 
nedeniyle hemen hemen her toplumda gerektiğinde aile birliği için kadın ve 
erkeği feda etme kültürü çoğu zaman hakim olmuştur. Aileyi korumak ve 
sürdürmek dini, kültürel ve toplumsal bir zorunluluk olduğuna inanılmıştır. 
Bu nedenle boşanmayı kısıtlayan dinî, kültürel ve geleneksel değerler vardır. 
Fakat boşanma ile ilgili bu dinî ve kültürel yapı, Avrupa ve Amerika gibi Batı 
toplumlarında daha hızlı Türkiye ve Japonya gibi toplumlarda ise daha yavaş 
değişime uğramıştır. 

Yine bütün dünyada boşanmayı engelleyici sosyal ve dini sistemlerde 
bir erime yaşandığı bir gerçekliktir. Aile birlikteliğini sürdürmede zorlanan 
çiftlerin evliliğini, dini, toplumsal ve hukuksal yasalarla ve kısıtlamalarla 
ayakta tutmaya ve sürdürmeye zorlayan toplumsal sistemler önemli ölçüde 
değişim yaşamıştır. Bu yüzden toplumsal baskı, cezalandırma, hukuksal veya 
dini yasaklamalarla evlilikleri ayakta tutmak zordur  (Velidedeoğlu, 1976, 
s. 21). Bununla beraber, hemen her toplum, evlilik birliğini sürdüremeyen 
çiftlerin boşanmasını da sağlayacak kurumsal ve hukuksal mekanizmalar 
sunmuşlardır. Toplumlar, geçmişte oldukça sınırlı bazı kriterler çerçevesinde 
eşlerin, bu kurumsal sistemler vasıtasıyla boşanmasına izin vermiştir. 
Buna karşılık günümüzde artık birçok toplumda eşlerin bu kurumsal 
sistemler yoluyla boşanmalarını kolaylaştıran kurallar daha fazla yaygınlık 
kazanmıştır. Böylece boşanmalar hem Batı’da hem Türkiye’de istikrarlı 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 5

bir biçimde sürekli artan bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim 
günümüz toplumlarında boşanma, artık toplumsal tehdit ve risk olarak 
değerlendirilen en önemli sorunlardan birisi olarak önem kazanmıştır. 

Boşanmanın, toplumsal olarak istenmeyen bir şekilde evliliği sona 
erdirdiği ve toplumsal yaşamda birçok sosyal, dini ve ekonomik soruna yol 
açtığı kabul edilmiştir. Bu yüzen boşanma problemi birçok sosyal bilimcinin 
ilgisini çekmiştir(Battal, 2008, s. 21).

Her ne kadar dünyadaki bazı ülkelere göre boşanma hızı en düşük ülkeler 
arasında yer alsa da Türkiye’de 1990 yıllardan itibaren boşanma oranlarında 
istikrarlı bir şekilde sürekli bir artış yaşandığı görülmektedir(Yurtkuran 
Demirkan vd. 2009, s. 5-6; Çoşkun ve Sarlak, 2020, s. 1-2). Yaklaşık olarak, 
her beş evli çiftten biri boşanmaktadır ve boşanma oranları Türkiye’nin batı 
bölgelerinde nispeten daha yüksektir. Türk toplumunda güçlü aile yapısı 
ile bağlarını destekleyen ve boşanmayı engelleyici dini inançlar nedeniyle 
boşanma vakaları önemsiz bir toplumsal olgu olarak kavranmıştır(Arıkan, 
1992). Bu nedenle boşanma, Türkiye’de çok geç sorun olarak görülmüştür. 
Ancak, 1990’lı yıllardan sonra boşanma hızının artmaya başlamasıyla(Ünal, 
2013, s. 593) birlikte boşanma toplumsal bir sorun olarak görülmeye 
başlanmıştır. Bu yıllardan itibaren boşanma olgusu üzerine sosyolojik 
araştırmalar yapıla gelmiştir(Arıkan, 1992; Atalay vd. 1993; Battal, 2008; 
Aydın ve Baran, 2010). 

Artık Türkiye’de boşanma ile ilgili sosyolojik araştırmalar her geçen 
gün artmaktadır. Boşanma ile ilgili araştırmalar, boşanmanın, toplumlara 
olan mali etkisinin ötesinde, özellikle kadınlar ve çocuklar olmak üzere, 
boşanmanın duygusal ve mali açıdan yarattığı olumsuz etkilerin kapsamlı 
kanıtlarını sunmaktadır (Andersen, 2001, s. 2). Yoksulluğun artması, genç 
suçluluk ve suç işleme, uyuşturucu ve alkol bağımlılığı ve akademik 
başarısızlık, boşanmanın ağırlaştırdığı sosyal sorunlardan bazılarıdır 
(Wallerstein ve Blakeslee, 1989).

Boşanma olgusunun sonucu ortaya çıkan ailenin parçalanması, 
çocukların bakımı, eğitimi, boşanmış kadın ve erkeklerin yaşadıkları 
ekonomik, dini ve toplumsal sorunlar, boşanmanın toplum, devlet, din, 
ekonomi, kültür ve aile gibi sistemler üzerindeki etkileri vb gibi sorunlar 
birçok disiplinin ilgisini çekmiştir. Diğer taraftan boşanma sorununun 
devletler tarafından toplumsal bir tehdit ve risk olarak görüldüğünden 
boşanmayı önlemeye veya boşanmanın aile ve toplum üzerindeki 
olumsuz etkilerini gidermeye yönelik politika ve projelerin geliştirilmeye 
çalışıldığına şahit olunmaktadır. Bu nedenle kamusal ve toplumsal alanda 
boşanma sorunu sosyologların ilgisini çeken en önemli güncel sorunlardan 
birisidir.  



6  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

İşte bu araştırma, aile sorunları ve boşanma olgusunu temel problem 
edinmektedir. Aile sorunları ve boşanma problemini, sosyal antropoloji, 
sosyoloji, aile sosyolojisi ve din sosyolojisi açısından interdisipliner olarak 
incelemeyi hedeflemektedir. Bu amaçla araştırma, aile sorunları ile birlikte 
boşanma problemini analiz etmeye yönelmesinden dolayı hem Batı hem de 
Ülkemiz aile sosyolojisi ve din sosyolojisi araştırmalarının bir parçası olma 
gayretinin ürünüdür.    



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 7

I. BÖLÜM

AİLE VE TOPLUM

1.1. Aile

Bütün toplumlarda aile kurumu görülmesine karşılık, her toplumda 
yapı, işlev ve kültürel özellikler bakımından farklılaşır. Aile, bir hanede yaşar.  
Sosyolojide hane, sosyal, kültürel, dini değerlerin uygulandığı, ekonomik 
üretimin, tüketimin yapıldığı, sosyalleşme süreçlerinin, dilin, dinin ve 
kültürün aktarımının, kuşaklar arası ilişkilerin ve rol farklılaşmasının 
düzenlenip gerçekleştirildiği mekanlar olarak nitelendirilir. Hemen hemen 
bütün toplumlarda hanelerdeki nüfus, ev halkı olarak tanımlanan ya 
çekirdek ya da geniş aile bireylerinden ve akrabalardan oluşur(Karaşahin, 
2013, s. 161). 

Evrensel olarak aile kurumunun benzer bazı özellikleri bulunsa 
da toplumdan topluma yapısal ve işlevsel olarak farklılaştığı kabul 
edilmektedir. Hatta bir toplumda bile aile, toplumsal tabakalaşmaya, 
sınıfsal farklılaşmaya, köylere, şehirlere, bölgelere göre çeşitlilik arz 
etmektedir. Bu anlamda ailenin eski çağlardan günümüze, toplumlara, 
kültürlere, bölgelere, sosyal sınıflara ve alt toplumsal gruplara göre 
farklılaşan biçimleri söz konusudur. Aile kurumunun bu özelliği, sosyolojik 
ve antropolojik bir aile tanımı yapmayı güçleştirmektedir. Bu nedenle 
aile kavramının, sosyal antropologlar, sosyologlar ve aile sosyologları 
tarafından ortak olarak kabul edilmiş ve bütün toplumlardaki aile tiplerini 
kapsayacak nitelikte bir tanımı henüz yapılabilmiş değildir. Yine de 
sosyologlar, sosyal antropologlar ve aile sosyologları bütün toplumlarda aile 
kurumunun yaygın özelliklerini kapsayıcı evrensel bir aile tanımı yapmaya 
uğraşmışlardır. Örneğin, aile, “akraba bağlantılarıyla doğrudan doğruya 
bağlanan, yetişkin üyelerin çocuklara bakma sorumluluğunu üstlendiği bir 
insanlar topluluğudur”(Giddens, 2012, s. 246). Malinowski, “evlilik, kan ve 
evlatlık edinme yoluyla birbirine bağlanmış, birbiri ile ailevi rollerine göre 
ilişki kurmuş olan iki ya da daha fazla sayıdaki bireyin oluşturduğu bir 
grup” şeklinde bir aile tanımı yapmıştır(Erdentuğ, 1985, s. 167). 

Ana, baba ve çocuklardan oluşan, üreme, dayanışma, kültürleme, 
sosyalleşme ve ekonomik işlevleri olan, toplumsal ve kuşaklar arası ilişkileri 
belirleyen, az veya çok süreklilik gösteren, kan bağıyla karakterize edilen en 
küçük toplumsal gruptur(Emiroğlu ve Aydın, 2003, s. 20; Ozankaya, 1984, 
s. 281). Aile, bir hanede birlikte yaşayan, birbirlerine akrabalık bağlarıyla 
bağlanan üyelerden oluşan, tüketim ve üreme birimidir(Kandiyoti, 1984, 



8  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

s. 27). Yapısal işlevselciliğin önemli temsilcilerinden olan Radcliffe-Brown  
da aileyi akrabalık sisteminin parçası olan bir toplumsal kurum olarak 
tanımlar(Özbudun vd. 2006, s. 101). Sayın’a (1990) göre “aile, biyolojik 
ilişkiler sonucu insan türünün devamını sağlayan, toplumsallaşma 
sürecinin ilk ortaya çıktığı, karşılıklı ilişkilerin belirli kurallara bağlandığı, 
o güne dek toplumda oluşturulmuş özdeksel ve tinsel zenginlikleri kuşaktan 
kuşağa aktaran, biyolojik, psikolojik, ekonomik, toplumsal, hukuksal vb. 
yönleri bulunun toplumsal birimdir”( s. 2). 

Aile içi ilişkilere, kültürleme ve bilgi aktarımı ile ilgilenen Malinowski’ye 
göre ailede kuşaktan kuşağa aktarılan din ve kültür, karşılıklı bağlılık ve 
saygı duygularını geliştirir(Kottak, 2002, s. 422). Murdock (1967) ise aileyi, 
“iki yetişkin kadın eve erkeğin toplum tarafından meşru kabul edilen 
evliliğinin neticesinde bir arada oturmaya ve yaşamaya başlaması, çiftin 
kendilerinin veya evlat edinilmiş çocuklarından oluşan sosyal bir birimdir” 
şeklinde bir anlam vermiştir (s. 1).

Gerek sosyolojide gerekse antropolojide her ne kadar üzerinde ittifak 
sağlanmış bir tanım bulunmasa da bu alanlarda yapılmış tanımlardan 
hareketle aile, toplum tarafından meşru görülen evlilik yoluyla bir hanede 
birlikte yaşamaya başlayan kadın ve erkek ilişkilerinin düzenlendiği, 
soyun sürekliliğinin sağlandığı, sosyalleşmenin gerçekleştirildiği, anne, 
baba, çocuklar ve onlarla kan bağı bulunan akrabalardan meydana gelmiş 
toplumsal, kültürel, dini ve ekonomik bir kurum olarak tanımlanabilir. 

1.2. Aile ve Toplum

Toplumsal sitemin en küçük, en temel parçası olan aile, toplumsal, dini 
ve kültürel sürekliliği sağlar. Bütün toplumlarda aile, toplumsal yapıda ve 
sosyal sistemin işleyişinde önemli rol oynar(Leslie, 1982, s. 6; Ozankaya, 
1984, s. 139). 

250 kültürdeki aile yapılarını inceleyen Murdock (1967), bu 
kültürlerdeki aile yapısının üç ortak özellik taşıdığını keşfetmiştir. Bunlar,  
“ortak yerleşim”, “ekonomik iş birliği” ve “üremedir”(s. 1). Murdock’ın 
tespit ettiği bütün toplumlardaki aile kurumunu niteleyen bu üç özelliğe, 
sosyalleşme de eklenebilir. Nitekim sosyalleşme süreci evrensel olarak 
ilk defa ailede başlayıp ömür boyu toplumsal olarak devam eden bir 
süreçtir. Bireyin ait olduğu aile onun toplumsal, dini ve kültürel olarak 
sosyalleşmesini sağlar(Karaşahin, 2013, s. 162; Erten, 2018a). 

Ailenin sosyalleşme ve kültür aktarımı işlevi yanında Ogburn 
tarafından toplumsal yapıda ailenin yedi işlevi belirlenmiştir. Ogbrun’un 
ailenin, “biyolojik”, “ekonomik”, “güvenlik”, “psikolojik”, “etiğim”, “din” 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 9

ve ”boş zaman değerlendirme” şeklinde belirlediği yedi işlevine, Elliot   
ve   Merill,  “prestij sağlama” işlevini de ekleyerek sekize çıkarmışlardır. 
(Erdentuğ, 1985, s. 199; Gökçe, 1990, s. 218). 

Aile her geçen gün bazı işlevlerini profesyonel sosyal ve kamusal 
kurumlara bırakmaya başlamıştır. Beslenme, giyinme ve barınma vb gibi 
kendi ihtiyaçlarını karşılayan aile, bazı üretim işlevlerini piyasa ekonomisi ve 
üretim süreçlerine terkederek, bir tüketim birimine dönüşmüştür. Özellikle 
şehirli ailenin kendi ihtiyaçlarına yönelik üretim faaliyetleri giderek azalmış 
ve bu ihtiyaçların tüketim yoluyla piyasadan karşılanma eğilimi artmıştır. 
Bu eğilim köylü ailelerinde de gittikçe yayılmıştır. Artık köylü ailesi, kendi 
kendine yeten birçok üretim işlevini terketmiş, bunları tüketen bir aile 
modeline doğru değişim süreci hız kazanmıştır. Ailenin üyelerine sağladığı 
sosyal koruma ve güvenlik görevini, devlet üstlenmiştir. Sosyal devlet artık, 
aile adına bireylere sosyal yardım, güvenlik, işsizlik, tedavi ve bakım gibi 
hizmetleri sunmaktadır. Ailenin eğitim ve din eğitimi görevleri de okullara 
bırakılmıştır. Çalışan ailelerin küçük çocuklarının bakımını, okul öncesi 
eğitim kurumları üstlenmiştir. Huzurevi, evde bakım hizmeti ve kendi 
aile büyüklerine bakım verenleri destekleme ödemeleri gibi hizmetleri 
sosyal devlet yerine getirmektedir. Aile kurumunda gerçekleşen bütün bu 
işlev değişimi, ailede işlev daralmasının hızlandığını göstermektedir. İşlev 
daralması süreci, aile yapısında çözülme ve bozulmalara yol açmıştır(Sayın, 
1990, s. 536; Bilgin, 1997, s. 108-109). 

Sanayileşmeyle birlikte işbölümü ve uzmanlaşma artmıştır. Böylece 
toplumların ihtiyaçlarını karşılamak üzere yeni belirli alanlarda 
uzmanlaşmış profesyonel kurumlar, örgütler ve kurumlar kurulmuştur. Bu 
kurumlar ailenin yerine getirmekte zorlandığı veya artık yerine getiremediği 
işlevleri, aile adına profesyonelleşmiş ve uzmanlaşmış personel ve kurumsal 
yapılarıyla üstlenmişlerdir. Bu tür özel ve kamusal kurumsal yapılar ve 
işletmeler ailenin işlevlerini azaltmıştır(Özkalp, 2011, s. 119) 

Her ne kadar, günümüz toplumlarında ailenin geleneksel olarak 
gördüğü ekonomik, eğitim ve din işlevleri gibi bazı işlevleri, başka toplumsal 
kurumlara devretme eğilimi artmış olsa da modern toplumsal yapıda bireyin 
sosyalleşmesi, kişilik ve kimlik gelişimi, toplumsal uyumunda hala önemini 
korumaktadır. Bu anlamda aile bireyi, sosyal yaşama hazırlamakta, onun ait 
olduğu toplumla uyumunu ve bütünleşmesini sağlamaya devam etmektedir. 
Aile bireyin gelişiminde ve şekillenmesinde çok boyutlu ve çok etkin bir role 
sahiptir. Aile, üyelerinin topluma ve kültüre uyum ve uyumsuzluğunda çok 
belirleyici faktördür(İçli, 1991, s. 98-99; Erkal, 1999, s. 101).

Sosyolojik olarak hiçbir toplumun aile yapısı statik değildir. Ailenin 
yapısı ve işlevlerinde meydana gelen değişmeler süreklilik arzetmektedir. 



10  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Aile yapıları, sosyal ve ekonomik olarak kalkınmış, kalkınmakta olan ve geri 
kalmış ülkelere göre farklılıklar göstermektedir (Arslantürk  ve Amman, 
2001, s. 307). Nitekim Stone, Avrupa’da 1500 ile 1800 yılları arasında aile 
hayatının modern öncesi biçimlerden modern biçimlere dönüşmesini 
sağlayan üç değişim sürecinin gerçekleştiğini ileri sürmüştür. Ona göre 
Avrupa ailesinde bu dönemlerde birbiriyle, akrabalarıyla ve toplumla 
sıkı sıkıya bağlı ve derin ilişkileri olan çok küçük hanelerde yaşayan ev 
halkından oluşan çekirdek aile tipi hâkimdir. Aile, akraba ve toplumsal 
bağların hâkim olduğu dönemin çekirdek ailesinde aşk, sevgi, haz gibi 
duygusal bağlar ve deneyimler aranmıyordu. Evlilikte, eş seçiminde, 
aile hayatının öteki toplumsal ve bireysel meselelerinde özgürlüklerin ve 
tercihlerin kullanımı anne-babalara, akrabalara ve topluma bağlı idi. Bu 
nedenle bu aile yapısında bireysel özgürlükler oldukça sınırlıydı.  Örneğin 
toplumsal değerlerin cesaretlendirdiği üst sınıfa mensup soylular dışında 
orta ve alt sınıftakilerin romantik aşık olması, devrin ahlakçıları ve din 
adamları tarafından hastalık olarak kabul edilmişti. Diğer taraftan o 
dönemlerde babanın, annenin veya her ikisinin, çocukların ölümüyle ve 
çocukların evden erken ayrılmasıyla aile çok hızı çözülmekteydi. Bundan 
dolayı modernleşme öncesi aile, oldukça kısa ömürlüydü.  Kısaca Stone’a 
göre devrin çekirdek ailesi, “açık uçlu, silik, duygusal olmayan, otoriter ve 
kısa ömürlü” bir kurumdu(Giddens, 2012, s. 248-249). 

Böyle bir çekirdek aile yapısı, Avrupa’da üst sınıf soylular arasında 
görülen bir tür geçiş aile yapısına dönüşmüştür. İkincisi ise geçiş aile 
tipidir. Geçiş ailesinde görülen tutumlar ve değerler sistemi daha sonraki 
modern zamanlardaki aile yapısına yayılarak neredeyse evrensel hal 
almıştır. Bu zamanlar arasında yaşayan geçiş aile tipinde akraba ve 
topluluk bağları zayıflamıştır. Fakat baba otoritesi artmıştır. Bununla 
birlikte evlilikte duyguya daha fazla önem verilmeye başlanmıştır. Ailede 
erkekler daha özgür, kadının ise namuslu ve ahlaklı olması beklenmiştir. 
Bu nedenle kadın daha çok ev hayatı ile sınırlandırılmıştır. Kadınların ev 
dışında çalışması hoş görülmemiştir. Bu tür geçiş ailesinde çocuk işçiliği 
de çok yaygındır. Ayrıca bu dönem geçiş ailesi de oldukça kısa ömürlüdür. 
Nitekim, 1837-1901 yılları arasındaki Victorya döneminde ebeveynlerin çok 
erken yaşlarda gerçekleşen yüksek ölüm oranlarından dolayı, evliliklerin 
ortalama ömrü on iki yıl sürmüştür. Çocukların neredeyse çoğunluğu, 
yirmili yaşlarına gelmeden anne veya babalarından birinin ölümüyle karşı 
karşıya kalmışlardır.   

Geçiş ailesinden sonra Batı’da aile yapısında üçüncü değişim 
gerçekleşmiştir. Bu aile tipinde evlilik ve aile duygusal bağlarla ilişkili 
şekillenmiştir. Evliliklerde romantik aşk, sevgi ve kişisel çekim temelinde 
gerçekleştirme eğilimi artmıştır(Giddens, 2012, s. 249). Evlilikte eş 
seçiminin ebeveyn denetiminin etkisini kaybetmeye başlaması, aşk ve 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 11

sevgi evliliklerinin yaygınlaşmasıyla ilişkilidir(Pehlivan, 2017, s. 50). Yeni 
tip ailede, aile mahremiyeti çok önemli hale gelmiştir. Ailede bireysellik 
yükselmiş, ebeveynler daha çok çocukların bakımı ve eğitimiyle 
uğraşmaya başlamışlardır. Aile bireylerinin daha çok başka iş yerlerinde, 
fabrikalarda ücretli işçi olarak çalışmaları yaygınlaşmıştır. Bu dönemde 
aile üretim merkezi olmaktan çıkmış,  bir tüketim merkezi halini almıştır. 
Aile içi iş bölümü kapsamında kadınlar ev işlerinde erkek ise ailenin 
geçimini sağlamak için dışarda çalışmaya yönelmiştir. Fakat zamanla 
kadının işgücüne katılımını engelleyen aile içi cinsiyete dayalı işbölümünü 
düzenleyen değerler sisteminin değişimiyle birlikte kadınların da çalışmaya 
başlamasıyla aile ekonomisine katkısı artmıştır(Giddens, 2012, s. 249). 

Aynı hız, hacim ve oranda olmasa da birçok ülke aile yapısında ve 
işlevlerinde çok önemli değişmeler meydana gelmiştir. Aile yapısında 
meydana gelen değişmelerde, Batı aile kültürünün yayılması, sanayileşme, 
merkezi ulus devletlerin güçlenmesi, ulus devletler içindeki üst sınıfların 
ve bürokrasinin aile hayatlarını şekillendiren yeni kültürel ürünlerin alt ve 
orta sınıfların aile yapısını etkilemesi, siyasal iktidarların geleneksel aile 
yapılarını değiştirmek üzere aile ile ilgili reform politikaları uygulamaları, 
köyden kente göç ve hanelerin parçalanması gibi faktörler etkilidir. Bütün 
bu değişimler, geniş aile yapısının parçalanmasına neden olmuştur. 

Giddens, bütün kültürlerde aile yapısında karşılaşılan değişimleri şu 
şekilde sıralamaktadır:

•	 Geniş aile ve akrabaların etkisi azalmaktadır.

•	 Eşin özgürce seçilmesi eğilimi gelişmektedir

•	 Evlilik ve aile içi kararların alınmasında kadın daha fazla söz sahibi 
olmuştur. 

•	 Akraba evlilikleri azalmaktadır.

•	 Erkek ve kadınların cinsel özgürlüklerini kısıtlayıcı toplumsal 
sistemler artmaktadır

•	 Çocukların eğitimine ve yetiştirilmesine yönelik daha yoğun bir 
eğilim vardır

•	 Aynı cinsler birbiriyle evlenmeye başlamıştır.

Giddens’a göre yine de bu değişimleri abartmamak ve genellememek 
gerekir. Bugün de geniş aile ve geleneksel normlar varlığını 
sürdürmektedir(Giddens, 2012, s. 251-253; Karaşahin, 2013, s. 163-164). 
Nitekim ailenin bazı işlevlerinde değişimler olsa da geçmişten günümüze 
ailenin toplumsal bütünleşmeyi ve uyumu sağlama işlevi devam etmektedir.  
Ogburn’a göre ailenin işlevleri toplumsal hayatta gittikçe artmış ve önem 



12  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

kazanmıştır(Freyer, 1967, s. 243). König ise aile kurumunun işlev kaybı 
yaşamadığı tam tersine işlevlerinin yeni anlam ve içerik kazandığını ileri 
sürmüştür. Aynı şekilde Neidhardt, modern toplumlarda ailenin işlevlerinin 
kaybedilmesinden ziyade bir işlev uzaması ve genişlemesi yaşandığını 
belirtmiştir. Parsons da sanayileşen ve kentleşen modern toplumlardaki 
diğer kurumlar gibi ailede uzmanlaşmanın arttığını ve buna bağlı olarak 
bazı işlevlerin azaldığını fakat ailenin halen sürdürdüğü işlevleri daha etkili 
ve güçlü bir şekilde yerine getirmeye başladığını ifade etmiştir(Merter, 
1990, s. 22- 23). 

Nüfusun büyük bir kısmının tarımla uğraştığı kırsal ve köy 
toplumlarında aile hem toplumdaki ekonomik üretimin ana aracı hem 
de çocuk yetiştirmenin ve üyelerinin mahrem kişisel yaşamının ana 
merkezi olmuştur. Modern sanayi ve şehir toplumlarında ise aile, bu 
tarımsal ekonomik üretim işlevini büyük ölçüde kaybetmiş ve fabrikalara, 
ofislere, vb. kurumlara bırakmıştır. Bu anlamda Parson’a göre aile modern 
toplumlarda bazı işlevlerini yitirmiş ancak bazı işlevleri, değişen toplumsal 
yapıya uyum sağlayarak uzmanlaşmış ve daha da güçlenmiştir(Parsons, 
1958, s. 70).

Parsons’a göre aile kurumunda yaşanan yapısal farklılaşma, ailenin 
ekonomi ve üretim işlevinin modern toplumlardaki sanayileşme, ekonomik 
örgütlenme ve üretim süreçlerini yerine getirmesi mümkün olmadığı 
için bu tür işlevleri daha uzmanlaşmış başka kurumlara bırakması 
doğaldır. Ailenin işlevlerinin bazı sınırları vardır. Bu sınırların ötesinde 
toplumsal ihtiyaçlar ortaya çıktığında, bu ihtiyaçları karşılamak üzere 
başka uzmanlaşmış yapıların, aile yerine bu işlevleri yerine getirmesi 
işlevsel yapının doğasının bir gereğidir. Ailenin ikincil işlevleri toplumsal 
farklılaşma süreci yoluyla diğer kurumlara aktarılabilir. Fakat aile, sosyal 
sistemin, çocuğun sosyalleşme, kişilik ve kimlik kazandırma gibi birincil 
işlevlerinde daha da uzmanlaşmıştır. Toplumsal bir kurum olarak ailenin, 
toplumsal rollerin yerine getirilmesinde bireyleri motive etme işlevini 
görecek başka bir kurum yoktur.  

Bu açıdan toplumlarda ailenin bütün işlevlerini yerine getirecek henüz 
bir başka kurum yoktur. Ailenin geçmişten günümüze sosyalleştirme 
işlevi, bütün toplumlarda karşılaşılan evrensel bir olgu olarak varlığını 
sürdürmektedir. Başka toplumsal gruplar veya kurumlar aileye bazı 
işlevlerini yerine getirmede destek olabilir. Fakat bu grup veya kurumların 
hiç biri ailenin yerini alamaz(Leslie, 1982, s. 19). Aynı şekilde Ziya Gökalp 
de, aile kurumunu, toplumun en küçük parçası, milletin ve devletin temel 
taşı olarak görmüştür. Aile, devlet ve millet bir toplumu oluşturan temel 
parçalardır. Bu parçalardan birinde meydana gelen değişim veya arıza diğer 
parçaları da etkiler. Buna göre Gökalp, ailedeki değişmelerin milleti ve devleti 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 13

etkileyeceğini varsaymaktadır.  Gökalp’in de işaret ettiği üzere aile hala 
toplumsal, dinî ve kültürel değerlerin taşıyıcısı ve koruyucusudur(Nirun, 
1981, s. 28-29).

1.3. Aile ve Din

XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren aile ve din ilişkisi meselesine 
sosyologların, din sosyologlarının, kültürel antropologların ve din 
antropologlarının ilgisi gittikçe artmıştır. Sosyoloji, din sosyolojisi, kültürel 
antropoloji ve din antropolojisi alanlarında aile ile din arasındaki etkileşim 
ve ilişkileri inceleyen çok sayıda önemli çalışma yapılmıştır. Bütün dinlerde 
ailenin kutsallaştırılması, ona toplumsal ve dini yapı içinde üstün rol 
verilmesi, bu disiplinlerin ilgisini çekmiştir. Bu çalışmalar Antik Yunan, 
Roma, Çin, Mısır, Hind, (Wach, 1995, s. 95). İran, Meksika ve Peru gibi 
toplumların en eski tarihlerinde aile yapısı, teşkilatı, ailenin dini toplumsal 
tipolojileri üzerine çok sayıda sosyolojik ve antropolojik tetkik yapılmış 
ve bu tetkikler, ailenin dini ile ilgili tartışmaların zenginleşmesine imkan 
tanımıştır.  İlkel toplumlarda aile tartışmalarının sonucunda, aile kültüne 
dayandırılan meşhur antropolojik ve sosyolojik dini tekamül kuramları 
doğmuştur. Aile kültü üzerine inşa edilen dini tekamül kuramları oldukça 
sorunludur. Ancak İlkel kültürlerde aile din ilişkisi araştırmaları ailenin 
toplumsal hayatın en ilkel birliği ve aynı zamanda en temel yapı parçası 
olduğunu göstermiştir (Wach, 1995, s.96). 

Tarihsel olarak bütün kültürlerde ailenin dini bir grup olduğu 
konusunda din sosyolojisinde bir fikir birliği söz konusudur. En eski bazı 
kültürlerde aile üyelerini birbirine birleştiren bağ, kan bağı değil, kutsal 
veya İlahi güçlerin bağladığına inanılmıştır. Böylelikle kutsal bağ ile 
bağlanan aile de kutsallık kazanmıştır. Politeist dine inanan toplumlarda, 
Cermen, Çin, İsrail ve Mısır kültüründe aile bağı kutsal ve dini inançlara 
dayandırılmıştır(Mensching, 2004, s. 23-24; Günay, 1998, s. 240). Polinezya, 
Afrika, Hind, Çin ve Avrupa toplumlarında aile Tanrıları vardır(Wach, 
1995,  s. 99). Bu toplumlarda her aile bir Tanrıya ihtiyaç duymuştur. Aile 
Tanrıları çevresinde şekillenen ev kültü, aile üyeleri arasında çok güçlü 
ve yapışkan dini bağlar oluşturmuştur. Din, aile içi ilişkileri, eş, çocuk 
ve varislerin meşruluğunu, çocukların kardeşleriyle, anne babalarıyla 
ilişkilerini belirlemiştir(Weber, 2012, s. 101-102).

Kutsallaştırılmış aile, üyeleri için dini ve toplumsal kurtuluşun 
kaynağı, aileden ayrılma, uzaklaştırılma veya kovulma ise büyük bir felaket 
anlamına gelmektedir. Bu felaket aileden ayrılan veya kovulanların başına 
gelir. Ailenin dinini, şerefini ve onurunu koruma görevi bütün aile üyelerine 
verilmiş ortak bir görevdir. Bu nedenle aile bireyleri aile şerefini daima 
korumalı ve asla zedelememelidir. İşte aile şerefini zedeleyen bir aile üyesi 



14  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

olduğunda onun damgalanarak ailevi ve toplumsal dışlanma ile karşı karşıya 
kalması kaçınılmazdır(Mensching, 2004, s. 27). Böylece ailenin dini ve şerefi 
toplumsal olarak garanti altına alınmıştır. Aslında aile şerefi ve onur kültürü 
en eski kültürlerden günümüze bazı esneklikler ve değişimler gösterse de 
etkisini günümüze kadar sürdürmüştür. Günümüzde de aile şerefini zedeleyen 
eylemler aileyi lekeler. Ailelerinin lekelenmesi istenmez. Bunu yapan bireylere 
karşı ailevi dışlanma, baskı ve toplumsal damgalama yapılır. 

Aile, Tanrı inancının merkezi olduğu kadar, antik toplumlarda ibadet 
ve ritüelin de merkezi olmuştur. Toplumsal hayatta aile veya ailelerin bir 
araya gelerek oluşturduğu grup tarafından yapılan tapınma ile ibadetler 
gerçekleştirilmiştir. Yunan dini, aile, kabile ve devlet gibi sosyal grup inançları 
ve ibadetleri üzerine inşa edilmiştir. Roma ve Japon kültüründe de aile dine 
inançlardan ve ibadetlerin yapılmasından sorumlu tutulmuştur. Bu nedenle 
dinler aileyi kutsallaştırmıştır. Dini bireysellik ise sürekli baskılanmış ve 
engellenmiştir(Wach, 1995, s. 58).

Eski zamanlarda birçok toplumda aile, aynı zamanda ibadetlerle 
sorumlu sosyal bir ünitedir(Wach, 1995,  s. 93). Dini inançlara bağlı olarak 
yapılan ibadet, ayin ve ritüellerin merkezi aile olmuştur. Edilen dualar, 
adanan adaklar, ifa edilen dini merasimler, dini bayramlar, bereket, av, 
hasat gibi olgular için yapılan ritüel ve törenler, genellikle aile ocağında 
gerçekleştirilmiştir. Aile zamanla ibadetlerle ilgili bazı işlevlerini kaybetmiş 
ancak bireyin önemli anlarıyla ilgili ritüellerin merkezi olma görevini en 
eski çağlardan günümüze devam ettirmiştir. Gebelik, doğum, isim koyma, 
sünnet, buluğ çağı, askerlik, nişan, evlilik, ölüm, cenaze merasimleri ve 
ölümden sonraki dini adetler gibi bireysel hayatın önemli odak noktaları ve 
anlarında dini ritüellerin, uygulamaların ve inançların yerine getirilmesi 
işlevini aynen korumuştur(Günay, 1998, s. 241-242). Fakat toplumsal ve 
dini farklılaşmaya paralel olarak ailenin ibadet merkezi olma işlevini, dini 
inançlar ve ibadetler alanında uzmanlaşmış, inançları ve ibadetleri yerine 
getirmekle görevli din adamları sınıfına bırakmıştır(Wach, 1995, s. 72-73).

Ailenin en kadim dinlerdeki inanç ve ibadet merkezi olma rolü, bütün 
semavi dinlerde de devam etmiştir. Bütün semavi dinler, aile kurulmadan, 
kurulurken, kurulduktan sonra ve boşanırken uyulması gereken inançlar, 
ritüeller ve yasaklar sistemi geliştirmişlerdir. Bu nedenle ailenin kuruluşu, 
işleyişi ve korunması dini sistemin en önemli amaçlarından birisi olduğuna 
inanılmıştır. Aslında dinin bu amacı, kendi varlığını korumasında en 
vazgeçilmez işlevi görmüştür. Aile, dinin gelecek nesillere aktarım merkezi 
olarak görülmüştür(Köse, 2021, s. 23-24).  Aile, toplumsal yapının sağlıklı 
olabilmesi, düzen, denge ve istikrar içinde hareket edebilmesi, yapıyı 
meydana getiren parçalar arasında uyum ve bütünleşmenin sağlanabilmesi 
için gerekli dini inançlara ve değerlere kaynaklık teşkil eder(Aydemir ve 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 15

Tecim, 2012, s. 47). Aile, dini inanç, ibadet ve uygulamaları ait olduğu 
toplumsal sistemle ve diğer ailelerle paylaşarak, toplumsal ve dini 
bütünleşmenin sağlanmasında en önemli kurum olmuştur(Günay, 1998, 
s. 241). Toplumsal yapı için dini inançları, ibadetleri, ritüelleri ve değerleri 
temin ve tedarik eder. Ailenin sahip olduğu dini inançlar ve değerler, 
bireysel ve toplumsal yaşam için kullanıma hazır standartlaştırılmış 
kalıplar ve şemalar üretir. Birey ve toplum, bu dini şema ve kalıpları, hiçbir 
çaba ve emek sarf etmeden aileden alır ve kullanırlar. Aksi takdirde bireyler, 
bireysel ve toplumsal yaşamlarındaki bütün anlam ve değer sistemlerini, 
kendileri icat etmeleri gerekecektir. Bu ise birey için aslında oldukça zor ve 
imkansızdır. Bu nedenle esasen ailenin bize sunduğu dini şema ve kalıplar, 
hayatımızı kolaylaştırır ve eylemlerimiz için referans ve anlam çerçeveleri 
oluştururlar. Ailenin sunduğu hazır dini kalıplar, bireysel ve toplumsal 
hayatın dini olarak kurulması ve şekillenmesinde etkin rol oynar. 

Sosyal bir varlık olan insanın bir aileye ihtiyacı vardır. Aile olmadan 
insan, beslenme, barınma, korunma, eğitim ve din gibi temel ihtiyaçlarını 
karşılayamaz. İnsanın sosyalleşe bilmesi için bir aile ve topluma ihtiyacı 
vardır(Dikeçligil, 2012, s. 22-23). Bireyin dini ihtiyaçlarının ilk karşılandığı 
kurum ailedir. Aile, toplumsal ilişkilerin kurulması için bir dini bağlam 
inşa eder. Aile, bireysel ve toplumsal dini eylemlerin kurulmasını, anlam 
kazanmasını ve gerçekleştirilmesini sağlar.   Aile üyelerine, doğru ve yanlış, 
iyi ve kötü, haram ve helal gibi dini inançların belirlediği kalıpları sunar. Bu 
dini emir ve yasaklar sistemi, toplumun beklediği dini toplumsal eylemlerin 
bireyler tarafından kabul edilmesini ve onların topluma uyum sağlamasını 
kolaylaştırır. 

Aile, toplumsal yapının sürekliliğini ve sağlıklı şekilde çalışmasını 
sağlayacak dini inanç ve değerler sistemini üretme ve koruma işlevini 
yerine getirir. Bu nedenle her toplumda aileye, toplumları çözülmeden, 
bozulmadan ve yozlaşmadan koruyan dini yapının en temel dayanağı 
olduğundan kutsallık atfedilmiştir(Aydemir ve Tecim, 2012, s. 47). 
Ailenin toplumsal hayatta bozulmadan var olmaya devam etmesi, dinin 
de bozulmadan korunarak varlığını devam ettirmesini sağlayacağına 
inanılmıştır(Bottomore, 1977, s. 204). 

Toplumsal olarak kutsallaşan ailenin geçmişten günümüze dini yapı 
ve şemalar çerçevesinde kuruluşu mümkün olabilmiştir. Zira bir kadın 
ve erkeğin evlenmesi ile kurulan birlikteliğin meşruiyeti ve aile olarak 
toplumsal yapıda kabul edilebilirliği bütün evrensel dinlerde dinin izin 
ve onay verdiği kalıplar içerisinde gerçekleştirilmesine bağlıdır.  Nitekim 
bütün evrensel dinlerde dini otoritenin onayı ve dini bir tören ile ailenin 
kuruluşuna izin verilmiştir.  Birçok dini yaptırımlarla kuşatılmış aile 
kurumunun kuruluşu, İlahi bir kutsal görev ve emir olarak kabul edilmiş ve o 



16  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

dinin yetki verdiği temsilcilerinin denetimi altında gerçekleştirilmiştir(Ter 
Borg, 2012, s. 329). 

Bireyin toplum, evlilik ve aile karşısındaki tutumu, dinin bireysel ve 
toplumsal hayat, sosyal ilişkiler ve kurumlar üzerindeki etkisi, genellikle 
ailenin inançları, ibadetleri ve aile yapısına nüfuz etmiş bulunan dini 
zihniyetle ilişkilidir(Wach, 1995, s. 81). Toplumsal yaşamda sosyal ilişkiler, 
ailenin üyelerine kazandırdığı dini zihniyet tarafından belirlenir. Aile içi, 
akrabalar arası, komşuluk ve nihayet ait olunan toplumsal, kültürel ve dini 
çevre ile ilişkiler, büyük oranda ailenin şekillendirdiği bu dini zihniyet 
sayesinde düzen, denge ve istikrar içinde kurulur ve sürdürülür.  Elbette 
ki aile yapısında meydana gelen değişimlere paralel olarak, ailenin bireye 
aşıladığı bu dini zihniyetin de değişikliklere maruz kalması kaçınılmazdır. 

Yapısında ve işlevlerinde bazı değişimler yaşansa da ailenin en eski 
çağlardan günümüze bireylerin, aile, toplum, din ve kültür ile ilk tanışma 
ve bağlanma birimi olma özelliği değişimden korunmuştur.  Aynı şekilde 
aile, üyelerinin sağlıklı sosyal ilişkiler kurabilmesini, kolektif tutum 
ve davranışlar sergileyebilmesini, toplumun ortak paylaşılan inanç ve 
değerlerini benimseyebilmesini, dini ve sosyal çevreye dahil olabilmesini 
mümkün kılar(Aydemir ve Tecim, 2012, s. 48). Aile, birey ile din ve toplum 
arasındaki bağı kuran, dini yapının sürekliliğini sağlayan sosyal bir 
kurumdur. Aile içinde çocukların dine ve kültüre göre yetiştirilmesi, dini ve 
toplumsal hayata hazırlanması süreçleri gerçekleşmektedir. Bireyin ailesiyle 
kurduğu ilişkileri, dini ve sosyal bağları yaşam boyu devam etmektedir. Bu 
nedenle sağlıklı bir toplumsal hayat, o toplumdaki aile ilişkilerinin sağlıklı 
olmasına bağlıdır. Eğer aile toplumsal değişim sonucunda işlevlerini yerine 
getiremez hale gelirse birçok toplumsal sorunun ortaya çıkması kaçınılmaz 
hale gelir(Dikeçligil, 2012, s. 24).

Tarih boyunca aile, bütün kültürlerde dinlerle ilgili birincil bilgi kaynağı 
olmuştur. Anne-babalar ve akrabalar, çocuklara din ile ilgili anlayışları 
öğretmişler ve bu bilgiler, bireysel tercihleri etkilemişlerdir(Sherkat, 2014, 
s. 225). Modernleşme öncesi ailesi, üyelerine dini inançları aktarmakla ve 
öğretmekle yetinmemiş, bu inançların uygulamasını ve ibadetlerin yerine 
getirilmesini kontrol ve denetim işlevini yerine getirmişlerdir(Çağan, 2011, 
s. 88). Fakat bazı din sosyologları, dini inanç, değer ve bağlılıklardaki 
artan farklılaşmanın yol açtığı kuşak kopukluğu veya kuşak farkı tezinden 
hareketle ebeveynlerin çocukların dine bağlılıkları konusunda sınırlı 
bir etkisinin bulunduğunu ileri sürmüşlerdir. Bu din sosyologları, ailede 
kuşak kopukluğunun bireysel dindarlıklar üzerinde radikal değişimlere yol 
açacağını varsaymışlardır(Sherkat, 2014, s. 225). Diğer bazı din sosyologları 
ise ebeveynlerin çocukların dini inançları üzerine etkilerini araştıran alan 
araştırması verilerinden hareketle ebeveynlerin, çocukların dini inançlara 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 17

bağlılıkları, dini tutum ve davranışları üzerine hakim bir etkisinin 
olduğunu benimsemişlerdir(Acock ve Bengston 1978; Myers, 1996).

Bu din sosyologlarına göre pek çok din sosyolojisi saha araştırması, 
ebeveynlerin, çocukların dini inanç, davranış ve tercihleri üzerinde çok 
etkili olduğunu göstermiştir (Acock ve Bengston, 1978). Bu tür din sosyolojisi 
saha araştırmalarının bazılarında, çocuklarda dini inanç ve pratiklerin 
kristalleşmesinde anne-baba etkisinin erken dönemle sınırlı kaldığı ileri 
sürülmüştür. Diğer bir kısım saha araştırmaları ise sosyalleşmeyi ömür 
boyu devam eden bir süreç olarak kabul ettikleri için çocukların dindarlığı 
üzerinde ebeveyn etkisinin ömür boyu nasıl devam ettiğini incelemeye 
yönelmiştir. 

Bu tür din sosyolojisi çalışmaları, anne-babaların, çocukların 
yaşamı boyunca dini tutum ve davranışları ile sosyal bağları ve ilişkileri 
şekillendirmeye, sosyalleşme süreçlerine katkıda bulunmaya devam 
ettiklerini keşfetmiştir. Gençlerin, başlarına gelebilecek olaylarla, yaşaya 
bilecekleri kriz ve streslerle nasıl başa çıkabilecekleri, evliliklerini nasıl 
devam ettirecekleri, çocuklarını nasıl büyütecekleri, hayat mücadelesi ve 
kavgasını nasıl verecekleri konusunda genç yetişkinler için anne ve babalar, 
hikmet ve ilham kaynağı işlevi görmüşlerdir  

 Din sosyolojisi araştırma bulguları, farklı farklı dine inan ebeveynlerin 
çocuklarının, onlarla ortak dini bağlar kuramadıklarını, bu sebeple dini 
bağlılıklarını ve dinlerini değiştirme ihtimalinin yüksek olduğunu ortaya 
koymuştur. Aynı şekilde aile içinde ebeveynlerin dini uyumsuzluğu, 
özellikle erkek çocukların dindarlık düzeylerinin düşük kalmasında etkin 
rol oynadığı gözlenmiştir. Ebeveynlerin farklı dini değerlere ve aidiyetlere 
bağlı olması, çocukların dindarlıkları üzerinde sürekli birbiriyle rekabet 
etmesi, çatışması ve birinin diğeri üzerinde baskı kuramaya çalışması 
söz konuşur. Dolayısıyla çocukların anne ve babalarının dinleri veya 
mezhepsel aidiyetleriyle inanç ve duygusal bağ kurmaları güçleşir. Keza 
ebeveynleri arasında dini bütünleşme ve uyum olan gençlerin, çoğunlukla 
anne babalarının dinine inandıkları görülmüştür. Bununla birlikte anne 
babalarının dinini benimseyen gençlerin dinlerini değiştirmeleri pek 
ihtimal dahilinde değildir.

Bu bulguların her biri, ailenin dini etkilerinin bireysel dini tercihler 
üzerindeki belirleyici rolünü ortaya koymaktadır.  Aile içinde çocukların 
yetişkinlik süreçleri ile anne ve babaların yaşlanma süreçleri arasında 
dini ve sosyal etkilerin karşılıklı olduğunu gösteren sosyolojik bulgular 
da söz konusudur. Bu bulgular, çocukların, ebeveynlerin kendilerine 
tek yanlı aşıladığı tercihlere bağımlı olmadığını, aynı zamanda yaşlılık 
döneminde ebeveynlerin de çocukların kendilerine aktardığı dini 



18  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

inanç ve yaklaşımlardan etkilendiğini göstermiştir. Ebeveynler, yaşlılık 
dönemlerinde özellikle de kritik toplumsal, dini ve ekonomik yaşam 
konusunda tavsiye ve etkilerde çocuklarına daha fazla bağımlı hale 
gelmektedir(Sherkat, 2014, s. 225-226). 

Çocuklar ile ebeveynler arasında karşılıklı etkileşimler vardır. Sekiz 
yıl boyunca ebeveynler ile çocuklar arasındaki dini etkileşimleri inceleyen 
Sherkat ise bu uzun dönemli araştırmasından elde ettiği verilerden hareketle 
ebeveynler ile çocuklar arasındaki karşılıklı dini etkileşimleri kanıtlamıştır. 
Ebeveynler ile çocuklar arasındaki karşılıklı etkileşimler, dine katılım ve 
dini tercihler konusunda oldukça sabit ve nispeten değişmeyen bir yapı 
oluşturmuştur. Ebeveynlerle çocukları arasında din eğitimi, aile oluşturma 
ile ilgili dini ve geleneksek dinamikler, mezhep, tarikat ve cemaat etkileri 
karşılıklıdır. Ebeveynler, erken çocukluk döneminde çocuklarının dini 
inançlarında daha fazla etkili olurken, çocuklar genç ve orta yetişkinlik 
dönemlerinde ebeveynlerinin dini ve toplumsal yaşamları üzerinde 
daha etkindir. Fakat yaşlı ebeveynler, yetişkin çocuklarının tekrar dini 
inanç ve ibadetlere yönelimlerini artırma yönünde etkin rol oynamaya 
başlarlar. Gençlerin de dini inançlarına, ideolojilerine ve radikal bazı dini 
yönelimlerine ebeveynlerini çektikleri gözlenmiştir(Sherkat, 2014, s. 227). 
Buna karşın gençlerin dini ideolojilere, dini gruplara, cemaatlere ve yeni dini 
hareketlere bağlılıkları, zaman zaman aile bağlarından daha önemli hale 
gelebilir. Dolayısıyla, gençlerin bu tür dini bağlılıkları kolay değişmezler. 
Anne-babalar, çocuklarının bu tür dini bağlılıklarından koparmak ve 
onları bu hareketlere üyeliklerden vaz geçirmek istediklerinde çocuklarıyla 
aralarında dini çatışma ortaya çıkabilir. Bu tür dini grup veya dini ideolojik 
aidiyeti benimseyen gençler, ailelerini reddedebilir veya onlara karşı vefasız 
davranabilirler. Bu nedenle anne-babaların gençlerin dini bağlılıkları 
üzerinde her zaman etkisi olmayabilir(Hamilton, 2012, s. 212). 

Ailenin çocuklarıyla etkileşimi, karşılıklı dine çekim, tavsiye ve 
himaye ile sınırlı değildir. Ailenin bireysel ve toplumsal birçok rolü vardır. 
Aile büyük bir sosyal ve ekonomik birliktir(Wach, 1995, s. 105). Zira aile 
dine dayanan bir ekonomik sistemi üyeleri arasında inşa ve organize eder. 
Aile, mensuplarının din üzerine kurulmuş aile ekonomisine bağlı tutum 
ve davranışlar sergilemesini bekler ve bu tür davranışların en önemli 
motivasyon kaynağıdır. Bazı ekonomik yapıyı düzenleyen dini işlevlerinde 
kayıplar yaşasa da aile, pek çok ekonomik eylemi düzenleyen dini değerleri 
koruma ve sürdürme işlevini hala yerine getirmeye devam etmektedir. 

Din ile aile arasında birbiriyle sıkı bir ilişki varola gelmiştir. Din ve aile 
birbirine bağlı toplumsal yapının en temel iki parçasını oluşturmuştur. Bu 
nedenle ailede meydana gelen değişimler, din üzerinde veya tam tersine dini 
yapıda yaşanan değişimler, aile yapısında da hızlı değişimlere yol açabilir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 19

Aile, modernleşme ile ortaya çıkan hızlı toplumsal değişme sürecine çok 
güçlü bir uyum göstermiştir. 

Din ile aile arasındaki ilişkileri düzenleyen din anlayışında zaman 
içerisinde değişim meydana gelmiştir. Ancak bu değişimler sonucunda 
ortaya çıkan aileyi şekillendiren din anlayışı versiyonlarının bazı temel 
ortak karakteristik özellikleri vardır. Aile kurumunu, toplumun, dinin en 
kutsal ve değerli temel parçası olarak tanımlama, aile üyelerine, dindarlık, 
vatanseverlik, iyi vatandaşlık, ahlak ve toplumsal uyum şemaları ve 
formları sunan en önemli merkez olarak niteleme, aileye özgü değişen din 
anlayışlarında değişmeden korunan ortak karakteristiklerdir(Edgell, 2014, 
s. 239-240).  

Modernleşmenin yol açtığı toplumsal ve kültürel değişimler 
karşısında din, yeni form ve görünümler kazanmış ve toplumsal yapıda 
tutunabilmiştir(Akgün ve Karaşahin, 2025, s. 2). Bu nedenle modernleşme 
sürecince aile yapısında meydana gelen değişimler karşısında dinin çeşitli 
seçenekleri her daim bulunmuştur. Tarih boyunca din, aile yapısı üzerinde 
gerçekleşen bazı değişimleri benimsemek, bazı değişimlere karşı ilgisiz 
kalmak, bazı değişimlere karşı direnç göstermek, aileyi kökten değiştirmek 
şeklinde dört seçenek kalıbı içinde hareket etmiştir. Aile din ilişkilerinde 
değişmeler, otomatik olarak gerçekleşmez. Aile, kendi temel dini yapısını, 
dini işlevlerini korumak ve sürdürmek amacıyla toplum, kültür, ekonomi, 
eğitim, hukuk alanında ortaya çıkan değişimleri filitreleme görevini yerine 
getirmektedir. Aile hayatı üzerindeki değişmeler, dini filitreden geçtikten 
sonra benimsenir. Aile kurumu, ekonomik ve toplumsal değişimleri ya 
reddetme ya değiştirerek alma ya da aynen kabul etme şeklinde üç türlü 
filitreden geçirme sürecine tabi tutmaktadır. 

Aile bir taraftan bazı dini inançları ve kurumsal sistemleri sürdürürken 
bazılarının da değişiminde etkin rol oynamıştır. Özellikle aile, dinin iyi 
aile biçimlerini ve hayatını şemalaştıran inanç ve uygulamalarını devam 
ettiren, dinin aile hayatını şekillendiren kalıplarını üreten ve aktaran 
sosyal bir kurumdur (Clarke, 2012, s. 60). Bu yönüyle ailenin toplumsal 
yapıyı bozulma ve çözülmeden koruduğu yönünde bir konsensüs vardır.  
Toplumsal değişimlerin aile yapısını bozacağı, bozulan aile yapısının 
da toplumun bozulmasına neden olacağı şeklinde genel bir kanaat söz 
konusudur. Dolayısıyla dini ve toplumsal olarak değişimden korunmuş 
veya en az etkilenmiş idealleştirilmiş aile tipleri hedeflenmiştir. Çünkü 
dini, toplumu ve kültürü bozulmadan koruma ve sürdürme görevini yerine 
getiren başlıca aktörlerden birisi ailedir. Bireyin, din ve değerlerle ilk 
karşılaştığı yer ailedir(Kurt, 2018, s. 110; Aydın, 2014, s. 189; Subaşı, 2014a, 
s. 197-198). 



20  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Aile sadece dinin yaşatılması ve sonraki nesillere benimsetilmesi değil 
aynı zamanda sosyal ilişki ve etkileşim kalıplarının üretilmesi, aktarılması 
ve muhafaza edilmesi rolünü yerine getirir. Zira aile, toplumsal yapının 
sağlıklı bir şekilde çalışmasını sağlayan dini sistemin bitmez ve tükenmez 
bereketli bir güç ve enerji kaynağıdır (Dikeçligil, 2012, s.  24; Aydemir ve 
Tecim, 2012, s. 47-48). Üyelerinin dini sosyalleşmelerinde ilk etkileşim 
çevresi sunan aile, toplumsal yaşamın sağlıklı şekilde sürdürülmesini 
sağlayan temel dini kalıp ve şemaları bireye aktarır.   Bu nedenle dini ve 
toplumsal olarak bozulmamış sağlıklı bir aile yapısı idealize edilmiş ve bu 
ideal aileyi inşa etmek üzere birçok dini, ekonomik, siyasi hukukî ve eğitim 
politikaları üretmeye ve uygulamaya çalışan girişimler devam etmektedir.  
Çünkü, ailenin sağlıklı ve işlevsel olması, toplumun, kültürün, dinin 
varlığının devamını ve muhafazasını sağmaktadır(Erten, 2018a).

Bütün toplumlarda hâlâ ailenin din ve toplum için idealleştirildiği 
yönünde ortak bir inanç söz konusudur. Bu ortak inanç, evrensel olarak 
bütün toplumlarda, ailenin dini hayatın ve birliğin geleneksel kalesi 
olduğunu, dini inançların, değerlerin ve ibadetlerin bir nesilden diğer nesle 
aktarılmasını sağladığını vurgulamaktadır. Fakat din sosyologları arasında 
modernleşme, sanayileşme ve şehirlileşme süreçleriyle birlikte ailenin 
bu idealize edilmiş dini işlevlerini devam ettirmede bazı yeteneklerini 
kaybettiği yönünde bir eğilim de artmıştır. Bu eğilime göre aile, idealize 
edilmiş dini rol ve işlevlerini günümüz şartlarında devam ettirme gücünü 
kaybetmeye başlamıştır. Dolayısıyla ailenin üyelerine bir zamanlar sağladığı 
dini destek ve yardımdan mahrum ve her bir aile ferdini, dini hayatı inşa 
etmede yalnız bırakmıştır. Artık çocukların dini hayatlarını oluştururken 
ailelerine değil, kendilerine dayanma zorunluluğu doğmuştur(Roof, 2014, s. 
209). Yine de aile, bireyin başına gelen hastalık, kaza, ölüm veya olağanüstü 
herhangi bir olay karşısında manevi ve maddi destek çıkma ve yardım 
etme işlevini geçmişten günümüze sürdürmektedir. Keza bu tür olaylarla 
karşılaşan bireylerin tek sığınakları aileleri olmuştur ve onlar, genellikle 
ailelerine geri dönmüşlerdir(Wuthnow, 2012, s.110).



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 21

II. BÖLÜM

AİLEDE YAPISAL VE İŞLEVSEL SORUNLAR

2.1. Yapısal Sorunlar

2.1.1. Geniş ve Çekirdek Aile Sorunu

Sanayileşme ile başlayan şehirlileşme ve yeni sosyal ilişkiler, ailedeki 
yapısal dönüşümü tetiklemiştir.  Bununla birlikte geleneksel toplumlarda 
ve modernleşme öncesi Batı Avrupa’da geniş aile biçiminin yaygın olduğu, 
sanayileşmeyle birlikte geniş ailenin çekirdek aileye dönüştüğü yanılgısı 
yaygın kabul görmüştür. Buna karşılık, son zamanlarda geniş ailenin 
hiçbir zaman Batı toplumlarında yaygın ve egemen bir tip olmadığı ile ilgili 
bulgular ve söylemler oldukça yaygınlık kazanmaya başlamıştır. Geniş aile 
biçimi yanında bir baba, anne ve çocuklardan oluşan çekirdek ailenin de 
sadece sanayileşen ve modernleşen toplumlara özgü bir aile tipi olduğuna 
yönelik hipotezleri, yanlışlayan sosyolog ve antropoloğalar, oldukça ikna 
edici kanıtlar ve bulgular ortaya koymuşlardır. Ailenin geleneksel geniş 
aileden çekirdek aileye doğru evrildiği yaklaşımını eleştiren sosyolog ve 
antropologlara göre bu aile türü hem geleneksel Doğu toplumlarında hem 
de modernleşme öncesi ve sonrası Batı toplumlarında uzun zamandır var 
ola gelen bir aile türüdür(Giddens, 2012, s. 248; Kudat, 1990, s. 258) . 

Murdock, dünyada 192 toplumun 47 sinde çekirdek ve 92’sinde geniş, 
53’ünde ise evlilik yoluyla iki ya da daha fazla çekirdek ailenin birleşiminden 
oluşan poligamik aile türünün olduğunu göstermiştir. Poligamik aile, bir 
erkeğin birden fazla karısının olduğu, iki veya daha fazla çekirdek ailede baba 
ve koca rolünü oynadığı ve bu aileleri geniş bir aile grubu içinde topladığı 
aile modeli olarak bilinir.  Murdock’a göre gerek bir erkek ve bir kadının 
evlenmesi şeklinde olsun gerekse geniş ailenin parçası olsun çekirdek 
aile, daima bütün toplumlarda görülen evrensel bir aile tipidir(Murdock, 
1967, s. 2; Saran, 1992, s. 301).  Giddens’a göre modernleşme öncesi hane 
halkı büyüklüğü İngiltere’de 4.75, günümüz İngilteresinde ise 2.4’tür.  
Modern öncesi dönemde hane halkı sayısına hizmetçilerin de dahil edildiği 
düşünüldüğünde bu fark çok küçüktür(Giddens, 2012, s.248). Lowie’ye göre 
de çekirdek aile, bireyleri birbirine bağlayan karşılıklı ilişkiler birliğinin 
kurulduğu bir ünite olarak her toplumun ayrılmaz ve parçalanamaz 
bir ünitesidir(Saran, 1992, s. 302). Turner’e göre de, endüstrileşme ile 
geleneksel geniş aile yapısının değişimi ve dönüşümü arasında doğrudan 



22  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

bir bağ bulunmamaktadır. Geniş aile sanayileşme öncesi tarihin hiçbir 
döneminde Batı toplumlarında egemen bir aile türü olmamıştır. Aynı 
şekilde çekirdek aile tipi de endüstrileşme ile birlikte ortaya çıkmamış, 
endüstrileşmeden çok daha önceleri yaygın bir aile tipi olarak var olmuştur 
(Vergin, 1991, s. 311).

Her ne kadar, aile sisteminde bazı değişmeler olsa da tarihsel olarak 
geleneksel geniş aileden çekirdek aileye doğru bir dönüşüm olduğu, 
geniş aile ve akrabalık yapılarının kaybolmaya yüz tuttuğu şeklindeki 
yaklaşımın doğru olmadığı yönünde bir eğilim ortaya çıkmıştır. Artık 
bazı sosyologlar, çekirdek ailenin geleneksel geniş aile ile birlikte her 
daim bulunduğunu ve dahası bugün bile her toplumda hakim bir aile tipi 
olmadığını kabul etmektedir(Giddens, 2012, s. 248). Zira Wach (1995, s. 94) 
da insanlık tarihinin her devrinde çekirdek aile tipine rastlandığını ifade 
etmiştir. 

Çekirdek aile tipinin egemen ve yaygın bir aile tipi olarak eski 
çağlardan günümüze varlığını sürdürdüğünü gösteren bulgular her geçen 
gün artmaktadır. Nitekim Türk toplumunda da çekirdek ailenin modern 
zamanların ailesi olduğuna yönelik yaygın ön yargıya rağmen hem köylerde 
hem de şehirlerde geniş aile tipi yanında hakim bir aile tipi olarak çekirdek 
ailenin çok yaygın olduğunu belgeleyen tarihsel ve toplumsal veriler elde 
edilmiştir(Vergin, 1990, s. 311). Türkiye’de genellikle geçmişte kırsal 
kesimlerde hanelerin çok kalabalık geniş ailelerden oluştuğu, çekirdek 
ailenin şehirleşme ve modernleşme süreciyle geleneksel geniş ailenin 
dönüşümüyle ortaya çıktığı tezinin tam aksine kırsal kesimlerde yaşayan 
çoğu insanın şehre göç etmeden önce memleketlerindeki hanelerinde 
çekirdek aileleriyle birlikte yaşadıkları savunulmuştur(Duben, 2006, s. 
15). Duben’e (2006, s. 17) göre Türk aile yapısı hem şehir hem de kırsal 
hanelerinde az sayıda bireylerden oluşmaktadır. 

Türkiye’de adrese dayalı nüfus kayıt sistemi istatistiklerine göre 2015 
yılında toplam hane halkı içindeki çekirdek ailelerin oranı %66.9 iken, 
2019’da %65.1’e, 2023’de ise %63.8’e, en az bir çekirdek aile ve diğer aile 
bireylerinden oluşan geniş ailelerin 2015’deki oranı %16.5’den, 2018’de 
15.0’a, 2023’de 13.2’ye gerilemiştir(TUİK, İA, 2024). Bu veriler Türk 
toplumsal yapısında çekirdek aile oranlarının yüksek olmasına rağmen 
geniş ailelerin de varlığını sürdürdüğünü, her iki aile tipinin oranlarında 
düşüş yaşandığını göstermektedir. Her iki aile tipi oranlarındaki düşüşte, 
tek kişilik, parçalanmış ve aralarında evlilik, anne-çocuk veya baba-
çocuk bağı olmayan birden fazla kişiden oluşan hane halkı oranlarındaki 
artış etkin bir rol oynamıştır. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 23

Öte yandan Türkiye’deki bu çekirdek ve geniş aile oranlarının, 
modernistlerin kastettiği işlevselci çekirdek aile ile geniş aile tiplerinin 
çok azını kapsadığı kabul edilmektedir. Başka bir ifadeyle Türkiye’deki 
çekirdek ve geniş aile tiplerinin modernistlerin tanımladığı işlevsel kuramın 
çekirdek ve geniş aile tiplerinden çok farklı olduğu ileri sürülmüştür. Ayrı 
hanelerde yaşayan çekirdek ailede geniş aile ve akrabalık bağlarından 
kopuş yaşandığı şeklindeki görüşün yanlış olduğu ispatlanmasına rağmen 
Türk aile yapısının Batı tipi çekirdek aileye dönüştüğü tezinin tam 
aksine çekirdek ailenin geniş aile ve akrabalık ilişkilerini ve bağlarını 
sürdürdüğünü gösteren araştırma bulguları söz konusudur(Duben, 2006, 
s. 67). Nitekim, Dikeçligil (2012, s. 33), çekirdek ve geniş ailenin “çekirdek 
aileler konfederasyonu” şeklinde yapısal biçim kazandığını ve Litwak’ın 
“değişime uğramış geniş aile” tanımlamasının Türkiye’deki aile yapısı için 
daha doğru olduğunu savunmuştur. 

Bu nedenle bazı sosyologlar, modernleşmenin ve şehirlileşmenin 
ürünü olarak yüceltilen çekirdek aile tipi ile geleneksel ve muhafazakar 
modernleşememiş toplumların aile tipi olarak kabul edilen geniş aile ikiliği 
ile geleneksel toplum tipinden modern toplum tipine doğru geçiş aşamasını 
yaşayan toplumlar için kullanılan geçiş ailesi sınıflandırmalarının 
aşırı genelleştirilmiş ve idealleştirilmiş olduklarını ileri sürerek itiraz 
etmektedir. Modernist sosyologların çekirdek ve geniş şeklinde ikili 
karşıtlıklar üzerine kurudukları aile tiplerine ilk itirazı yapan ABD’li 
sosyolog Litwak olmuştur. Litwak’a göre Sosyolojideki çekirdek ve geniş 
aile tanımlamaları sosyal gerçeklikte varolan aile kurumunu kapsamaktan 
çok uzaktır. Sanayileşmiş ve modernleşmiş toplumlara özgü çekirdek 
ailenin oranı arttıkça geniş aile bağları ve akrabalık ilişkilerinde zayıflama 
ve kopuş yaşanacağı varsayılmıştır. Litwak, çekirdek ailenin, geniş aile ve 
akrabalık bağlarından yalıtılmış ve izole, belli bir mekanla ilişkili olduğu ve 
geniş ailenin ise mesleki hareketliliği engellediği yönündeki yaklaşımların 
doğru olmadığını ileri sürmüştür. Litwak’a göre ABD’de çekirdek aile, belli 
bir mekanla sınırlı olmaksızın akraba ve geniş aile bağlarını, yardımlaşma 
ve dayanışmasını sürdürmekte, meslek tercihlerinde geniş aile ve akraba 
desteği almaya devam etmektedir. Buna göre modernist sosyologların iddia 
ettikleri gibi çekirdek aile akraba ve geniş aile bağlarından yalıtılmış bir aile 
değildir. Aynı şekilde Liwak, modern toplumlarda geniş ailenin çekirdek 
aileye dönüşmediğini, bu aile tipinin değişim gösterdiğini savunmuştur. 
ABD’de değişikliğe uğramış geniş aile yapısı, aynı hane çatısı altında, aynı 
yerleşim yerinde bulunmayan, aralarında uzak mesafeler olan çekirdek 
ailelerin geniş aile ve akrabalık bağlarını, yardımlaşma ve dayanışmasını 
içermektedir. Litwak, ADB’de geniş aileden ayrılan çekirdek ailelerin ve 
diğer aile üyelerinin sık sık görüştükleri, bir araya geldikleri, birbirlerine 



24  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

çeşitli ekonomik, sosyal, dini ve manevi destek verdikleri, kuşaklar arası 
ilişkilerin sürdürüldüğünü gözlemlemiştir. İşte Litwak, bu tip aile davranış 
örüntüsüne “değişime uğramış geniş aile” tipi olarak tanımlamıştır. 
Değişikliğe uğramış geniş aile yapısı birden çok çekirdek ailelerden meydana 
gelmektedir. Değişikliğe uğramış geniş aileyi oluşturan çekirdek ailelerin 
aynı hanede aynı şehir veya köyde oturmaları şart değildir. Birbirlerinden 
uzak şehir ve köylerde yaşayabilirler. Belki de aynı hanede bir arada yaşama 
eğiliminin giderek azalması, geniş aile yapısında ortaya çıkan en önemli 
değişimdir(Dikeçligil, 2012, s. 34-35). 

Bununla birlikte modernleşme, sanayileşme, kentlileşme, bireyselleşme 
gibi olgular, hem geniş hem de çekirdek ailenin kuruluşunda, yapı ve 
işlevlerinde, aile içi ilişkilerde, rol dağılımında ve işbölümünde köklü 
değişimler yaşanmasına neden olmuştur(Çelik, 2010, s. 27). Nihayetinde 
geniş ve çekirdek ailede geleneksel sosyal ilişkiler, kültürel değerler, 
işbölümü, statü ve rolleri belirleyen dinî ve geleneksel kültürel değerler 
değişmiştir. Bu çerçevede ailede kadın ve erkeğin statü ve rollerinde 
dönüşümler olmuştur. Geleneksel geniş ve çekirdek ailede kadın, ev işleri 
ve aile işletmelerinde çalışırken, sanayileşme ile birlikte artık aylıklı bir 
işçi olarak çalışma hayatının içerisinde giderek daha fazla yer almaya 
başlamıştır(Turgut, 2010, s. 29). 

Çekirdek ailenin geleneksel geniş ailen ile birlikte aynı hanede ve 
mekanda yaşaması, çekirdek aile mahremiyetine ve özel hayatına müdahale 
ve tehdit olarak görülmeye başlamıştır. Yeni evlenen genç çiftlerin kurduğu 
çekirdek ailelerin bu nedenle geniş ailenin yaşadığı haneden kendilerine 
ait hanelere taşınmıştır. Bununla birlikte iş için başka ilçe, şehir ve ülkelere 
çekirdek aileler göç etmiştir. Bütün bu faktörler çekirdek ailenin geniş aile 
mekan birliğinden kopmasına ve uzaklaşmasına sebep olmuştur(Haviland, 
2002, s. 292). Yeni evlenmiş çiftler, kendi hayatları konusunda aile 
büyüklerinin karar almasını ve müdahalesini istemeyerek, aile otoritesi 
baskısından uzakta bağımsız ve özgür bir hayat tarzını hedeflemişlerdir. 

Genellikle bütün toplumlarda diğer ekonomik ve ev işleri yanında 
ailede çocuklarla ilgilenme ve onlara bakma, kadının en temel görevlerinin 
başında gelir. Bu anlamda kadının çocukla ilgilenme görevi evrensel bir 
olgudur(Haviland, 2002, s. 297). Çekirdek aile, üyelerini sosyalleştirme, 
onlara dini ve kültürel sistemi aktarma işlevini görür. Bu tür birincil 
işlevleri yerine getirirken çekirdek aile, hane içine kapanmış, toplumsal 
çevre, aile ve akrabalık desteğinden yalıtılmış olarak yapayalnız ve tek 
başına bırakılmıştır. Dolayısıyla çekirdek aile, geniş aile ve akrabalık sistemi 
yapılarından izole bir şekilde üyelerine ve topluma karşı görevlerini yerini 
getirmeye çalışmıştır. Geniş aile ve akrabalık sistemlerinden yalıtılmış 
çekirdek aile yapısı, üyelerine ve özellikle de anneye büyük bir duygusal ve 
toplumsal yük yüklemiştir(Turner, 2014, s. 376).



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 25

Çekirdek ailenin geniş aile ve akrabalık siteminden gittikçe kopuşu, 
deneyim ve bilgi gerektiren doğum, bebek bakımı, çocuk yetiştirme gibi 
önemli hususlarda tecrübesiz annenin, tecrübeli akrabalarının yardım, 
destek ve danışmanlıklarından yoksun kalmasına neden olmuştur.  Geniş 
aile ve akraba desteğinden mahrum kalan genç anneleri, bebek bakımı ve 
çocuk yetiştirilmesinde karşılaştıkları sorunların çözümü için kitaplara, 
deneyimsiz arkadaşlarına veya komşularına danışmaya yöneltmiştir. Fakat 
kitaplar, deneyimsiz arkadaşlar veya komşular, deneyim ve tecrübeye 
dayalı pratik bilgi ve uygulama şemalarını sunmakta asla geniş aile kadar 
yeterli olamamışlardır. Bu nedenle çekirdek ailede bebek bakımı ve çocuk 
yetiştirilmesi noktasında geniş ailenin destek ve yardımından yoksun kalan 
genç anneler iyice çaresiz kalmışlardır. 

Ayrıca çalışan annelerin çocukların bakımında geniş aile ve 
akrabalarının yardım ve desteğinden mahrum kalması, çekirdek ailede 
çocukların bakımı sorununa neden olmuştur.  Bu durum çocukların anne-
baba ilgisi ve şefkatinden mahrum kalmalarına ve ailenin dinî ve kültürel 
mirası çocuğa aktarma işlevinin bozulmasına yol açmıştır. Çekirdek ailede 
çalışan ebeveynler, ailenin kültürel aktarım görevini yerine getirmesine 
engel olmaya başlamıştır(Haviland, 2002, s. 307). Böylece yeni nesiller 
arasında dinî ve kültürel değerlerden yoksun bırakılmış gençlerin oranı 
artmaktadır. 

2.1.2.  Ailede İş Bölümü ve Rol Farklılaşması Sorunu

Antropologlar arasında modern kültürlerde çekirdek aile ile toplumsal 
sorunlar arasındaki ilişki daha fazla tartışılmaya başlanmıştır. Ailede 
çocuk bakımı ve cinsiyete dayalı rol farklılaşması ile ilgili dini ve kültürel 
değerlerin değişimi hız kazanmıştır. Kültürel antropoloji, tarihsel olarak 
cinsiyete göre aile içindeki iş bölümünde erkeğin ev dışı işlerde, kadının 
ise çocuk bakımı, ev ve hafif bağ bahçe işlerinde çalıştığını tespit etmiştir. 
Modernleşme sürecinde ailede işbölümü ile ilgili dini ve kültürel değerleri 
değişen toplumlarda kadın ve erkek arasındaki iş bölümü ve rol farklılaşması 
da değişime uğramıştır. Modernleşmeyle beraber ailede toplumsal 
cinsiyete dayalı iş bölümü ve rol farklılaşması belirsizleşmiştir. Aile içinde 
kadın ve erkek eşitliği anlayışına göre bir rol ve işbölümü dağılımı biçimi 
gelişmiştir(Çelik, 2010, s. 27). Dolayısıyla günümüz modern toplumlarında 
aile içinde kadın ve erkek işbölümü ve rol farklılaşması azalmıştır.

Üretken emek öncelikle erkeğin/babanın, ikincil düzeyde de hanedeki 
daha genç erişkin erkeklerin işi olmuştur. Üretken olmayan emek ise( 
geçime yönelik) öncelikle erişkin kadının/annenin ve ikincil düzeyde diğer 
kızların, artı çocukların ve yaşlıların işidir. Modernleşme, kapitalist sosyal 
ve ekonomik yapının gelişimi, hiyerarşik aile yapısı içerisindeki üretim, 



26  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

emek, işbölümü ile ilgili sistemi ve cinsiyete dayalı rol dağılımını yeni bir 
yapısal form kazandırmıştır.  Tarihsel kapitalizmde ailede erkek, “ekmek 
parası kazanan” üretici emek, kadın ise “ev kadını”, ücretsiz emek olarak 
konumlandırılmıştır. Üretken emek,  hane dışında iş yerinde, üretken 
olmayan emek ise hanede çalışmıştır. Modern kapitalist ekonomi ile 
birlikte ev kadınlarının çalışmasını engelleyen dini değerler, kadının hane 
dışında ücretli olarak çalışmasını ve aylıklı işçileştirilmesini düzenleyen 
yeni kalıp değerlerin oluşması yönünde değişmiştir. Bununla birlikte 
ailede erkeklerin, kadınlardan farklı işler yapmaları her zaman söz konusu 
olmuş ve her ne kadar cinsler arası iş bölümü ayrımcılığı azalsa da eski 
zamanlardan günümüze varlığını sürdürmüştür.  Fakat modernleşme ve 
kapitalist ekonomi sürecinde ailede çalışma ve emeğin değerlendirilmesi 
köklü olarak değişmiştir(Wallerstein, 2006, s. 21-22). 

Erkeklerin ev dışı işlerde çalışarak aileyi geçindirme ile kadınların 
ev hanımlığı rolleri çoklu ve kombine rollere bırakmıştır. Artık birçok 
toplumda kadının, erkeğin yaptığı her işi yapabileceği konusunda güçlü 
bir eğilim yayılmıştır. Bu nedenle eskiden ev işleri ve çocuk bakımıyla 
sınırlı tutulan kadın emeği yerini, bugün erkeğin çalıştığı iş kollarında 
çalışması önündeki dini ve kültürel engelleri aşan ücretli kadın istihdamına 
bırakmıştır. Kadının ev dışı işlerde çalışma eğilimi, özellikle çekirdek aileyi 
kutsallaştıran toplumlarda çok daha yaygındır. Artık kadınlar, ev ve bahçe 
işlerinin paylaşıldığı geniş aileden uzak, ücretli iş, kariyer ve çekirdek 
aile hayatını benimsemektedir. Bu anlamda kadının ev işleriyle ve çocuk 
bakımıyla uğraşması değersizleşmiş ve içeriksizleşmiştir. Buna bağlı olarak 
modern toplumlarda çocukların bakımı, eğitimi ve sosyalleşmesi gibi 
sorunlar çıkmıştır(Karaşahin, 2013, s. 174). 

Ailede eşlerin birlikte çalışması yönünde gelişen yapısal değişim, 
erkeğin hem iş hayatında hem de ev içindeki hakim ve egemen rolünün 
zayıflamasına neden olmuştur. Toplumsal olarak eskiden kadına ait iş 
ve rollerin, erkekler üzerine yüklenmesiyle birlikte iş ve aile hayatındaki 
erkeğe özgü roller, yerini binişik rollere bırakmaya başlamıştır. Cinsiyet 
farklılaşmasına dayalı iş bölümü ve rollere ilişkin kadına özgü kabul edilen 
dinî ve toplumsal değerlerin, erkekleri de içine alacak şekilde genişlemesiyle 
erkeklerin çocuk bakımı, yemek ve temizlik yapma vb gibi ev işlerinde 
kadına yardım etme görevlerini yerine getirme beklentisi artmıştır(Oktan, 
2008, s. 153). 

Erkeklerin, ev dışı işlerle birlikte dini ve toplumsal olarak ev işlerini de 
yapması gerektiği yönündeki inançlar yayılmaya başlamıştır. Çocukların 
bakımı ve ev işlerinde çalışma görevleri kadına ait olmaktan, ev dışı işlerde 
çalışma, para kazanma ve toplumsal yaşamda aktif bir biçimde yer alma gibi 
görevler, erkeğin tekelinden çıkmıştır. Bütün bu değişimler, kadın ve erkeğe 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 27

özgü cinsiyet rol farklılaşmasının dönüşmesine, toplumsal hayatta ve aile 
hayatında kadın erkek eşitliğine bağlı rol dağılımlarının yaygınlaşmasına, 
ailede erkeğin güç ve otoritesinin sembolik bir anlam kazanmasına neden 
olmuştur(Subaşı, 2014b, s. 107). Babaların aile bireyleri üzerindeki otorite ve 
gücü varlığını sürdürse de önemli ölçüde sarsılmıştır. Buna paralel olarak 
baba otoritesinin aile içi ilişkileri, ev ve ona bağlı işleri düzenleme gücü 
de zayıflama eğilimi içine girmiştir. Gençlerin babaya bağımlılıkları ve 
itaatkârlıkları, artık eskisi gibi değildir.  Dolayısıyla erkeğin ailede otoritesi 
ve gücü zayıflarken, kadının ve çocukların ise artmıştır. Ailede kadının güç 
kazanması ve toplumsal statüsünün artması, aile içi karar alma süreçlerinde 
kadının etkin bir aktör olarak ön plana çıkması, eşlerin ortak karar alma 
stratejisinin yaygınlaşması, erkeğin ailedeki konumunu ve onunla ilgili 
ataerkil inanç ve uygulamaların değişmesine neden olmuştur(Aktay, 1991, s. 
183-187) . Aile hayatında erkekler, bir taraftan toplumsal olarak varlık alanı 
bulan erkek egemen inançlar ve değerler ile diğer taraftan erkeğin kimlik 
ve imajına uymayan kadına özgü iş ve rolleri yerine getirme beklentisinin 
yarattığı çatışma ve gerilimle karşı karşıya kalmıştır(Bayer, 2013, s. 107-108).        

Ailede eşlerin çalışma hayatının sonucu ortaya çıkan çoklu roller, 
erkek ve kadın üzerinde büyük bir yük oluşturmuştur. İş ile aile hayatından 
kazanılan roller, eşler üzerinde aşırı rol baskı doğurmuştur. Eşlerin rol 
yükünün aşırılığı, iş rollerinden bazılarının aile rollerinin bazılarını 
engellemesi neticesinde aile içinde bu rol beklentilerinin karşılanamaması 
sorununu ortaya çıkarmıştır. İş ve aile rollerinde uyumsuzluk, aile yapısı 
üzerinde önemli bir riski beraberinde getirmiştir. Özellikle eşlerin, iş ile 
aile rol ve sorumluluklara eşit düzeyde önemli gördükleri, bu roller arasında 
tercih yapmakta zorlandıkları zaman daha yoğum bir rol çatışması sorunu 
yaşadıkları görülmüştür. Nitekim çalışan kadınların meslekleri ile ev 
arasında yaşadıkları çatışma sorunu yaygınlaşmıştır. Kadının çalışması 
ve meslek kazanması ile ilgili dini değerlerde hızlı değişim yaşanmasına 
karşın, ev işleri ve çocuk bakımının kadının görevi olduğunu öğütleyen dini 
yapıda değişim çok yavaştır; toplumsal yaygınlık ve etkisi çok sınırlıdır. Bu 
konuda yapılan sosyolojik araştırmalar, birçok toplumda kadının iş hayatını 
etkileyen en önemli yapısal faktörün çocuk bakımı ve ev işleri olduğu 
ortaya konmuştur. Türkiye’de de “çocuk bakımı” ve “ev işleri” faktörlerinin 
kadınların iş hayatına katılmalarına engel teşkil ettiği belirlenmiştir(Bayer, 
2013, s. 109-110). 

Aile, toplumda ekonomik bir menfaat birliği veya şirket değildir(Erkal, 
1999, s. 101). Bununla birlikte aile ekonomisinde kadının çalışması ve aile 
bütçesine katkısı sorunu kentleşme ve sanayileşme ile birlikte gittikçe önemli 
bir problem alanı olarak gündeme gelmiştir.  Ailenin ait olduğu toplumsal 
sınıfa bağlı olarak, ailede cinsiyete bağlı işbölümü ve kadının çalışmasına 
yönelik tutumlar farklılaşmaktadır. Alt ve orta sınıf ailelerde çalışan kadın, 



28  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

ev dışı ve ev içi işlerle sorumlu tutulmaktadır. Bununla birlikte üst sınıf 
ailelerde kadın daha çok ev hanımı rolünü yerine getirmektedir. Birçok 
toplumda kadınlara ev işleri bırakılmış, onların ev dışında ücretli çalışması, 
daha düne kadar kadınların ahlak ve erdemlilikleriyle ilişkilendirilerek, 
toplumsal ve dini olarak engellenmeye çalışılmış, çalışanlara da aynı işi 
yapan erkeklere nazaran daha düşük ücretler ödenmiştir. 

Esasen geleneksel olarak “kadının yeri evidir” anlayışı sanayileşmenin 
ve şehirlileşmenin ürünüdür. Gerçekte sanayileşme öncesi kadın, tarımda, 
ev işlerinde ve aile işletmelerinde üretken işçiler olarak aktif bir biçimde 
iş gücüne katılım göstermiştir. Sanayileşmeyle birlikte toplumsal cinsiyete 
bağlı iş bölümü ile ilgili tutumlar değişim göstermiştir. Sanayileşmenin ilk 
dönemlerinde Avrupa’da erkekler, kadınlar ve çocuklar, ücretli işçi olarak 
çalışmak için fabrikalara yönelmiştir. Bununla birlikte ABD’de erkekler 
ve kadınlar, ağır işlerde, tarımda çalışmaya devam etmişlerdir. Köleliğin 
kaldırılmasıyla Afrika kökenli kadınlar, ev işlerinde ve tarımda, yoksul beyaz 
kadınlar ise iplik fabrikalarında düşük vasıflı ve kötü işlerde çalışmıştır. 
Fakat yoğun Avrupalı işçi göçüyle birlikte Amerikalı erkeklerden daha ucuz 
çalışmaya razı olan göçmen işçiler, kadınların fabrikalardaki çalıştıkları 
kötü ve niteliksiz işlerde onların yerine çalışmaya razı olmuşlardır. Böylece 
sanayide kadın iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve kadınların fiziksel güç 
isteyen fabrika işçiliğine uygun olmadığı anlayışı yayılmaya başlamıştır. 
Bununla birlikte sanayi sektöründe otomasyon teknolojilerinin gelişmesiyle 
ağır işlerin makineler tarafından yapılmaya başlaması, bu tür işlerde 
çalışacak erkek gücü ihtiyacının azalması, kadınların fiziksel olarak zayıf 
olduğu ve ağır işlerde çalışmayacağı anlayışının değişiminde rol oynamıştır. 
Özellikle hemşirelik, öğretmenlik ve sekreterlik gibi mesleklerin kadın 
işi olarak kabul edilmesi, toplumların, bu meslekte uzman ihtiyaçlarının 
artmasıyla ücretli kadın istihdamı hız kazanmıştır. Bu etkenlere ilave olarak 
enflasyonun yükselmesi, tüketimin artması ve II. Dünya savaşından sonra 
işe geri dönen erkeklerden, kadınların daha düşük ücretle çalıştırılması gibi 
sosyal ve ekonomik faktörlere bağlı olarak ücretli kadın istihdamında artış 
olmuştur. ABD’de kadınlara erkeklerin aldıkları ücretin yaklaşık yarısı 
kadar ücret ödenmesi, daha fazla kar etmeyi amaçlayan iş adamlarının 
kadın işçilere yönelmesini sağlamıştır. Örneğin 1989 yılında bir Amerikalı 
erkeğin geliri ortalama 27.430 dolar iken aynı işte çalışan bir kadının geliri 
ise 18.778 dolardır. Kadının geliri yıllara göre artsa da erkeğin gelirinin 
%68’inde kalmıştır. Bu uçurum bazı sektörlerde daha fazladır. İşte kadının 
erkekten daha düşük ücret alması da kadın istihdamının artmasında etkin 
rol oynamıştır(Kottak, 2002, s. 459-460). 

Kadınların toplumsal yaşamda giderek ekonomik kazanımları ve 
işgücü içindeki paylarının artmasına karşın kadın yoksulluğu da artmıştır. 
Kadınların yoksullaşma hızı ivme kazanmıştır. ABD’de yoksulluk sınırı 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 29

altında yaşayan hanelerin yarısından fazlasının aile reisleri kadınlardır. 
Yine 1970’lerden bu yana ABD’de yoksulluk artışının büyük çoğunluğunu 
kadın yoksullaşması oluşturur. ABD’deki yoksul çocukların oranlarındaki 
artış, kadın yoksullaşmasıyla bağlantılı bulunmuştur. Nitekim Amerika’da 
yoksul nüfusun %40’ndan fazlası 18 yaşından küçük çocuk, bu çocukların 
%20’den fazlası, tek ebeveynle genellikle anne ile yaşamaktadır(Kottak, 
2002, s. 461).

2.1.3. Ailede Bireyselleşme Sorunu

Modernleşme sürecinde artan bireyselleşme, ailede geleneksel 
dayanışma ve aidiyet bağlarını zayıflatmış, hiyerarşik otorite ilişkiler 
düzenini daha eşitlikçi ilişkiler sistemine dönüştürmüştür(Çelik, 2012, s. 
300-301). Ailede meydana gelen bu yapısal dönüşüm,  büyüklerin, çocuklar 
ve diğer aile üyeleri üzerindeki saygınlığını ve otoritesini zayıflatmıştır. 
Dolayısıyla anne, baba, dede ve nine gibi aile büyüklerine yüklenen dini ve 
geleneksel anlam kalıplarının işlevselliği azalmış ve etkisi sınırlı kalmıştır. 
Birey olgusunun modern kent yaşamında öne çıkması, bireysel ve toplumsal 
birçok sorunu gündeme taşımıştır. Modernleşme sürecinde ailede 
karşılaşılan bireyselleşme, kentleşme, rasyonelleşme gibi faktörler aile içi 
ilişkilerde önemli krizlerin ortaya çıkmasında etkin rol oynamıştır.  Ailede 
şiddet, geçimsizlik, iletişimsizlik, boşanma, dışlanma, çatışma, gerilim, 
dedikodu, kırgınlık, küslük vb gibi krizler yaygınlık kazanmıştır(Canatan, 
2013b, s. 117). Elbette ki modernleşme, kentleşme, bireyselleşme ve 
rasyonelleşme gibi olgular, toplumsal yapının bütün unsurlarında ve her 
yerde aynı hız oranda etkili olamadığı için, aile yapısında ve aile içi ilişkiler 
ağında aidiyet bağları ve hiyerarşik ilişkileri düzenleyen ve koruyan dini 
sistemlerin tamamen ortadan kalktığını söylemek de doğru değildir(Gül, 
2022, s. 935). 

Modern toplumlarda ortaya çıkan farklı aile türleri ve görünümleri, 
ailenin kendi üyelerinin karşılaştığı güçlükleri çözmede yardım, destek ve 
onlarla dayanışma içerisinde olma görevlerini yerine getirmede kendilerine 
özgü birçok sorunu beraberinde getirmiştir.   Örneğin ABD veya Kanada 
gibi Kuzey Amerika ailelerinde, çekirdek aile tipinde, özgürlük ve bireysellik 
yaygındır. Bu nedenle Kuzey Amerika’da aile içi dayanışma ve yardımlaşma 
düzeyleri düşüktür. Kuzey Amerika ailesi, kendi üyelerini, toplumsal 
güçlükler karşısında yapayalnız ve tek başlarına bırakmıştır(Haviland, 
2002, s. 290). 

Bununla birlikte Türkiye’de ailede bireyselleşme olsa da Batı 
toplarındaki kadar hızlı ve güçlü bir eğilim göstermemektedir. Türk 
toplumunda ailenin, hızla değişen toplumsal yapıya uyum sağlama ve 
tutunma kabiliyeti yüksektir. Dolayısıyla sosyal ve ekonomik krizlere karşı 



30  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

üyelerini koruma, destek olma ve yardım etme işlevlerini yerine getirmeye 
devam etmektedir(Poster, 1989, s. 599). 

Aile bağları zayıflayan toplumlarda bireyselleşme gittikçe artmıştır. 
Aşırı bireyselleşme ise ailenin topluma uyumunu ve tutunmasını 
aşındırmıştır. Bireyleşme, aile üyelerinin birbirlerine karşı sorumluluk 
düzeylerini ve aile içi bağları zayıflatmıştır (Yıldırım, 2013, s. 125). Ailede 
kolektif bağların ve sorumlulukların zayıflamasıyla ailevî ve toplumsal 
sorunlarla baş etme noktasında tek başına bırakılan aile bireylerinin, 
yüksek düzeyde dayanışma, destek, koruma, güvenlik, sıcak ve samimi birer 
aile ortamı vaat eden tarikat, mezhep veya yeni dini hareketlere üyeliklere 
yönelimi tetiklenmiştir. 

Modern toplumlarda birey aile desteğinden ve dayanışmasından yoksun 
bir şekilde yapayalnız bırakılmıştır. Geleneksel olarak, bireyi toplumsal 
risklere karşı koruyan aile değerlerinin aşınması, ailenin şefkat, sevgi, 
dayanışma, yardımlaşma, güvenlik vb gibi işlevlerini yerine getirmesine 
engel olmuştur. Ailenin sorunlarıyla yapayalnız ve tek başına bıraktığı 
bireyleri, başka kan bağına dayanmayan ama kan bağı gibi işlev gören 
arkadaşlık ve akran grupları, tarikat, cemaat, yeni dini hareketler, müzik 
grupları, futbol taraftar grupları vb gibi gruplara üyeliklere yöneltmiştir. 
Bu tür gruplar, sorunlarıyla tek başlarına yapayalnız bırakılan bireyler için 
yeni bir aile işlevi göremeye başlamıştır. Kendi ailelerinde bulamadıkları 
aile dayanışmasını, yardımlaşmasını, sevgisin, şefkatini, sıcaklığını, bu tür 
dini gruplarda bulma arayışı artmıştır.  Böylece bireyler, kaybettikleri aile 
koruması ve desteğini, yeni üye oldukları topluluk, dini grup ve yeni dini 
hareketlerle yeniden kazanmaya çalışmışlardır. 

 Aynı şekilde sosyal ve bireysel sorunlar karşısında aile desteği ve 
korumasından yoksun kalmış bireyler arasında, alkol ve uyuşturucu 
kullanma oranları artmıştır.  Ailede yalnız bırakılan bireyler arasında, 
şiddete, suça, yeni din hareketlere yönelim artmıştır. Böylece ailede aşırı 
bireyselleşme toplumsal uyumsuzluk, yabancılaşma, toplumsal, dini ve 
kültürel çözülme gibi problemler üretmiştir(Karaşahin, 2013, s. 173-174).

2.1.4. Ailede Göç Sorunu

Ailede annenin, babanın, her ikisinin veya çocukların iş için başka 
şehirlere gitmesi, ailenin düzenini bozmuştur. Bu tip aileler, toplumsal 
değişimin tehdit ve risklerine karşı daha dayanıksız ve kırılgan hale 
gelmiştir. Aileye yönelik toplumsal tehdit ve riskler, birinci derecede 
ailenin işlevlerinde kinci derecede ise aile yapısında bozulmalara neden 
olmuştur(Gökçe, 1990, s.220).



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 31

Çocukların iş için haneden erken kopması veya çalışmaması gibi 
faktörler de aile hayatında bazı problemleri beraberinde getirmiştir. Tarihsel 
olarak, çocuk işçiliği, sanayileşme öncesi Avrupa’sında çok yaygındır. 
Geleneksel olarak birçok toplumda çocuklar ya aile çiftliklerinde, iş 
yerlerinde, bağ, bahçe ve ev işlerinde çalıştırılmış ya da çalışmak üzere başka 
ailelerin hanelerine gönderilmiştir. Yine çocuklar, esnaf ve zanaatkarların 
yanına meslek öğrenmek üzere çırak olarak verilmiştir(Giddens, 2012, 
s. 248). Çocukların iş ve evlilik nedeniyle aileden uzaklaşması, ailede 
yaşlıların bakımı sorununu üretmiştir. Aile üyelerinin iş veya memuriyet 
için başka bir şehre, ilçeye veya ülkeye göç etmesi, ailenin toplumsal ve dini 
birlikteliğini kaybetme eğilimi göstermesine neden olmuştur. Aile üyeleri 
birbirine komşu olmadıklarında ve aileden uzaklaştıklarında biyolojik 
olarak aileye ait olma devam etmekle birlikte aile bağları zayıflama eğilimi 
göstermiştir(Wach, 1995, s. 98).

Modern toplumlarda ekonomik üretim işlevini kaybetmeye başlayan 
ve daha çok tüketim birimi haline gelen aile geçim sıkıntısını ve yoksulluk 
sorunlarını çözmek üzere üretilen yeni sistemlerin yol açtığı birçok başka 
sorunla baş etmek zorunda kalmıştır. Ülkemizde ve dünyadaki birçok 
toplumda aile ekonomisini iyileştirmek üzere kendi üyelerini çiftliklerinde 
veya iş yerlerinde istihdam etmekten uzaklaşan ailelerde bireyler, daha iyi 
ekonomik çıkarlar elde etmek amacıyla başka kasaba, şehir veya ülkelere 
çalışmaya gitmişlerdir. Aile bireylerinin daha iyi ekonomik gelir elde 
etmek ve yoksulluktan kurtulma inancıyla göç ettikleri şehir ve ülkelerde 
ailelerinden uzun zaman ayrı kalmak zorunda kalmışlardır. Özellikle 
erkeklerin eş ve çocuklarını evlerinde bırakarak çalışmak üzere başka yerlere 
göç etmesi babasız ailelerin(Köse, 2025) ve onların sorunlarının artmasına 
neden olmuştur. Hatta her ikisi de çalışan evli çiftlerin iş yerlerinin 
bulundukları ayrı yerlerde yaşamak mecburiyetinde kaldıklarından 
çekirdek ailenin parçalanması sorunu ortaya çıkmıştır.

Türkiye’de yoksulluk ve işsiz nedeniyle 1961 yılında ilk kez Almanyaya 
işçi göçü başlamıştır. Daha sonra Fransa, Belçika ve Hollanda gibi Avrupa 
ülkelerine yoğun bir Türk işçi göçü olmuştur. Genellikle ailede erkeklerin, 
eşlerini ve çocuklarını geride bırakarak, yurt dışına çalışmak üzere gitmeleri, 
geride kalan aile üyelerinin birçok sorunla karşı karşıya kalmasına neden 
olmuştur.  Bu sorunların en başında babasız aileler gelmiştir. Zamanla 
yurt dışına göç eden işçiler, eşlerini ve çocuklarını bulundukları ülkelere 
taşımışlardır. Bu sefer de geleneksel geniş aileden uzaklaşan çekirdek aile, 
göç ettiği yabancı ülkede dini, kültürel ve kimlik sorunlarıyla baş etmek 
zorunda kalmıştır. İlk kuşak göçmen aileler, bulundukları ülkelerde kültürel 
ve toplumsal uyumsuzluk, toplumsal dışlanma, değersiz işlerde daha ucuza 
çalıştırılma vb gibi sorunlar yaşamışlardır. 



32  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Egemen Hristiyan kültür içerisinde göçmen azınlık olarak aile üyeleri, 
dini inançları ve ibadetleri gündelik hayatın akışı içerisinde yerine getirme 
konusunda engellerle karşılaşmışlardır. Bu süreçte ailenin Müslüman 
kimliğini aşınmadan ve asimilasyondan koruması en temel işlevlerinden 
birisi olmuştur. Göçmen işçi ailesi, İslam’ı Hristiyan kültürün istilasından 
engellemeye çalışmıştır. Böylelikle İslam, Avrupaya göç eden işçi aileleri 
üzerinden bir sonraki kuşağa aktarılabilmiştir. 

İlk göçmen kuşak işçi ailesinin dini işlevleri, tek başına yerine getirmesi 
mümkün olmamıştır. Bu nedenle Diyanet İşleri Başkanlığı, yurt dışındaki 
vatandaşların dini ihtiyaçlarını karşılama görevini aileyle birlikte paylaşmaya 
çalışmıştır. Kamusal bir kurum olarak Diyanet, yurt dışında camiler ve kuran 
kursları açmış ve bu kurumlara din görevlileri göndermiştir. 

Avrupaya göç eden işçilerin yaşadıkları kültürel şok, uyumsuzluk, 
bütünleşme ve asimilasyon vb gibi faktörler, birçok aile sorununa neden 
olmuştur. Boşanmalar, yabancı eşle evlenmeler, Türkiye’de bulunan eşinin 
üzerine göç edilen ülkeden yabancı bir kadınla evlilikler, işçi ailelerinin ya 
dağılmasıyla ya da parçalanmasıyla sonuçlanmıştır. Yabancı eşle yapılan 
evlilikler hem önceki eşten olan çocukların hem de yeni eşten olan çocukların 
dini inanç ve tercihlerini oluşturamamalarına vesile olmuştur. Baba ve 
annenin farklı farklı dine mensup olması, çocukların dini hayatını olumsuz 
etkilemiştir. Diğer taraftan yabancı bir kadın yüzünden boşanan Türk anneler, 
ailenin geçimini sağlama, çocuk bakımı ve eğitimi gibi hususlarda daha çok 
sorumluluk almışlardır. Göçmen işçi ailelerin eşleri, genellikle çalışmadıkları 
ve ekonomik bağımsızlıkları olmadıkları için yoksullaşmışlardır.

Yurt dışı göçler yanında yurt içi göçler de aile yapısını önemli ölçüde 
etkilemiştir. Özellikle kırsal ve Anadolu şehirlerinden başta İstanbul, 
Ankara ve İzmir olmak üzere Marmara, Ege ve Akdenizin bazı gelişmiş 
şehirlerine hızlı bir göç dalgası yaşanmıştır. Aileler ve üyeleri, aile 
fertlerinden birine bağımlı olma, daha iyi bir yaşam, eğitim ve iş gibi 
gerekçelerle göç etmişlerdir.

Türkiye’de 1927 yılında kent nüfusunun oranı %24.22 iken, 2024’te il 
ve ilçe merkezlerinde yaşayanların oranı,  %93,4’e çıkmıştır. Buna karşılık 
köy nüfusu 1927’de % 75,78’den 2024’te %6.6’ya düşmüştür(Sertkaya Doğan 
ve Bostan, 2019 s. 63; TUİK, ADNKS, 2025). Kırsal nüfusun dramatik bir 
şekilde düşmesi, Ülkemizde köyden kente göç eden aile oranlarının çok 
hızlı bir şekilde arttığını göstermektedir. Türkiye’de son yıllarda şehirden 
kırsala tersine göçler başlamış olsa da halen köylü aile üyelerinin bir kısmı, 
kırsalın iticiliğinden şehrin çekiciliğine kapılmıştır. Bazı, kırsal kesim 
aileleri ve gençleri eğitim, iş ve daha iyi bir yaşam için şehre göç etmeyi 
sürdürmektedir.  



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 33

Şehre göç eden ailelerde gecekondulaşma, yoksulluk, işsizlik, 
uyumsuzluk, dini inanç ve ibadetlere bağlılıkta düşüş gibi sorunlar ortaya 
çıkmıştır. Aynı zamanda göç alan şehirlerde ulaşım, trafik, sağlık, eğitim, 
konut, kira vb gibi çeşitli alt ve üst yapı problemleri kronik hale dönüşmüştür. 
Köyden kente yurt içi göçün bazı gizli işlevleri de olmuştur. Köyde büyük 
oranda üretici olan aileler, şehre göç ettiklerinde tüketici görevini yerine 
getirmeye başlamıştır. Köyde kendi işlerinde çalışan ailelerin, şehirde işgücü 
piyasasında işsiz nüfus arzını artırma ve böylelikle hem işçi çıkarmaların 
kolaylaşmasına hem de düşük ücretli işçi çalıştırılmasına katkı sağlama 
işlevini görmüştür. Daha iyi yaşam umuduyla şehre taşınan aileler ya çok 
düşük ücretlerle çalışmakla ya da işsizlikle imtihan edilmiştir.

Köyden kente göç eden ailelerin köyle ve geniş aileleriyle bağları hiç 
kopmamıştır. Köyde yaşayan geniş aileler, şehre taşınan çekirdek aileleri 
ve diğer aile üyelerine, tarımsal arazileri, onlar adına işleterek elde edilen 
gelirden pay vermişler, gıda desteği sağlamışlar, maddi ve manevi olarak 
destek olmuşlardır. Şehirde yaşayan ailelerin memleketlerindeki aile ve 
akrabalarıyla yardım ve dayanışmaları devam etmiştir. Bu sayede ekonomik 
krizler, ve hayat pahalılığına karşı ailelerin dayanıklılığı artmıştır.  

2.1.5. Ailede Çocuğun Olmaması ve Ölüm Sorunu

Aile, bir hanede birlikte yaşayan ana, baba ve çocuklardan oluşur. 
Bunlardan annenin, babanın veya her ikisinin eksikliği, ailenin dağılmasıyla 
sonuçlanır. Yine ailenin sıhhat ve selameti için anne babanın olması tek başına 
yeterli değildir. Bir ailede çocuk olmuyorsa bu da aile açısından çok önemli 
bir tehdittir. Nitekim ailede çocuğun olmaması problemi, her dönemde aile 
içinde geçimsizlik, huzursuzluk ve mutsuzluk gibi problemlerin çıkmasında 
baş etken olmuştur.  Evli çiftlerin çocuğunun olmaması, çekirdek ailede işlev 
bozukluklarına yol açmıştır(Gökçe, 1990, s. 222). 

Çocuğu olmayan ailelerin, tedavi süreçlerinin başarısızlığı, eşlerin 
psikolojik, sosyal, dini ve ekonomik sorunlar yaşamalarında etkin rol 
oynamıştır. Çoğun olması için katlanılan bireysel ve toplumsal yükler 
gittikçe ağırlaşmıştır. Tüp bebek tedavi ve uygulamalarının devlet tarafından 
karşılanması için istenen kriterlerin karşılanmasının zor olması, karşılanan 
tedavilerin ise daha ucuz ve güvensiz tedaviler olması nedeniyle çiftler, 
daha çok özel tüp bebek merkezlerine yönelmişlerdir. Fakat özel tüp bebek 
tedavilerinin çok pahalı olması, çocuğu olmayan ailelerin ekonomilerinin 
bozulmasına yol açmıştır. Tüp bebek başarısızlığı nedeniyle birkaç kez tüp 
bebek yaptıran aileler, bu iş için bir servet harcamak zorunda kalmışlardır.  
Zaten en küçük ekonomik, sağlık ve toplumsal kriz karşısında dayanıksız 
olan aile ekonomileri için, tüp bebek masraflarını karşılama, çok büyük bir 
sorun oluşturmuştur. 



34  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Tüp bebek tedavi süreçlerinin çiftler üzerinde neden olduğu stres, 
toplumsal ve ekonomik baskı sorunlarına ilave olarak, takdir, kader, alın 
yazısı, rıza gösterme, derman arama, imtihan, halk hekimliği ve dini 
uygulamalar vb gibi dini yapıların zayıflaması, çiftlerin bu olguyla baş 
etmelerini ve toplumsal yaşama tutunmalarını oldukça güçleştirmiştir. 
Hatta neden bizim çocuğumuz olmuyor? Neden biz? Başımıza gelen 
bu musibet, Allah’ın bir cezası mı? vb gibi sorulara verilecek cevapları 
anlamsızlaştırmıştır. Böylece dini olarak savunmasız ve korunaksız kalan 
çiftlerin, dinden uzaklaşmaları da söz konusu olabilir. Aslında çocuğu 
olmayan, çocuğu, eşi ölmüş aile bireyleri için dini yapı ve kalıpların çok 
önemli işlevler gördüğü anlaşılmaktadır. Bu işlevleri yerine getirecek başka 
bir kurum veya sistem de söz konusu değildir. Bu nedenle çocuğu olmayan 
veya çocuğunu ve eşini kaybetmiş bireylerin hayata tutunmalarını sağlayan, 
dini inançlarla bağlarını güçlendiren, dini başa çıkmalarını ve manevi iyi 
oluşlarını artıran, onlara umut aşılayan dini yapı ve kalıpların, bilimsellik, 
ekonomik kalkınma, modernleşme, İslam’ı geleneksel inançlardan 
arındırma gibi hedeflere ulaşmak adına bireysel ve toplumsal hayattan 
kovulması, bu tip ailelerin en hayati sorunudur. 

Ülkemiz aile yapısının sağlıklı kalması, çocuk ve eşe bağımlıdır. 
Eşlerden birinin ölmesi ailenin parçalanmasına neden olur. Çünkü 
Türkiye’de aile bireye bağlıdır. Babanın ölmesi veya ayrı yaşaması ve 
boşanması gibi sebeplerle haneyi terk ettiğinde babasız aile sorunu ortaya 
çıkar.  Aynı şekilde babanın, annenin ölmesi, ayrı yaşaması ve boşanması 
sebebiyle çocukların bakımı, eğitimi, ev dışı işlerle birlikte ev içi işlerde 
çalışma, özgürlüğün kısıtlanması vb gibi sorunlar yaşamasına neden olur. 
Bu durumda anneler ve babalar, çocuklarının bakımında ve ev işlerinde 
oğullarına yardım ederler. Bu geniş aile desteği ve bağı, annesiz ailenin 
sorunlarının aşılmasında etkin rol oynar. Diğer taraftan eşini kaybetmiş 
erkeğin tekrar evlenmesi, kültürel ve dini olarak kadim bir geçmişe sahip 
olan üvey annelik veya üvey babalık sorununu beraberinde getirir(Marshall, 
1999, s. 9; Güngen vd. 2002, s. 112-113). Esasen parçalanmış ailenin yeniden 
evlik yoluyla başka bir aile kurulmasına neden olmasına rağmen üvey 
annelik veya üvey babalık meselesi çoğu zaman bu tür ailelerin kurulması 
önünde engel oluşturmaktadır 

Türkiye’de çocuk ölüm oranları, yakın zamana kadar çok yüksekti. 
Hükümetlerin uyguladığı sağlık politikaları, eğitim ve sağlık alanındaki 
gelişmeler çocuk ölümlerinin düşürülmesini sağlamıştır. Anne ve babaların 
birinin veya her ikisinin erken yaşta ölümü de yaygındı. Fakat Ülkemiz 
aile yapısını, bu tür felaketler ve kayıplar karşısında kader, rıza, takdir, 
tevekkül ve masumluk gibi dini yapılar dayanaklı kılmıştır. Bununla 
birlikte geleneksel güçlü aile bağları, yardımlaşması ve dayanışması, 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 35

birince derece aile kayıplarının aile üzerinde oluşturduğu stres ve baskının 
hafifletilmesinde ve kısa zamanda yas sürecinin atlatılmasında etkin rol 
oynamıştır. 

Ülkemiz aile yapısını birinci derecen kayıplar karşısında toplumsal 
ve dini yapılar oldukça dayanıklı ve güçlü kılarken Avrupa ailesi ise bu 
tür felaketler karşısında kırılganlık yaşamıştır. Nitekim sanayileşme 
öncesi Avrupa’da ölüm oranları çok yüksektir. Bebeklerin dörtte 
birinden fazlasının, daha bir yaşına gelmeden, anne ve babadan birinin 
veya ikisinin de ölmesi nedeniyle Avrupa ailesi çok kırılgan bir yapı 
kazanmıştır. Bu haliyle sanayi öncesi Avrupa ailesi, boşanma olgusunun 
tehdidi altındaki modern toplumlardaki aileden daha fazla istikrarsız 
ve kısa ömürlüdür. Ailede anne, baba ve çocuk ölüm oranlarındaki 
yükseklik, modernleşme öncesi dönemlerdeki ailenin sürekliğini ve 
biçimini çok etkilemiştir. Aile bireyleri arasındaki ölüm oranlarındaki 
artış, modern dönemler sonrasındaki boşanma oranlarındaki artıştan 
bile ailenin sürekliliği, bütünlüğü ve ilişkileri üzerinde daha büyük 
tehdit ve risk oluşturmuştur. 

Gelişmiş ve gelişmekte olan toplumlarda ortalama ömrün uzaması, 
bebek ölüm oranlarının düşmesi, günümüz ailesini daha istikrarlı ve uzun 
ömürlü kılmıştır. Bu nedenle modern öncesi aile, şimdiki zamanların 
ailesinden babanın ya annenin ya da çocukların ölümüyle veya evden çok 
erken ayrılmasıyla sıklıkla çözüldüğünden, çok kısa ömürlüdür(Giddens, 
2012, s. 248). Sonuçta Malinowski’nin de vurguladığı gibi ailenin ayakta, 
hayatta kalabilmesi ve aile sorunları yaşamaması için, erkeğe de kadına da 
eşit düzeyde ihtiyaç olduğu açıktır(Levi-Strauss, 2012, s. 37).

2.1.6. Parçalanmış/Tek ebeveynli Aile Sorunu

Son yıllarda tek ebeveynli ailelerin sayısı gittikçe artmaktadır. Tek 
ebeveynli hane reisi sadece kadın veya hane reisi sadece erkek olan haneleri 
ifade etmektedir. Ancak fiili durum gelişmiş ve gelişmekte olan ülkelerde 
tek ebeveynli ailelerin hane reisinin sadece çoğunlukla kadınlar olduğunu 
göstermektedir Bu olgu, tek ebeveynli ailenin daha çok kadınla ilişkili bir 
yapı kazandığını vurgulamaktadır(Giddens, 2012, s. 266). Diğer bir deyişle, 
çocuğu ile birlikte yalnız yaşayan reisi kadın olan ailelerin sayısı gittikçe 
artmaktadır. Bu ailelerin sayısındaki artışın nedenleri is şunlardır: 

• Boşanma veya ayrılma 

• Evlilik dışı doğumlar 

• Kadının kocasının ölmesi.



36  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Gelişmiş ve gelişmekte olan ülkelerde kadın ve erkeğin boşanması 
durumunda çocuklar genellikle kadınla yani anneyle birlikte yaşamaya 
başlamaktadır. İsteyerek veya istemeyerek yapılan evlilik dışı doğumlar 
da tek ebeveynli hanelerin sayısını etkilemektedir. Kadınların, erkeklere 
göre yaşam beklentisi göreli olarak yüksektir ve erkeğin ölümü de hane 
reisi kadın olan ailelerin sayısının artmasına yol açmaktadır. Ayrıca 
günümüzde bölgesel düzeyde tanık olduğumuz savaşlar da erkek nüfusun 
azalmasına ve birçok kadının çocuklarıyla birlikte kocasız yaşamak 
zorunda kalmasına neden olmaktadır. Tek ebeveynli hanelerin sayısındaki 
artış, “terk edilmiş kadınlar”, “babasız aileler” ve “dağılmış aileler” ile 
ilgili daha eski önyargılar etkisini kaybetmeye başlamasına rağmen bu tip 
aileler, dini ve toplumsal meşruiyet krizi yaşamaktan henüz kurtulmuş 
değillerdir(Giddens, 2012, s. 266). 

Tek ebeveynli haneler kendi içinde farklılaşmaktadır. Boşanmış 
kadınlar evlilik süresine, eski eşinin ekonomik ve toplumsal konumuna 
bağlı olarak göreli bir şekilde bazı kazanımlarla yalnız yaşaya bilmiştir. 
Boşanmış kadının nafaka alması, oturduğu evin kendisinin olması veya 
kira vermemesi ve çalışması vb gibi etkenler sayesinde kendisinin aile 
reisliğinde tek ebeveynli ailesinin devamını sağlamıştır. Bu tür varlıklı 
pek az kadın dışında tek ebeveynli ailelere sahip kadınların çoğunluğu 
yoksuldur. Bazı üst sınıfa mensup tek ebeveynli aile reisi kadın, Ancak, hiç 
evlenmeyip, evlilik dışı çocuk doğuran anneler için yalnız aile olmak çok 
daha zor bir durumdur. 

Gelişmekte olan ülkelerde yapılan araştırmalar yalnız yaşayan 
annelerin çoğunun kirada oturduğunu ortaya koymaktadır. Yine sosyolojik 
araştırmalar, tek ebeveynli hanelerin % 60’ının boşanma sonucu oluştuğunu 
tespit etmiştir Ancak sayıları az olsa da evlenmeden veya bir erkeğin 
yardımı ve desteği olmadan çocuk sahibi olan kadınlar da vardır. “Tek anne 
olmayı seçme” kavramı aslında kadının toplumsal ve ekonomik konumuyla 
da ilgili bir durumdur. Gelir sahibi, eğitimli ve kentli kadınlar arasında tek 
anne olmayı seçme eğilimi daha fazladır. Ayrıca “tek anne olmayı seçme” 
içinde bulunulan topumun sosyolojik yapısıyla, toplumsal ve kültürel 
değerleriyle de ilişkilidir(Giddens, 2012, s. 266-267). Toplumsal eğilim 
genel olarak çocuk sahibi olmayı aile kurumu içinde istemekte ve kabul 
etmektedir. Çocuklarıyla yalnız yaşayan ve hane reisi kadın olan hanelerin 
yoksullaşma riskleri daha fazladır. Evli kadınlarla karşılaştırıldıklarında, 
tek ebeveynli haneler de kadınlar aileyi tek başına geçindirmek zorunda 
kalmaktadır. Bu hanelere gelen ortalama gelir miktarı düşmekte, kadın 
tek başına çocukların bakım işlerini üstlenmekte ve iş gibi kaynaklara 
ulaşmakta zorluklarla karşılaşmaktadır. Kadınların çocuklarına bakmak 
zorunda kalması tam zamanlı iş bulmalarını zora sokmaktadır. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 37

Ogburn’a göre modern toplumlarda aile yapısı ve değerler sistemi 
bozulamaya ve çözülmeye başlamıştır. Modern toplumlarda ailenin yavaşça 
yok olduğunu savunan sosyologlar, bu durumu, “çözülen aile” kavramıyla 
tanımlamıştır. Çözülen aile, parçalanmış ve tamamlanmamış aile şeklinde 
iki boyutta kavranmaya çalışılmıştır.  Parçalanmış aile, sanayileşmiş 
toplumlarda ve Ülkemizde sıklıkla karşılaşılan, ölüm, boşanma, ayrı 
yaşama, iş, memuriyet, eğitim, yurt dışı veya yurtiçi göç gibi nedenlerle 
çocukların, eşlerden biri ya da her ikisinin aileden uzun zaman koptuğu bir 
aile türüdür. Aile üyelerinden herhangi birinin aile ocağından uzun zaman 
ayrı kalması ile dul eşlerle çocukların birlikte yaşamasıyla ortaya çıkan bir 
aile tipidir (Gökçe, 1990, s. 222; Kongar, 1990, s.76). 

Parçalanmış/tek ebeveynli ailelerin oranı Almanya’da %22,7, 
İngiltere’de %14,9, İsveç’te %23, İspanya’da %10,1, Amerika kıtasında 
%32’dir. OECD ülkelerinde her dört çocuktan biri tek ebeveynli aileye 
mensuptur. ABD ile Avrupayı da kapsayan dünyanın dört bir yanından 
Avusturya, Avustralya, Belçika, Brezilya, Kanada, İsviçre, Çin, Kolombiya, 
Çek Cumhuriyeti, Almanya, Danimarka, Dominik Cumhuriyeti, Estonya, 
Mısır, İspanya, Finlandiya, Fransa, Gürcistan, Yunanistan, Guatemala, 
Macaristan, İrlanda, İzlanda, Hindistan, İsrail, İtalya, Japonya, Güney 
Kore, Lüksemburg, Meksika, Hollanda, Norveç, Panama, Peru, Polonya, 
Paraguay, Sırbistan, Rusya, İsveç, Slovenya, Slovakya, Birleşik Krallık, 
Amerika Birleşik Devletleri, Uruguay ve Güney Afrika (Maldonado, 2017, 
s. 69-70) gibi 45 farklı ülkede karşılaşılan tek ebeveynli aile oranlarını 
karşılaştıran Maldonando (2017), bu ülkelerde her beş aileden birinin 
parçalanmış ailelerden oluştuğunu ifade etmektedir. Ona göre tek ebeveynli 
aileler yaygındır ve ülkelerin çoğunda zamanla bu tip ailelerin oranı 
artmaktadır(s. 52). Parçalanmış aile oranları, Türkiye’de Batı toplumlarına 
göre düşük olmasına rağmen sürekli yükselme eğilimi göstermektedir. 
ABD ve Kuzey Avrupa toplumlarında yaygınlaştığı bilinen parçalanmış 
aile türüne Ülkemizde de toplumsal değişmelere bağlı olarak özellikle 
kentlerde rastlanmaktadır. Türkiye’de Avrupa’ya yurt dışı ve yurt içi 
gerçekleşen göçlerle ve eşlerin birbirlerinden uzak yerlerde çalışmak zorunda 
kalmalarıyla birlikte parçalanmış aile örnekleri ortaya çıkmıştır(Tezcan, 
2000, s. 167).  Ülkemizde yapılan nicel araştırmalar da tek ebeveynli ya 
da parçalanmış ailelerin ve tek kişilik hanelerin oranının gittikçe artığını 
göstermiştir. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığının yaptığı Türkiye Aile 
Yapısı araştırmasında Türkiye’de 2006 yılında tek bireyli ailelerin toplam 
hane halkına oranı %6.2, tek ebeveynli ailelerin ise %4.0 olarak tespit 
edilmiştir(TUİK, TAYA, 2006, s. 24) 



38  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Tablo 1. Türkiye’de 2014-2022 Yıllara Göre Parçalanmış Ailelerin Toplam Hane 
Halkına İçindeki Oranı

Hane Halkı Tipleri
Türkiye Toplam Hane Halkı İçindeki Oranı

2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021 2022

Tek Kişilik Aile 13.9 14.4 14.9 15.4 16.1 16.9 17.9 18.9 19.4
Tek ebeveyn ve 
çocuklardan Oluşan Aile 7.6 7.8 8.2 8.5 8.9 9.2 9.7 10.1 10.3

Tablo 1’deki verilere göre Türkiye’de tek kişilik ailelerin toplam 
hane içindeki oranı 2014’de %13.9, 2015’de %14.4, 2016’da %14.9, 2017’de 
%15.4, 2018’de %16.1, 2019’da %16.9, 2020’de %17.9, 2021’de 18.9, 2022’de 
%19.4’e yükselmiştir. Ülkemizde tek ebeveynli ailelerin toplam hane halkı 
arasındaki oranı ise 2014’de %7.6, 2015’de %7.8, 2016’da %8.2, 2017’de 
%8.5, 2018’de %8.9, 2019’da %9.2, 2020’de %9.7, 2021’de %10.1, 2022’de 
%10.3 olarak hesaplanmıştır(TÜİK, İA, 2023). Bu veriler, 2014 ile 2022 
yılları arasında hem tek bireyli aile hem de tek ebeveynli aile oranlarının 
istikrarlı ve doğrusal bir şekilde sürekli bir artış eğilimi içinde olduğunu 
göstermektedir. 

Bu bağlamda ulusal ve uluslararası iş, eğitim, bürokrasi ve memur göçü 
nedeniyle ailenin parçalanması aile düzenini bozmuştur. Esasen tam aile, 
baba, anne ve çocukların bir arada aynı çatı altında birlikte yaşadıkları 
ailedir. Ailenin yapısal parçalarından birinin, bir kaçının olmayışı veya 
kaybedilmesi aile içinde bozulmalara ve çözülmelere neden olmaktadır. 
Nitekim çocuğun olmaması, ölüm, geçimsizlik, boşanma, ayrı yaşama, 
çocukların evi erken terk etmesi, baba, anne veya çocuklardan herhangi 
birinin çeşitli sebeplerle uzun süreli veya temelli aileden kopması vb gibi 
etmenler ailenin iç düzeninin çözülmesinde çok kırılgan bir karakter 
kazanmasında etkin rol oynamaktadır. Bu tip aileler, potansiyel dağılma 
riski altındadırlar(Gökçe, 1990, s. 222).

Parçalanmış aileler, ailenin birçok işlevini yerine getiremez ve bazı 
ailevî sorunlarla karşıya karşıya gelir. Parçalanmış aile örneklerinde 
genellikle erkek aileden uzakta kalmaktadır. Bu durum erkeklerin gittikleri 
yerlerde başka kadınlarla birlikte olmaları olgusunun artmasıyla zaten 
parçalanmış olan ailenin bütünüyle dağılması, boşanmaların artması veya 
önceki eşlerden olan çocukların babalarının yeni birliktelik yaşadıkları 
kadınlara eklenmesiyle eklenmiş aile ya tamamlanmamış ya da anne 
çocuk birlikteliğinden oluşan çekirdek ailenin tamamen daralmış aile 
tiplerini üretmektedir. Bu tip ailelerde çocuklar baba modeli, sevgisi ve 
terbiyesinden mahrum kalmaktadır. Bu ailelerde geride kalan annenin 
üzerinde aile üyelerinin eğitimi, bakımı ve geçiminin sağlanması gibi 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 39

toplumsal sorumluluk, rol ve görevleri artmaktadır. Anne çocuğun eğitimi 
ve okul sorunları ile tek başına sorumlu olmakta ve bu durum pek çok 
güçlüğü beraberinde getirmektedir. Ailenin geçimini tek başına üstlenen 
kadın, eşinden yeterli para gelmediği takdirde ekonomik sorunlarla baş 
etmek zorunda bırakılmıştır. Boşanmanın ekonomik sonuçlarından 
birisi de boşanmış kadın ve çocukların yoksullaşması riskinin artmasıdır. 
Nitekim ABD’de yapılan araştırmalar, boşanmış ailelerde kadınlarla 
çocukların yoksulluklaştıklarını göstermiştir. Parçalanmış ailelerde kadın 
baskı, dedikodu, adını çıkarma vb gibi toplumsal etiketleme ve damgalama 
sorunlarıyla karşı karşıya kalabilmektedir(Marshall, 1999, s. 8; Tezcan, 
2000, s. 167-169).

Boşanan veya ayrı yaşayan babaların çocuklarıyla ya hiç ya çok 
ender temas kurması çok sık karşılaşılan olgulardan birisi halinde 
gelmiştir. Bu durumda olan tek ebeveynli ailenin çocukları babalarıyla hiç 
görüşmemektedir. Bu tip aileler ile baba ilişkisi  “olmayan baba” kavramıyla 
anlam kazanmaya başlamıştır. Gerek Batı’da gerekse Ülkemizde ölüm 
nedeniyle babalarını kaybetmiş aileler için kullanılan “olmayan baba” 
nitelemesi, artık aile ile ilişkisini, ilgisini ve temasını kesmiş veya çok 
azaltmış babaları da kapsayacak bir anlam kazanmıştır. Bu nedenle günümüz 
toplumlarında bazı sosyologlar babalığın öldüğünü ilan etmişlerdir 

Parçalanmış ailelerde babaların önceki aile ve çocuklarına karşı ilgisiz 
kalması çok önemli bir sorundur. Bu sorunlar, babasız büyüyen çocuklar 
arasında suç oranlarının artması, bir toplumun veya grubun etkili bir 
üyesi olamamaları, başarısız bir baba olmaları, babalık anlayışının ve 
inançlarının aşınması, ihtiyaç duydukları anda babalık otoritesinde yoksun 
kalmaları(Giddens, 2012, s. 267).

Boşanmış veya dul kalıp yalnız yaşayanlardan, sadece anne ile 
çocuklardan veya baba ile çocuklardan, babaanne veya anneanne ve 
torunlardan oluşan parçalanmış ailelerin sayısı her geçen gün artmaktadır. 
Ülkemizde genellikle anne ve evlilik dışı çocuklardan oluşan evliliğin 
tamamlanmadığı veya kurulamadığı “tamamlanmamış aile” örneklerine 
de rastlanmaktadır.  Bu aile türlerine ilave olarak önceki eşlerden olan 
çocukların, kadın ve erkeklerden meydana gelen “eklemeli aile” örnekleri 
de artmaktadır(Kongar, 1990, s. 76). Aralarında nikah yapılmamış aynı 
evde birlikte yaşayan çiftlerin oluşturduğu aile görünümlü tipler yaygınlık 
kazanmaktadır(Arslantürk ve Amman, s. 417). Yapısal ve işlevsel bütünlüğü 
bozulmuş aile tiplerinde sosyalleşme, din, ekonomik, eğitim, güvenlik 
vb gibi birçok işlevi yerine getirmede çok büyük sorunlar ortaya çıkar. 
Çocukların sosyalleşme sorunları artar. Yalnız başına kalan ebeveynler, 
annelik veya babalık rollerinin her ikisini de oynamak zorunda kalırlar. 
Ebeveynlerin ailevî sorumlukları ve yükleri artar. Çocuklar, anne ve baba 



40  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

sevgisi ve terbiyesinden yoksun kalırlar. Dul veya boşanmış eşin ikinci kez 
evlenmesi zorlaşır. Evlense de eski eşinden olan çocuklar, yeni kurulan ailede 
üvey anne veya babalarıyla büyük sorunlar yaşayabilirler(Güngen vd. 2002, 
s. 112-113).

Günümüz toplumsal yapısında tek ebeveynli ailelerin oranında dramatik 
bir artış görülmektedir(Meriç, 1990, s. 472). Bu sebeple tek ebeveynli 
aile sorunlarını çözme ve onlara sosyal destek ve yardım noktasında 
kamusal destek mekanizmalarının geliştirilmesi ihtiyacı da her geçen gün 
artmaktadır. Toplumda, tek ebeveynli hanede yaşayan çocuklar, anne, baba, 
büyükanne, büyükbaba ve anneanne ile ilişkilerinde birçok sorun üretmiştir. 
Çocukların bakımı ve yetiştirilmesi görevi yaşlı büyükanne ve büyükbabalara 
bırakılmıştır. Ailedeki yaşlılar hem çocukların hem de tek ebeveynli ailenin 
bakımı gibi ağır bir sorumluluğun altına sokulmuşlardır.   

Büyük anne ve büyükbaba bakımından yoksun kalan tek ebeveynli 
aileler ve çocukların toplumsal yaşamları ise daha da kötüleşme riskiyle yüz 
yüze kalmıştır.  Bununla birlikte tek ebeveynli ailelerden yeniden evlenme 
aile örneklerine de rastlanmaktadır. Yeniden evlenme, varolan çocuk-
büyükanne/büyükbaba, baba veya anne ilişkisini bozduğu, çocukların üvey 
baba, üvey anne gibi travmalarla psiko patolojik birçok sorun yaşadıkları 
bilinmektedir. Buna ilave olarak yeniden evlenme yoluyla kurulan ailelerde 
dini ve kültürel mirasın kuşaktan kuşağa aktarılması ve miras gibi köklü 
sorunlar da kendini göstermektedir(Marshall, 1999, s. 9). 

2.1.7. Birlikte Yaşama Sorunu

Özgürlük ve bireysel tercihlere saygı gösterme söylemleri, aile 
içindeki hiyerarşik ilişkilerin yapısını ve bunları düzenleyen normatif 
sistemi değiştirmiştir(Kağıtçıbaşı, 1990, s.153). Ailede erkeğe bağımlı 
olan kadının konumu, yerini kadın ve erkek eşitliğine dayanan bir statü 
dönüşümü almaya başlamıştır. Böylelikle sanayileşme sonrası günümüz 
toplumlarına doğru gidildikçe aile bireyleri arasında özgülük, bireysel 
tercihlere saygı gösterilmesi ve hoşgörü eğilimi yaygınlık kazanmıştır. 
Özgürlük, bireysel tercihler ve hoşgörü söylemleri ailenin yapısal ve 
işlevsel olarak dini ve kültürel değerlerini kökten sarsmış ve bozmuştur. 
Bu söylemler, aynı cinsler arası marjinal ilişkileri, evlilik dışı birliktelikleri, 
evlilik dışı çocuk sahibi olmayı, evlenmeden aynı hanede birlikte yaşama 
gibi ailenin yapısal ve işlevsel özelliklerini tehdit eden yeni aile görünümlü 
yapıların normalleşmesini, kamusal ve toplumsal alanda kabul görmesini 
desteklemiştir(Marshall, 1999, s. 223). 

Aile kurumunu tehdit eden en önemli eğilimlerden birisi, birlikte 
yaşamalardır. Birlikte yaşamalar, evlenmeksizin aynı evi paylaşan erişkin 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 41

bir erkek ve kadının evli gibi beraber yaşamaları anlamına gelmektedir. 
Genellikle birlikte yaşamalar, çok uzun sürmez. Uzun süren birlikte 
yaşamalar ya evlilikle ya da ayrılıkla sonuçlanmaktadır(Yıldırım, 
2013, s. 80).  Bununla beraber, birlikte yaşamaların, süresi gittikçe 
uzamaktadır(Giddens, 2012, s. 275). Birlikte yaşamak evliliğin daha 
özgür ve özel bir formu olarak nitelenebilir. Nikahsız birlikte yaşama tipi, 
evliliğin dini ve toplumsal sorumluluk, görev, kontrol ve baskı sisteminden 
kaçış ve sığınak işlevi görmektedir. Bu olgu, evliliğe giden yolda bir aşama 
olarak yavaş yavaş toplumsal kabul görmeye başlamıştır(Marshall, 1999, s. 
223). Nitekim birlikte yaşamalar üzerine yapılan sosyolojik araştırmalar, 
birlikte yaşamaların yarısından fazlasının evlilikle sonuçlandığını 
göstermiştir(Yıldırım, 2013, s. 80).

İki insanın birlikte yaşamasının toplumsal onay ve kabule dayanan 
meşru tek temeli olan evlilik, birbirlerine adanmış erkek ve kadının 
aralarında kurdukları bireysel kısa veya uzun süreli kabul ve onayla 
ilişkili bir kurumsal yapı özelliği kazanmıştır. Dolayısıyla evlenmeden 
aynı evde birlikte yaşayan kadın ve erkek oranlarında hızlı bir yükseliş 
yaşanmıştır(Giddens, 2012, s. 274-275). Birlikte yaşamalar daha çok gençler, 
özellikle üniversite gençleri, hiç evlenmemişler ve boşanmışlar arasında 
görülmektedir(Yıldırım, 2013, s. 80).  

Evlilik dışı birlikte yaşamanın ayıp ve günah olarak kodlayan 
inançlarda önemli ölçüde değişmiştir. Artık Amerika’da, Avrupa’da, 
Türkiye’de ve dünyanın başka ülkelerinde genç kuşakların birlikte yaşama 
tipiyle ilgili inanç ve tutumları değişmektedir. Örneğin, İngiltere’de yapılan 
bir araştırmada “bir çiftin evlenmeye niyetlenmeksizin birlikte yaşaması 
uygundur” şeklindeki yargıya, 18-24 yaş grubunda olan gençlerin %88’i, 65 
ve üzeri yaştakilerin ise %40’ı katılmıştır. Bu veriler gençler arasında evlilik 
dışı bir haneyi paylaşan kadın ve erkekle ilgili ayıp ve günah bulan dini 
inançların etkisini yitirdiğini ve birlikte yaşamaların daha popüler hale 
geldiğini kanıtlamaktadır(Giddens, 2012, s. 275). 

Birlikte yaşamalar, kadın ve erkeğe evlilik bağı ve sorumluluğu 
yüklemez. Daha özgür ve bireysel bir yaşam tarzı içinde umutların ve 
duygusal birlikteliklerin yaşanmasına imkan tanır. Bununla beraber, 
sosyal, ekonomik ve kültürel bağımsızlıkların sürdürülmesini sağlar. 
Birlikte yaşamayı ilgi çekici ve cazip kılan bu özellikler yanında bu tür 
yaşam tarzını seçen çiftlerin duygusal, ailevî, toplumsal ve dini problemler 
ile karşı karşıya kaldıklarına şahit olunmaktadır(Yıldırım, 2013, s. 80-81). 
Birlikte yaşamaları, onaylamayan ve şiddetle karşı çıkan aileler ile gençler 
arasında çatışma ve gerilimler yaşanmaktadır. Batı toplumlarında yaygın 
olan birlikte yaşamalar, Ülkemizde henüz aile yapısında onaylanan ve kabul 
edilen bir olgu değildir. Türk toplumunda ve ailesinde bu tip yaşamalara 



42  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

karşı direnç gösterme ve karşı çıkma eğilimi çok güçlüdür. Türkiye’de 
birlikte yaşamalar, günah ve ayıp olarak görülmektedir. Bu nedenle birlikte 
yaşayanların aile ve toplum tarafından onaylanmama korkusu, onları bu 
tercihlerini gizlemeye yöneltmiştir. 

Bununla birlikte Türkiye’de birlikte yaşamaları, bireysel, toplumsal 
ve dini olarak meşrulaştırmak için imam nikahının kullanıldığına şahit 
olunmuştur. İmam nikahı toplumsal olarak evliliklere dini meşruiyet 
kazandırma işlevi görmektedir. Fakat imam nikahı evliliği dini ve 
toplumsal bir kurum olarak meşruiyet kazandırma işlevi yanında toplumda 
gayri meşru birliktelikleri dinileştirme ve o kişileri haram işlemekten 
koruma gibi gizli işlevler gören bir yapıya dönüşmüştür. Flört edenler, 
eşlerini başkalarıyla aldatanlar ve birlikte yaşayanlar arasında imam nikahı 
yaptırma eğilimi vardır. Diğer taraftan dindar muhafazakârlar arasında da 
nişanlılık döneminde kız ile erkeğin günah işlemesini engellemek amacıyla 
imam nikahına başvurulduğu bilinmektedir(Köse, 2021, s. 99).  Ülkemizde 
resmi nikah ile tek evlilik yapılabildiği için çok evlilik yapan erkekler, 
ikinci eşleriyle imam nikahıyla evlenmektedirler. Son yıllarda Ülkemizde 
yeni bir imam nikahı türü de üretilmiştir. Vefat etmiş anne babalarının 
maaşlarını alabilmek için evli çiftlerin mahkeme kararıyla boşanmalarına 
rağmen imam nikahıyla aynı hanede birlikte yaşamaya devam ettikleri 
hileli boşanma örneklerine de rastlanmaktadır. İmam nikahının toplumsal 
yaşamda gördüğü bu tür gizli işlevler, aile kurumu üzerinde çok önemli 
risk ve tehditleri barındırmaktadır. Bu formlarıyla imam nikahı, günümüz 
ailesinin en önemli sorunlarından birisini oluşturmaktadır. 

Evlilik dışı birlikteliklerin evliliğe dönüşme olasılığının yüksek 
olmasına rağmen bu tür birliktelikler, evlilik, aile, evlilik dışı çocuk 
sahibi olma, bekar annelerle ilgili toplumsal ve dini değerleri bozucu 
etki yapmaktadır. Üstelik bu tür birlikteliklerin toplumsal olarak giderek 
normalleşmesi ve meşrulaşması, aile açısından çok büyük bir risk 
oluşturmaktadır. Evliliklerin bozulması, boşanma ve evliliğin, kadın ve 
erkek birlikteliğini düzenleyen tek tip form olmaktan çıkması, birlikte 
yaşama örneklerinin giderek artması ve bu tür birliktelikler yoluyla çocuk 
sahibi olma oranlarının yükselmesi nedeniyle ABD ve İngiltere’de evliliğin 
giderek çökmekte olduğu endişesine kapılan sosyologlar olmuştur(Marshall, 
1999, s. 223-224). Nikahsız birliktelikler, tek ebeveynli ailelerin ortaya 
çıkmasına neden olmuştur(Yörükoğlu, 1989, s. 37-38). 

İleri endüstrileşmiş ülkelerde evlilik kurumunun zayıflaması, nikahsız 
veya serbest birliktelikler gibi yeni yaşam tarzlarının ortaya çıkmasıyla 
sonuçlanmıştır(Meriç, 1990, s.470-471). Batı toplumlarında gençler 
arasında evliliğe alternatif melez bir aile hayatı sunan nikahsız birlikte 
yaşama modeli yaygınlık kazanmıştır. 1980’li yıllardan sonra resmi evlilik 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 43

yapmadan birlikte aynı evde yaşayan kadın ve erkek oranında hızlı bir 
artış olmuştur. ADB’de yapılan bir araştırmada özellikle kolej ve üniversite 
öğrencilerinden yaklaşık her dört öğrenciden birinin hayatının bir 
evresinde cinsel ilişki yaşadığı kişilerle birlikte yaşadıkları belirlenmiştir. 
Yine son yıllarda İngiltere’de nikahsız aynı evi paylaşanların oranında 
%400 artış görülmüştür. İngiltere’de 2002’li yıllarda, 60 yaşın altında 
birlikte yaşayanların oranı kadınlarda %28, erkeklerde ise %25’dir.  
Kadınlar arasında 25-29 yaş arasındakilerin, erkekler içinde ise 30-35 yaş 
aralığında bulunanların birlikte yaşama oranları daha yüksektir(Giddens, 
2012, s. 275). Nitekim bu ülkelerde nikahsız birlikteliklerin, evlilik dışı 
serbest birleşmelerin oranı hızla artmıştır. Buna bağlı olarak, İsveç (%50), 
Danimarka (%46.8), Norveç (%45.9), Fransa(%34.9), İngiltere (%32), 
Almanya(%26) ve Hollanda (%13.1) gibi ülkelerde evlilik dışı doğan 
çocuk oranları hızla yükselmiştir(Yörükoğlu, 1989, s.37-38). 1990’lı 
yıllarda ABD’de birlikte yaşayan çiftlerin %31’inin çocuk sahibi oldukları 
belirlenmiştir(Yıldırım, 2013, s. 80-81).  Sonuçta toplumsal eğilim, daha 
küçük haneler, daha fazla evlilik dışı birlikte yaşamalar, daha fazla boşanma, 
daha fazla yeniden evlenme ve daha fazla evlilik dışı doğan çocuk yönüne 
doğrudur (Turner, 2014, s. 377).  

2.1.8. Aile İçi Şiddet Sorunu

Modernleşme sürecinde iş koşulları, anne ve babanın çalışması, kitler 
iletişim araçları, internet ve sosyal medya teknolojilerindeki hızlı gelişmeler 
ve değişimler aile içi ilişkileri ve bağları da önemli ölçüde etkilemiştir. Bütün 
bu dönüşümler, aile içi bağların ve iletişimin zayıflamasına neden olmuştur. 
Aile içinde iletişim bozuklukları, aile bireylerinin ihmal edilmesi, aile içi 
ilişkilerde tahammülsüzlük, hoşgörüsüzlük, sevgisizlik ve saygısızlık, aile 
içi kötü muamele ve şiddet gibi olgular artmıştır. 

Aile içi şiddet, bir aile ferdinin başka bir aile ferdine uyguladığı fiziksel 
saldırganlık olarak tanımlanabilir. Modern toplumlarda en tehlikeli 
yerler evlerdir. İngiltere’de meydana gelen her dört cinayet vakasından 
birisini, bir aile bireyinin başka bir aile bireyine karşı işlediği cinayetler 
oluşturmaktadır. Aile içi şiddeti konu edinen araştırmalar, aile içinde şiddet 
görenler arasında birinci sırada altı yaş altı çocukların, çocuklardan sonra 
eşlerinden şiddet gören kadınların ikinci sırada geldiğini ortaya konmuştur. 

Çoğu kültürde aile içinde şiddet gören erkeklere rastlansa da kadına 
yönelik şiddet evrensel olarak yaygın bir olgudur. Amerika’da yapılan 
bir çalışmada sadece 2002 yılında 500 bin civarında kadının eşlerinden 
şiddet gördüğü belirlenmiştir. Aynı araştırmada, ABD’de 2000 yılında 
1247 kadının dövülerek öldürüldüğü tespit edilmiştir. ABD’de yaşamları 
boyunca kadınların %35,6’sının bir partneri tarafından tecavüze veya 



44  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

fiziksel şiddete uğradığı belirlenmiştir(Erbay, 2024, s. 13). 2000 yılında 
yayımlanan Birleşmiş Milletler raporuna göre Kanada’da kadınların %29’u, 
önceki veya sonraki eşleri tarafından şiddet görmüşlerdir. Bu raporda 
İsrail’de kocaları tarafından şiddet gören kadınların oranı %32, Uganda’da 
%41, Kolombiya’da ise  %19’dur(Haviland, vd. 2008, s.465-466; Karaşahin, 
2013, s. 176-177). Dünya Sağlık Örgütünün (WHO) 2021 yılı raporuna göre 
dünya çapında kadınların %30’u erkek arkadaşları veya eşleri tarafında 
fiziksel veya cinsel şiddete maruz kalmıştır(Erbay, 2024, s. 14). 

Avrupa istatistik kurumunun (Eurosat) 2021 yılında cinsiyete dayalı 
şiddet araştırmasına göre Avrupa Birliği ülkelerinde yaşan kadınların 
yaklaşık her üç kadından birinin yetişkinlik döneminde fiziksel veya cinsel 
şiddete maruz kaldıkları belirlenmiştir(Eurostat, 2021). AB ülkelerinde 
kadınların yoğun şiddete maruz kaldığını gösteren veriler söz konusudur. 
Avrupa Temel Haklar Ajansı Direktörü Sipra Rautio’nun, Brüksel’de 
Kadına Yönelik Şiddetle Mücadele Günü vesilesiyle düzenlediği basın 
toplantısında, Avrupa Birliği (AB) ülkelerinde yaşayan yaklaşık 229 milyon 
kadının üçte birinin, “tokat, yumruk, tekme veya tecavüze maruz kaldığını” 
açıklamıştır. Rautio, Avrupa’da kadınlara yönelik şiddetin boyutunun 
“gerçekten vahim” olduğunu dile getirmiştir. Rautio, Avrupa Temel Haklar 
Ajansı’nın,  Avrupa istatistik kurumunun (Eurostat) ve Avrupa Cinsiyet 
Eşitliği Enstitüsü ile ortaklaşa yürüttüğü 2024 yılı Cinsiyete Dayalı Şiddet 
araştırması sonuçlarına göre Finlandiya (%57.1), İsveç (%52.5), Macaristan 
(%49.1), Danimarka (%47.5) gibi ülkelerde şiddete uğrayan kadınların 
oranının yüksek olduğu gözlenmiştir. Bulgaristan (%11,9), Polonya’da 
(%16,7), Çek Cumhuriyeti (%19,7), Portekiz (%19,7)  ve Almanya (25,6) 
ise kadına yönelik şiddet oranlarının AB ortalamasının (%30,7) altında 
kaldığı ülkeler olmuşlardır. Araştırmaya katılan kadınların %19,3’ünün 
eşinden veya aynı evde yaşayan diğer kişilerden fiziksel veya cinsel şiddet 
gördüklerini belirtmişlerdir. Temel Haklar Ajansı Daire Başkanı Joanna 
Goodey, sunum sırasında Kuzey Avrupa’da şiddet oranlarının yüksek 
olmasını, “Nordik Paradoksuna(Kuzey Paradoksuna)” bağlamıştır. 
Goodey’e göre bu durum tüm ülkelerde geçerli değildir. İskandinav 
ülkelerinde cinsiyet eşitliği bilinci yüksek olduğu için kadınlara yönelik 
şiddet daha fazla rapor edilmiş ve dolayısıyla daha görünür hale gelmiş 
olabilir. Bu olgu Kuzey Avrupa ülkelerinde şiddet oranlarının diğer ülkelere 
göre daha yüksek görünmesine neden olmuş olabilir (Schulten, 2024).

Türkiye’de 2025 yılında 15-59 yaş grubunda Türk vatandaşı en az bir 
kadın fert bulunan  22 bin 110 haneden seçilen 18 bin 275 kadın örneklemi 
üzerinde aile içi şiddet konulu bir araştırma yapılmıştır.  Araştırmada 
“sadece eş/eski eş/birlikte olduğu kişi tarafından uygulanan şiddetle 
sınırlı kalınmamış;  tüm aile üyeleri, sosyal çevre, yabancı biri ve diğer 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 45

kişiler tarafından kadına uygulanan şiddet” ile ilgili veriler toplanmıştır. Aile 
içi şiddet, hem herhangi bir zamanda hem de son 12 ayda yaşama şeklinde 
iki farklı zaman dilimini kapsayacak şekilde incelenmiştir. Bu araştırma 
bulgularına göre Türkiye’de hayatının herhangi bir döneminde fiziksel 
olarak şiddet görmüş kadınların oranı %12.8,  son 12 ayda ise bu oran %2.6 
olmuştur. Hayatının herhangi bir döneminde cinsel şiddete uğrayanların 
oranı %5.4, son 12 ayda cinsel şiddet maruz kaldığını belirtenlerin oranı ise 
%0.9 olarak ölçülmüştür.

Türkiye’de fiziksel şiddete en fazla uğrayan kadınların (%41,5) 
boşanmış kadınlar olduğu bulgusuna ulaşılmıştır. Evli kadınlarda fiziksel 
şiddet görme oranı ise %11,6’dır. Katılımcıların %27.1’i “erkeğin öfke 
kontrolünü”, %13.3’ü “erkeğin yetiştirilme tarzını” ve %13.0’ı “maddi 
sıkıntı” olgularını şiddet nedeni olarak göstermiştir.  

Bu araştırma bulguları, Türkiye’de kadına yönelik şiddet ile ilgili 
bilgilerimizi ters yüz etmektedir. Batı ve Avrupa Birliği ülkelerine göre 
Türkiye’de kadına yönelik aile içi şiddetin çok yaygın olduğu şeklindeki 
yaklaşımların bir mit olduğu anlaşılmaktadır. Avrupa Birliği ülkeleri, ABD, 
Dünya Sağlık Örgütü ve Birleşmiş Milletler Raporundaki kadına yönelik 
şiddet istatistiklerine göre kadınlara yönelik şiddetin sadece Ülkemize ait 
genetik bir sorun olmadığı, dünyanın her yerinde karşılaşılan bir olgu 
olduğu açıktır. Hatta Türkiye’deki aile içi kadına yönelik şiddet oranlarının, 
Kanada, ABD, İsrail ve Avrupa Birliği Ülkeleri ile Dünya geneli kadına 
yönelik şiddet ortalamasından çok daha düşük olduğunu göstermektedir. 

Neredeyse bütün kültürlerde aile içi şiddeti onaylayan ve güdüleyen 
inançlar ve değerler vardır. Yine her kültürde, bu inanç ve değerler aile içi 
şiddeti düzenler ve sınırlandırır.  Bu değerler sistemi, aile içi şiddeti oldukça 
sınırlandırmasına ve bazı özel durumlar için onaylamasına rağmen, aile 
bireylerinin aile içi şiddeti, daha acımasız şekilde uygulamalarına neden 
olabilir.  Örneğin yaramazlık yapan çocuğuna bir anne veya babanın hafif 
bir tokat atması, birçok kültür tarafından şiddet olarak görülmemektedir. Bu 
tarz çocuğa yönelik şiddet toplumsal olarak hoş görülmüş ve onaylanmıştır. 
Bununla birlikte çocuklara yönelik anne babanın fiziksel zarar veren şiddeti 
ise çoğu kültürde yasaklanmıştır(Karaşahin, 2013, s. 177). 

Genellikle çoğu toplumda karı ile koca arasında meydana gelen 
şiddet, normal kabul edilmiş ve onaylanmıştır. Türkiye aile yapısında 
“kol kırılır yen içinde kalır”, “kocandır döver de sever de”, “karı ile koca 
arasına girilmez” veya “kızını dövmeyen dizini döver” deyimleri, ailede 
kadına yönelik şiddeti aile mahremiyeti ve meşruiyeti kalıpları içerisinde 
normalleştirildiğini göstermektedir. Aile içinde kadına yönelik şiddet, dini 
ve toplumsal olarak erkeğin keyfiliğine ve huysuzluğuna terkedilmiş değildir. 



46  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Aile içi kadına yönelik şiddetin hangi durumlarda uygulanabileceğini 
şemalaştıran dini ve geleneksel inançlar vardır. Kadına yönelik şiddetin 
toplumsal olarak haklılaştırılması, meşruiyetin çerçevesini belirlemiştir. 
Kadına şiddet uygulayan kocanın dini ve toplumsal olarak haklı olması, 
şiddetin onaylanmasında ve normalleşmesinde etkin bir faktördür. Eğer, 
koca eşine uyguladığı şiddet konusunda haksız olursa, bu durumda 
kadına yönelik şiddet anormalleştirilmiştir. Şiddet uygulayan ve haksız 
bulunan erkek ayıplanır ve hatta kendi ailesi ve kadının ailesi tarafından 
cezalandırılması yoluna gidilir. Şiddet uygulanan kadın, erkeğin ailesi ve 
kendi ailesi tarafından sahip çıkılır. Bu tip vakalarda kadına yönelik şiddet, 
en önemli boşanma sebebidir. 

Toplumsal olarak aile içi şiddeti meşrulaştıran değerler sistemi yanında 
evli çiftlerin önemli bir kısmının bir eşin diğerine şiddet uygulamasını 
ve saldırgan davranmasını haklı ve meşru bulduğunu gösteren araştırma 
bulguları da vardır. Örneğin, Amerika’da yapılan bir çalışmada dört 
Amerikalıdan birisinin erkeğin karısına şiddet uygulamasının haklı 
nedenleri olabileceğine inandığı tespit edilmiştir(Karaşahin, 2013, s. 177).

2.2. Ailede İşlevsel Sorunlar

2.2.1. Ailede Biyolojik İşlevle İlgili Sorunlar

Toplumsal olarak ailenin en önemli işlevlerinden birisi neslin devamını 
sağlamaktadır. Bütün toplumlar, kendi varlıklarını sürdürmek için yeni 
nesiller üretme görevini aile kurumuna vermiştir. Bu nedenle ailenin 
çocuk yapma işlevi evrenseldir. Ancak, sanayileşme, kentleşme, eğitim 
seviyesinin artması, işgücüne katılma, kadın erkek eşitliği anlayışı, kadının 
ekonomik bağımsızlığı vb gibi faktörlere bağlı olarak aile kurumunda ve 
çocuk sahibi olma ile ilgili dini inançlarda yaşanan hızlı değişimler ailenin 
bu temel işlevini yerine getirmede birtakım sorunlar yaşamasına yol 
açmıştır(Kandiyoti, 1984, s. 29).

Ailede cinsiyet rollerini, güç ilişkilerini, karar verme süreçlerini 
ve kadının statüsünü düzenleyen dini değerler sisteminde önemli 
değişimler yaşanmıştır.  Aile içinde kadın erkek ilişkilerinde ve kadının 
statüsünde hiyerarşik bir yapı vardır. Bu yapı, kadının aile içinde daha 
düşük statüsünü, bağımlılığını ve maddi eşitsizliğini üretmiştir. Bu 
nedenle önceden kadınların, aile içinde statülerini artırmak, erkeği eve ve 
kendisine duygusal olarak bağlamak için çocuk sahibi olmaları gerektiğine 
inanılmıştır.  Sanayileşme, kentleşme, işgücüne katılım, eğitim ve kadının 
ekonomik bağımsızlık kazanması sonucunda kadınların statüsünde ve 
aileye bağımlılık düzeylerinde geniş çaplı değişimler meydana gelmiştir. 
Aile içinde hiyerarşik yapı, statü, işbölümü ve rol farklılaşması kadın ve 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 47

erkek eşitliği yönünde değişmiştir(Kağıtçıbaşı, 2012, s. 50).  Bu nedenle 
ailede kadınlar için çocuk sahibi olmanın değeri ve anlamı da önemli 
ölçüde bundan etkilenmiştir. Günümüzde kadınlar, çocuk sahibi olmayı 
statü, itibar ve eşlerini eve bağlamanın göstergesi olarak görmemektedir. 

Oysa sanayileşme öncesi toplumsal yapıda ailenin büyüklüğü, aile 
ekonomisi açısından çok önemli olmuştur. Ailenin ekonomik gücü, 
üyelerinin çokluyla ve aile bağlarının çok sıkı olmasıyla ilişkilidir. Bu 
bağlantı, o dönemlerde iş gücü, üretim ve ekonomik gelir bakımından geniş 
aile yapısının çekirdek aileye göre daha avantajlı olmasını zorunlu kılmıştır.  
Çoğu sosyolog, sanayileşme öncesi toplumlarda geniş aile ve çocuk 
sayısının çok olmasını, o dönem ailesinin ekonomik yapısal özelliklerine 
bağlamıştır. Ailede çocuk sayının çok olması, aile ekonomisi için kilit bir 
rol üstlenmiştir. Çünkü ailenin ihtiyaçlarının aile üyeleri tarafından el 
birliği ile karşılanması nedeniyle aile büyüklüğü rasyonel olarak ekonomik 
bulunmuştur(Kasapoğlu, 2012, s. 11). 

Geleneksel aile yapısında ailenin büyüklüğünün ekonomik değeri kadar, 
kadının yeri ve rolü,  çocuğun değeri de çok önemlidir. Çok çocuk sahibi 
olma, ailenin geçimini sağlama, aileye güç kazandırma ve anne-babaya 
yaşlılık sürecinde bakım güvencesi işlevi görmüştür. Bu yapı, çocuklar ve 
aile arasında bağımlılık ilişkilerini üretmiştir. Çocuklar küçükken aile 
ekonomisine katkı yaparken ve ailelerine bağımlıyken, büyüdüklerinde bu 
bağımlılık yaşlı anne-babanın çocuklara bağımlığı döngüsü şeklinde yön 
değiştirmektedir. Aile içindeki bu karşılıklı bağımlılık, çocukların bağımsızlık 
ve özgürlük değerleri geliştirmeleri önünde tampon oluşturur. Bu nedenle 
çocukların bağımsızlığı işlevsel değildir. Çünkü çocuğun aileden bağımsızlık 
kazanması, aile için bir tehdit oluşturur. Anne-baba ile çocuk arasındaki 
karşılıklı bağımlılık sistemi, çocuğun hayırlı evlat olması yönündeki inançlar 
tarafından beslenmiştir(Kağıtçıbaşı, 2012, s. 51).  Çocuğun bu değeri ve 
aileye katkısı hem geleneksel toplumların çoğunda hem Türkiye’de yüksek 
doğurganlık oranlarına ulaşılmasında etkin rol oynamıştır. Fakat geleneksel 
olarak çok çocuk sahibi olmanın ailevî, toplumsal ve dini değeri hızlı bir 
değişim sürecine girmiştir. Sosyal ve ekonomik gelişme, ailenin geliri, eğitim 
düzeyi, kırsal bölgelerden kentte göç hareketliliği arttıkça ve çocuk sayısı 
düştükçe çocuğun ailede güç göstergesi olması ve ekonomik değeri önemini 
yitirmiştir. Yaşlılıkta güvence olarak tek veya iki çocuğun yeterli olduğuna 
yönelik eğilim artmaktadır. Böylece çocuğun aileye katkısı, anne-babanın 
çocuğa katkısı yönünde değişim göstermektedir. Gerek Batı’da gerekse 
Ülkemizde ailenin yaşlı bakımı işlevi ikincil kurumlara terkedilmesi eğilimi 
güç kazanmaktadır(Kağıtçıbaşı, 2012, s. 52-53). 

Çocuğun emeğinin ekonomik değerinin ortadan kalkması ve çocuğun 
çalışması ile ilgili kültürel ve dini değerlerin de değişimini hızlandırmıştır. 



48  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Artık günümüz toplumlarında çocuğun aile ekonomisine katkısı bir artı 
değer olmaktan çıkmış, çocuk emeği sömürüsü olarak kabul edilerek, sosyal 
ve ekonomik sistem dışına itilmiştir(Özbay, 1984, s. 34).  Bu şekilde ailede 
tüketici birey sayısının artması, aile ekonomileri üzerinde yük görülmeye 
başlanmıştır. Ailelerde çocukların ve çalışmayan bireylerin rızkını temin 
edememe endişesi yaygınlaşmıştır. Bu nedenle günümüz ailelerinde 
doğurganlık ve çocuk sayısı azalmıştır(Eyce, 2000, s. 231). 

Çocukların aileye bağımlılıklarını ve bağlılıklarını düzenleyen dini 
inançlar ve değerler sistemi de dönüşmektedir. Ailelerde çocuklarını daha 
bağımsız ve özgür bireyler olarak yetişmesini sağlayacak dini anlayış 
yaygınlık kazanmaktadır. Dinlerin doğurganlık ve çocuk yapma ile ilgili 
inançları, ailelerin çok sahibi olmasında çok etkin olmuştur. Hemen hemen 
bütün dinler, mensuplarının sayısının artmasını ve dünyaya egemen olmasını 
amaçlamıştır. Yahudiler, Tanrı tarafından seçilmiş bir toplum olduklarına 
inandıkları için çok çocuk yapmayı ve çoğalmayı dini bir norm olarak kabul 
etmişlerdir. Çünkü nüfus artışı, Tanrı tarafından seçilmiş Yahudi toplumunun 
güçlenmesine ve dünya hakimiyetinin kurulması için dini bir zorunluluk 
olarak görülmüştür.  Tanrı, “verimli olun, çoğalın, yeryüzünü doldurun ve 
denetiminize alın; denizdeki balıklara, gökteki kuşlara, yeryüzünde yaşayan 
bütün canlılara egemen olun” şeklinde buyurarak, Yahudilere çoğalmalarını 
emretmiştir(Cinpolat, 2017, s. 138-139). 

Yahudi toplumunda çocuk sahibi olmak ve çoğalmak Tanrı’nın bir 
buyruğu olduğuna inanılmaktadır. Çocuğu olmamak veya kısırlık hem 
kadın hem de erkek şeref ve onur kültürü içerisinde utanç verici bir durum 
ve Tanrısal bir ceza olarak kabul edilmiştir (Cinpolat, 2017, s. 143-144). 
Yahudilikte, Tanrının “çoğalın”, “meyveli olun” ve “yeryüzünü doldurun” 
emirleri nedeniyle nüfus planlaması ve doğum kontrol yöntemleri 
yasaklanmıştır(Yadsıman, 2021, s. 50-51). 

Yahudilikte doğum kontrolü gibi, çocuk düşürme ve kürtaj da 
yasaklanmıştır.  Bununla birlikte Yahudi toplumunda Tanrı’nın çoğalın 
buyruğuna karşı, erkeklerin değil kadınların doğum yöntemleri uygulaması 
inancı işlevsel olmuştur. Böylelikle Tanrının erkeğe verdiği çoğalma 
görevine uygun hareket ettiğine inanılmıştır.  Reformist Yahudiler, doğum 
kontrolünü sağlık, sosyal ve ekonomik nedenlere bağlı olarak bireysel karar 
alma süreçleri sonucunda izin vermişlerdir. Liberal Yahudiler ise yoksulluk 
ve çocukların daha iyi yetiştirilmesi için yetersiz sosyal ve ekonomik yaşam 
koşulları nedeniyle doğum kontrolünün uygulanabileceğini müntesiplerine 
öğütlemişlerdir.  

Yahudi toplumunda yaşanan hızlı toplumsal değişme, Yahudiliğin 
çok çocuk sahibi olma normunda, doğum kontrol ve kürtaj gibi çocuk 
sahibi olmayı engelleyen uygulamaları yasaklayan dini inanç sistemlerinde 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 49

de dönüşüme neden olmuştur. Yahudi toplumunda ve özellikle gençler 
arasında yaşanan serbest cinsellikler, evlilik dışı çocuk sahibi olmayı 
engelleme eğilimi, doğum kontrolü ile ilgili dini yasaklar sistemini 
dönüştürerek, doğum kontrol uygulamalarının toplumsal ve dini olarak 
normalleşmesinde ve meşruluk kazanmasında etkili olmuştur(Yadsıman, 
2021, s. 91-92). Artık doğum kontrolü, Yahudi toplumunda yaygınlık 
kazanmıştır. Doğum kontrol yöntemlerini meşruluk kazandıran dini 
inançlar, toplumsal etkisini artırmasına karşın, Yahudiliğin “çoğalın” emri 
ise toplumsal etkisini yitirmeye başlamıştır. 

Bütün bu çok çocuk yapmayı motive eden dini ve toplumsal değişim 
süreçleri sonucunda Yahudi ailesinde çok sahibi olma ve doğum oranlarında 
düşüş yaşanmıştır. Nitekim İsrail’de 1950’de binde 4 olan doğurganlık 
oranı, 1995’de ise binde 2,6’ya düşmüştür (Cinpolat, 2017, s. 148).

Tıpkı Yahudilik gibi Hristiyanlık da Tanrı’nın, “verimli olun çoğalın” 
emrini, çok çocuk sahibi olma inancına dönüştürmüştür. Bu nedenle 
Hristiyanlıkta, evli çiftlerin cinsel birleşmesi, doğurganlık ve çok çocuk 
yapmak olarak anlamlandırılmıştır. Zira Kutsal Kitaptaki “... Cinsel 
birleşmenin amacı da evrenin devam etmesini sağlamaktır… İnsan Tanrı 
için çalışır, Onun emrini yerine getirir ve çoğalır” (Yaradılış 1:28) şeklindeki 
buyruk, çocuk sahibi olmanın ve nüfus artışının Tanrı’nın emri olduğu 
inancının oluşmasına sağlamıştır. Bu nedenle evli çiftlere, Tanrı’nın bu 
buyruğuna uymaları ve boyun eğmeleri dini bir görev olarak yüklenmiştir.  
Bu bağlamda evlilik yoluyla kurulan aile, Hristiyan neslinin devamını ve 
çoğalmasını sağlama yönündeki Tanrı buyruğunu yerine getiren kutsal bir 
kurum olarak kabul edilmiştir. 

Hristiyan toplumlarda çok çocuk yapmanın Tanrı’nın emri olduğuna 
inanılmıştır. Böylelikle Hristiyan nüfusunun ve kilise üyeliklerinin artışı 
hedeflenmiştir. Doğum kontörlü konusunda Hristiyanlıkta bazı farklılıklar 
olsa da özellikle Katoliklikte doğum kontrolü yasaklanmıştır(Gündüz, 
2012, s. 18). Fakat 18. yüzyılın sonlarına doğru Malthus tarafından 
doğum kontrolü, geçim kaynaklarının sınırlı olmasına karşın insan 
nüfusunun sürekli artışı nedeniyle zamanla bu kıt kaynakların insanların 
ihtiyaçlarını karşılamada yetersiz kalacağı, nüfusun geçim kaynaklarına 
göre sınırlandırılması veya ayarlanması varsayımına bağlı olarak ilk 
kez İngiltere’de ortaya atılmıştır. Bundan sonra Protestan ve Anglikan  
mezhepleri de doğum kontrolüne izin vermişlerdir. Avrupa ve ABD’de 
sosyal ve ekonomik refah toplumu için daha az çocuk yapma eğilimine 
bağlı olarak, nüfus planlaması ve doğum kontrolü yaygınlaşmıştır. 
Toplumsal olarak yaygınlık kazanan doğum kontrol uygulaması, Katolik 
kilisesinin doğum kontrol yasağını kaldırmasında etkili olmuştur(Kılıçer, 
1981, s. 492-493). Ailelerin çocuk sahibi olmalarını motive eden dini 



50  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

yapının değişimiyle birlikte Avrupa ve ABD’de çok çocuk sahibi olma ve 
doğurganlık oranlarında düşüş yaşanmaya başlamıştır.

Yahudilik ve Hristiyanlıkta olduğu gibi İslam’da aileye, Müslüman 
toplumun neslinin devamlılığını ve çoğalmasını sağlama görevini vermiştir. 
İslam, Müslümanların çoğalmasını, güçlenmesini ve yer yüzüne hakim 
olmasını müntesiplerine öğütlemiştir. Nitekim Hz. Peygamber, evlenmeyi 
emretmiş ve ahiret gününde ümmetimin çokluğu ile öğüneceğini bildirmiştir. 
Hz. Peygamber, Müslümanların evlenerek aile kurmalarını ve ailelerin çocuk 
yaparak çoğalmalarını istemiştir. Toplumun en temel dini merkezi olan 
ailenin, çocuk yaparak Müslümanların çoğalması işlevini yerine getirmesi, 
dini bir norm olarak düzenlenmiştir. İslam, nüfus artışını, güçlü bir toplum, 
devlet ve egemenliğin nedeni olarak görmüştür. Bu nüfusu tedarik ve temin 
eden kurum olarak aileye çok önem verilmiştir(Kılıçer, 1981, s. 495-496). 

Müslüman toplumlarda ailenin üreme ve çoğalma görevini teşvik eden 
dini inançlar inşa edilmiştir. Nitekim Ülkemizde rızık ve kader inançları 
ile Allah vergisi inançları yani çocuğu verenin Allah olduğu, anne-babanın 
bunda bir rolünün olmadığı inançları, ekonomik yetersizlikler ve yoksulluk 
gerekçeleriyle az çocuk yapma eğilimi önünde tampon oluşturmuştur. 
Rızkını temin edememe endişesiyle az çocuk yapma veya doğum kontrol 
yöntemlerine başvurma, rızık ve kader inançları tarafından engellenmiştir. 
Çünkü rızkı veren Allah’tır inancı, az çocuk yapmayı güdüleyen ekonomik 
yetersizlik ve yoksulluk gerekçelerini işlevsiz kılmıştır. Çocuk sahibi olmak, 
bir anne-babanın kaderinde ve alnında yazıldıysa bunu, bireysel veya 
toplumsal bir güçle engellemek mümkün değildir inancı şeklinde tezahür 
eden kader inancı da çok çocuk yapmada etkin olan bir başka faktör olmuştur. 
Günümüzde Ülkemiz aile yapısında çok çocuk yapmayı öğütleyen rızık, 
kader ve Allah vergisi inançları etkisini kaybetmeye buna karşın az çocuk 
yapmayı ve doğum kontrol yöntemlerine meşruluk kazandıran ve izin veren 
dini inançlar daha fazla yaygınlık kazanmıştır.

Ülkemizde dini ve geleneksel olarak süregiden ailelerin çocuk sahibi 
olma sistemini değiştirmeye yönelik siyasal ve hukuksal politikalar, ilk defa 
1965 yılında başlamıştır. 1965 yılında çıkarılan ilk aile planlaması yasası 
ile ailelere gebeliği önleyici bilgiler ve eğitimler verilmesi istenmiş, tıbbi 
gerekçelerle düşük yapma ve kısırlaştırma serbest bırakılmıştır. Böylece 
Türkiye’de aile planlaması politikaları, Türk toplumunda nüfus artış hızını 
düşürme ve engelleme yönüne doğru değişim göstermiştir. Bu politikalar 
1983 yılında ikinci aile planlaması yasası ile doruk noktasına ulaşmıştır. Bu 
yasa ile on aya kadar olan gebeliklerin isteğe bağlı olarak sonlandırılması, 
hastanelerde erkek ve kadınlara isteğe bağlı kısırlaştırma yapılması, 
kadınlara gebeliği önleyişi rahim içi cihazlar takılması ve aile planlaması 
için sektörel ve kurumsal işbirliklerinin yapılması emredilmiştir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 51

Esasen Türkiye’de uygulanan bu aile planlaması politikaları, sadece 
siyasal ve hukuksal boyutta kalmamış, toplumsal yapının din, eğitim, ekonomi, 
medya vb gibi parçaları tarafından da sahiplenilmiştir. Bu nedenle aile bütün 
toplumsal sistemler tarafından az çocuk yapma veya doğum kontrol taraftarı 
yaklaşımların kuşatması ve propagandası tarafından istila edilmiştir. Türk 
toplumunda doğum kontrol ideolojisine ekonomik, işsizlik, yoksulluk, suç, 
eğitim, sağlık ve hatta dini sorunların nedeni olarak gösterilen nüfus artışı 
dayanak edinilmiştir. Ülkemizde yaşanan toplumsal ve ekonomik sorunların 
artan nüfusla birlikte daha da artacağı ve gelecekte ülkenin daha büyük 
ekonomik ve toplumsal bunalımlar yaşamasına neden olacağı endişesi ve 
önyargısı, aile planlaması ve doğum kontrol ideolojisini üretmiştir. Nihayetinde 
bütün kamusal ve sivil toplum kurumlarıyla işbirliği içinde uygulanan aile 
planlaması ve az çocuk yapmayı motive eden dini inançların yaygınlık 
kazanmasına bağlı olarak, Türkiye’de 1965’lerden sonra nüfus artış hızı, yavaş 
yavaş düşmeye başlamış, bu düşüş eğilimi, 1980’lı yıllardan sonra biraz daha 
artmış ama 2000 yıllardan sonra düşüş hızı daha da yükselmiştir.     

Türkiye’de ailelerin çocuk sahibi olma eğilimindeki azalma sadece doğum 
kontrol politikalarına bağlamak da doğru değildir. Bununla birlikte Ülkemizde 
yaşanan bireyselleşme, sosyal ve ekonomik gelişme, sanayileşme, köyden 
kente göç, kentleşme, işgücüne katılımın, işsizliğin, eğitim seviyesinin 
ve evlenme yaşının artması, ailede kadın erkek eşitliği düzeninin 
benimsenmesi, çocuğun değerinin değişmesi, geleneksel çocuk bakımı ve 
yetiştirme anlayışının dönüşmesi, çocuğa bağımlı aile yerine aileye bağımlı 
çocuk modeline geçilmesi ve çok çocuk yapma ile ilgili rızık, kader ve 
Allah vergisi gibi dini inançların az çocuk yapmayı emreden dini inançlar 
yönünde değişim göstermesi gibi faktörler de etkin rol oynamıştır. Bütün 
bu faktörler, çocuk yetiştirmede geniş aile desteğinden yoksun kalan çekirdek 
aile tipiyle birleşince çocuk büyütmek çok büyük bir sorumluluğu ve güçlüğü 
üretmiştir. Günümüz aile yapısında anne-babaların, çocukların, beslenmesi, 
korunması, eğitimi, iş güç sahibi yapılması vb gibi görev ve sorumluluklarını, 
onların doğumundan başlayıp yetişkinlik dönemleri boyunca en iyi şekilde 
yerine getirme eğilimleri süreklilik arzeden bir yapı kazanmıştır. Ailelerin 
evlatlarını sanat, spor, yabancı dil, sağlık ve eğim açısından donanımlı bir birey 
olarak büyütme arzusu, güçlü bir toplumsal akım halini almıştır. İhtiyaç ve 
tüketim talepleri en iyi şekilde karşılanmış, çeşitli hobiler edinmiş, iyi eğitim 
almış bir çocuk büyütme anlayışı, aile üzerine sosyal, ekonomik, dini ve 
duygusal bir yük ve külfet yüklemiştir. Çok çocuk değil, bakabileceğin kadar 
çocuk yap mottosu bütün toplumsal kesimlere hakim olmuştur. Bu nedenle 
Ülkemiz ailesinde tek veya iki çocuk yapma yönelimi gittikçe yaygınlık 
kazanmıştır. Özellikle bireyselleşmenin etkisi altında kalmış ailelerde ve 
aileye paralel birlikte yaşamayı tercih eden çiftlerde ya hiç ya da tek çocuk 
sahibi olma eğilimi ortaya çıkmıştır(Çağan, 2011, s. 86).



52  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Değişen toplumsal ve ekonomik koşullar, ailenin kurulması ve ailenin 
önemli odak noktalarının zamanlamasını, sırasını ve sayısını belirlemiştir. 
Toplumun, aile üyelerinin, evlilik ve anne/baba olma gibi dönüm noktalarının 
zamanlamasını, planlanmasını ve sırasını, belirleyen dinî ve kültürel sistemin 
değişimi hız kazanmıştır(Marshall, 1999, s. 8).  Artık ilk evlenme ve evli 
çiftlerin çocuk sahibi olma yaşları gittikçe artmaktadır. Buna karşılık ailede 
çocuk sayısı gittikçe düşmektedir. Artık günümüz toplumlarında çocukların 
aile ekonomisine, işgücüne katkıları ve ekonomik artı değeri azalmış, 
çocuğun bakımı ve eğitimi meşakkatli hale gelmiş, çocuklara iyi bir gelecek 
bırakma noktasında toplumsal riskler artmıştır.  

Modern ebeveynlerin çocukları ile ilgili bakım ve yükümlülüklerinin 
artması, toplumsal, ekonomik ve kültürel koşulların güçleşmesi nedeniyle 
tek çocuk ya da iki çocuk yapmayı tercih ettikleri görülmektedir(Kağıtçıbaşı, 
1990, s.152). Ailenin bu dönüm noktalarının zamanlamasının, sıralamasının 
ve planlamasının toplumsal ve ekonomik sonuçları daha fazla risk 
barındırmaktadır. Bu risklerin en önemlisi, ailede çocuk sahibi olma 
yaşının artması dolayısıyla evli çiftlerin çocuklarının olmayışı boşanmayı 
kolaylaştırmaktadır. Nitekim boşanmaların genellikle evliğin ilk dört veya 
beşinci yıllarında gerçekleşmesinde çocuk sahibi olma zamanlamasının 
tehir edilmesi de etkin rol oynamıştır. Diğer bir risk de yeni evli çiftlerin 
ya bir ya da en fazla iki çocukları olsun yönündeki eğilimleri nüfusun 
giderek yaşlanmasına neden olmaktadır. Daha az çocuğu olma eğiliminin 
sonuçları ülkeler için daha büyük toplumsal, ekonomik, dini ve siyasal 
tehdit ve riskleri barındırmaktadır. 

Nitekim Türkiye’de 2018 yılında doğurganlık oranı (2.00) Avrupa ülkeleri 
içinde en yüksek iken(TUİK, Dİ, 2020). 2024 yılına gelindiğinde bu oran (1.48), 
Bulgaristan (1,75), Romanya (1.71), Fransa (1.64), İrlanda (1.60), Slovenya (1.51), 
Slovakya  (1.56), Danimarka (1.52), Portekiz (1.51) ve Macaristan (1.49) gibi 
Avrupa ülkelerinin gerisinde kalmıştır(TUİK, DNG, 2025). 

Tablo 2. Yıllara göre Türkiye’de doğurganlık oranı 
Yıl Oran
1963 6.30
1970 4.70
1980 5,26
1990 4.03
2000 3.12
2005 2.12
2010 2.08
2015 2.16
2020 1.77
2021 1.71
2022 1.63
2023 1.51
2024 1.48

(Özgür, 2004, s. 3; s. 49; DİE, 2003, s. 48; TUİK, Dİ, 2025).



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 53

Tablo 2’deki verilere göre Türkiye’de çocuk sahibi olma oranları, 1963 
yılında %6.30 iken, 1973’de %4.70’e inmiş, 1980’de %5.26’ya yükselmiş, 
1990’da %4.03’e, 2000’de %3.12’ye, 2005’de %2.12’ye, 2010’da %2.05’e, 
2015’de %2.16’ya, 2020’de %1.77’ye, 2021’de %1.71’e, 2022’de %1.63’e, 
2023’de %1.51’e, 2024’de %1.48’e düşmüştür. Türkiye’de 1963’lü yıllardan 
sonra başlayan ailelerin çocuk sahibi olma tutumlarındaki düşüş, 2000’li 
yıllardan sonra hız kazanmış, 2020 ile 2024 yılları arasında yaşanan bu 
düşüş hızında ise çok büyük bir artış yaşanmıştır. 

Ailede tek veya en fazla iki çocuk sahibi olma eğiliminin, demografik, 
toplumsal ve ekonomik olarak risk oluşturmaya başlaması nedeniyle 1965 
ile 2005 yılları arasını kapsayan gebeliği önleyici ve doğurganlığı azaltıcı aile 
planlaması politikalarına 2005 yılından sonra Cumhurbaşkanımız Tayyip 
Erdoğan’ın “en az üç çocuk” söylemiyle son verilmiştir. Bu yıllardan sonra 
doğurganlığı artırıcı politikalar üretilmeye başlanmıştır (Doğanay, 2014, s. 
226). Bu yıldan itibaren devlet, “emzirme ve geçici iş göremezlik desteği”, 
“doğum ve süt izinleri verilmesi”, “babaya doğum izni verilmesi”, “ücretsiz 
izin sürelerinin uzatılması” ve “doğum yardımı verilmesi” vb. gibi sosyal 
ve ekonomik destek uygulamalarıyla ailelerin çok çocuk sahibi olmalarını 
motive etmeye ve desteklemeye çalışmıştır. Fakat bütün bu kamusal destek 
mekanizmalarına rağmen evli çiftlerde doğurganlık oranlarının nüfusun 
kendisini yenileyebileceği oranın en alt sınırının (2.1) çok daha altına (1.48) 
hızla düşmesini engelleyememiştir. 

Tablo 3. 2024 TUİK verilerine göre ailede doğurganlık Türkiye ortalamasının (1.48) 
altında ve üstünde bulunan iller

Türkiye Ortalamasının 
(1.48) Altındaki İller

Çocuk yapma 
oranı

Türkiye Ortalamasının 
(1.48) Üstündeki İller

Çocuk yapma 
oranı

Bartın 1.12 Mersin 1.52
Eskişehir 1.12 Niğde 1.54
Zonguldak 1.15 Erzurum 1.56
Ankara 1.15 Konya 1.59
İzmir 1.17 Kars 1.60
İstanbul 1.20 Bingöl 1.61
Karabük 1.20 Adana 1.64
Kırklareli 1.21 Aksaray 1.65
Amasya 1.22 Iğdır 1.69
Çanakkale 1.22 Hakkari 1.74
Edirne 1.22 Kahramanmaraş 1.78
Muğla 1.23 Osmaniye 1.83
Uşak 1.24 Hatay 1.86
Kütahya 1.24 Adıyaman 1.97
Kırşehir 1.24 Van 1.98
Kırıkkale 1.24 Kilis 2.04
Giresun 1.24 Gaziantep 2.11



54  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Antalya 1.25 Batman 2.12
Artvin 1.26 Siirt 2.14
Tunceli 1.26 Bitlis 2.15
Bolu 1.27 Ağrı 2.16
Isparta 1.28 Diyarbakır 2.20
Tokat 1.29 Muş 2.23
Çorum 1.30 Mardin 2.32
Sinop 1.30 Şırnak 2.62
Gümüşhane 1.30 Şanlıurfa 3.28
Bayburt 1.30
Ordu 1.32
Trabzon 1.32
Rize 1.32
Kastamonu 1.32
Balıkesir 1.32
Samsun 1.33
Erzincan 1.35
Sivas 135
Denizli 1.35
Burdur 1.35
Yalova 1.36
Aydın 1.37
Bilecik 1.37
Bursa 1.37
Çankırı 1.37
Yozgat 1.37
Nevşehir 1.39
Elazığ 1.41
Karaman 1.42
Kocaeli 1.42
Tekirdağ 1.42
Düzce 1.43
Sakarya 1.44
Malatya 1.44
Ardahan 1.45
Kayseri 1.46
Afyon 1.47
Manisa 1.48

(TUİK, Dİ, 2025).

Tablo 3’deki verilere göre doğuganlık oranı, Türkiye ortalamasının 
altında kalan iller Bartın ve Eskişehir (%1.12), Zonguldak ve Ankara (%1.15), 
İzmir (%1.17) İstanbul, ve Karabük (%1.20), Kırklareli (%1.21), Amasya, 
Çanakkale ve Edirne (%1.22), Muğla (%1.23), Uşak, Kütahya, Kırşehir, 
Kırıkkale ve Giresun (%1.24), Antalya (%1.25), Artvin, ve Tunceli (%1.26), 
Bolu (%1.27), Isparta (%1.28), Tokat (%1.29) Çorum, Sinop, Gümüşhane 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 55

ve Bayburt (%1.30) Ordu, Trabzon, Rize, Kastamonu ve Balıkesir (%1.32), 
Samsun (%1.33), Erzincan, Sivas, Denizli ve Burdur (%1.35), Yalova (%1.36), 
Aydın, Bilecik, Bursa, Çankırı ve Yozgat (%1.37), Nevşehir (%1.39), Elazığ 
(%1.41), Karaman, Kocaeli ve Tekirdağ (%1.42), Düzce (%1.43), Sakarya ve 
Malatya (%1.44), Kayseri (%1.46), Afyon (%1.47) ve Manisa (%1.48) şeklinde 
sıralanmaktadır.  

Doğuganlık oranı, Türkiye ortalamasının üzerinde olan iller ise Mersin 
(%1.52), Niğde (%1.54), Erzurum (%1.56), Konya (%1.59), Kars (%1.60), 
Bingöl (%1.61), Adana (%1.64), Aksaray (%1.65), Iğdır (%1.69), Hakkari 
(%1.74), Kahramanmaraş (%1.83), Hatay (%1.86), Adıyaman (%1.97), Van 
(%1.98), Kilis, (%2.04), Gaziantep (%2.11), Batman (%2.12), Siirt (%2.14), 
Ağrı (%2.16), Diyarbakır (%2.20), Muş (%2.23), Mardin (%2.32), Şırnak 
(%2.62) ve Şanlıurfa (%3.28) olarak belirlenmiştir. 

Bu veriler, illerin büyük çoğunluğunun, Türkiye doğurganlık ortalama 
oranının altında kaldığını göstermektedir. Tunceli, Erzincan, Kars, Elazığ, 
Malatya ve Ardahan gibi Doğu Anadolu, Antalya, Karaman, Isparta ve Burdur 
gibi Akdeniz bölgesi illerinde, İç Anadolu’dan Konya, Niğde ve Aksaray 
dışındaki bütün illerde, Karadeniz, Ege ve Marmara bölgelerinin tamamında 
çocuk yapma oranı çok düşüktür. Çocuk yapma oranı en yüksek iller ise 
Doğu Anadolu ve Güney Doğu Anadolu illeridir. Buna göre Doğudan, Batı 
bölgelerine doğru gidildikçe ailede doğurganlık oranları çok düşmektedir. 

Son zamanlarda, ailelerin daha az çocuk sahibi olma yönündeki 
tutumu ile doğum oranlarının düşmesi, ortalama yaşam süresinin 
uzaması, yaşam standardının ve refah seviyesinin artması sağlık, hasta 
bakımı ve tedavi imkanlarında bilimsel gelişme ve iyileşmelerin yaşanması 
gibi etkenler toplumların demografik yapısında önemli değişimlere 
yol açmıştır. Bu etkenler, nüfusun giderek yaşlanmasına ve nüfus artış 
oranlarının hızla düşmesine neden olmuştur. Nüfusun giderek yaşlanması, 
psikolojik, sosyal, ekonomik, siyasi ve sağlık açısından birçok soruna yol 
açmaktadır(Akçay, 2011, s. 45; Bulduk, 2014: 55- 56). Japonya, Almanya, 
İtalya, Finlandiya, Portekiz, Yunanistan, Fransa, Danimarka, İngiltere, 
Belçika, Hollanda, Norveç ve ABD gibi dünyanın birçok ülkesinde nüfusun 
yaşlanma süreci sürekli artış eğilimi göstermektedir(Eser ve Küçük Aksu, 
2021, s. 543).  Bu nedenle birçok ülke nüfus yapısında yaşlanma sürecinin 
hızını düşürmeyi hedefleyen sosyal programlar ve politikalar uygulamak 
zorunda kalmışlardır. Özellikle Avrupa Birliği Ülkelerinde nüfusun giderek 
yaşlanması, sosyal ve ekonomik yapı üzerinde büyük bir baskı oluşturmuş, 
nüfusun yaşlanmasını engelleyici politikalar uygulamaya ve doğurganlığı 
artırmak için sosyal ve ekonomik destek programları yürürlüğe konmuştur. 
2023 yılı, Türkiye yaşlı nüfus oranı %10.2 ile dünyada 184 ülke arasında 
yaşlı nüfus oranına göre yapılan sıralamada 67. sırada yer almasına rağmen 



56  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

yıllara göre yaşlı nüfusun istikrarlı bir biçimde doğrusal olarak sürekli 
artması önemli bir toplumsal tehdit ve risk oluşturmaya başlamıştır(TUİK, 
İY, 2024). 

Ülkemizde de ailelerin çocuk sahibi olma oranı hızla düşmekte, 
ortalama yaşam süresi artmaktadır. Buna bağlı olarak yaşlıların toplam 
nüfus içindeki oranı, diğer yaş gruplarına göre hızla artmaktadır. Nitekim 
Türkiye’de 2014 yılında toplam nüfus içinde yaşlı nüfus oranı, %8 iken, bu 
oran, 2018’de %8.8’e, 2020’de %9.5’e, 2023’de %10.2’ye 2024’de ise %10.6’ya 
yükselmiştir(TÜİK, İY, 2019; TUİK, İY, 2021; TUİK, ADNKS, 2024). Artık 
ailenin büyüklüğü ekonomik bir değer olmaktan çıkmış tam tersine aile 
ekonomileri için bir tehdit ve risk olarak algılanmıştır. Piyasa ekonomisi 
ile birlikte aile içinde bireylere sağlanan, dayanışma, yardımlaşma, destek, 
koruma, kollama, güvenlik vb gibi mekanizmalardan bireyler yoksun 
kalmaya başlamıştır. Sosyal, ekonomik tehdit ve risklere karşı üyelerine 
ailenin sağladığı destekler ve sunduğu hizmetler toplumsal ve kamusal 
kurumlara terkedilmiştir. Ailenin sağlık ve evde hasta bakım işlevini 
hastaneler yerine getirmeye başlamıştır.

2.2.2. Ailede Eğitim Sorunu

Eğitim, bütün toplumlarda görülen evrensel bir kurumdur. Her ne 
kadar toplumdan topluma farklılıklar olsa da her toplum çocuklarına eğitim 
vasıtasıyla dillerini, dinini, kültürünü öğretmeye ve onlardan toplumun 
beklediği yetişkinlik rol ve statülere uygun tutum ve davranışlar kazandırmaya 
yönelmiştir. Böylelikle toplumlar, bireylerin toplumsallaşmasını ve topluma 
uyum sağlamasını temin etmek üzere onlara, kendi dini, kültürel, geleneksel 
değerler sistemini, bazı bilgileri, tutum ve davranışları öğretme ve kazandırma 
görevini eğitim kurumuna vermişlerdir. Yine bütün toplumlarda eğitim 
kurumu bu işlevini aile ve okul sistemi aracığıyla yerine getirmektedir(Çağan, 
2011, s. 87-88; Nirun, 1994, s. 69). 

Aile, eğitimin başladığı ilk kurumdur. Özellikle dili, dini, kültürel ve 
geleneksel değerleri, milli kimliği kazandırma işlevini yerine getiren tek 
kurum ailedir. Ailenin bu tür eğitim işlevlerini yerine getirecek başka bir 
kurum da söz konusu değildir. Ailenin en temel eğitim işlevlerinden birisi, 
toplumun dini ve kültürel mirasını üyelerine aktarmak, böylelikle dinin, 
dilin, kültürün sürekliliğini sağlamaktır. Ailenin dini ve kültürel sistemi yeni 
kuşağa aktarma işlevi sayesinde her kuşak bir önceki kuşaktan bu görevi devir 
almakta, böylelikle dini ve kültürel sistem korunarak sürdürülmektedir. 

Aile eğitim sürecinde iyi, kötü, güzel, çirkin, günah, sevap, helal, haram 
gibi bireyler için toplumsal olarak istenen veya istenmeyen değerleri tarif 
edilir ve öğretir. Bu anlamda ailede alınan eğitim, bireyin hem bireysel hem 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 57

de toplumsal gelişimini sağlar.  Aile toplumun mensupları için istediği ve 
beğendiği değerler sisteminin kazanıldığı bir merkez konumundadır. Aileden 
hırsızlık, cinayet, yalan söyleme, kul hakkı yeme, başkasının malına ve canına 
zarar verme, iftira atma vb gibi kötülükleri düzenleyen yasaklar sistemiyle 
ilişkili değerler ile birlikte doğruluk, dürüstlük, sadakat, arkadaşlık, sevgi ve 
iyi olma vb gibi iyilikleri düzenleyen değerler sistemi temin ve tedarik edilir. 
Aile, üyelerine neleri yapıp neleri yapmayacağını öğretir. Böylelikle aileden 
alınan terbiye ve eğitim ile birey, karakter, şahsiyet ve kimlik edinir. Aile 
bireyi hayata hazırlayan bir eğitim kurumu işlevini yerine getirir. Aileden 
diğer kişilerle, gruplarla ve toplumla sosyal ilişkiler kurma bilgileri ve 
deneyimleri öğrenilir. Bireyin kişiliği ve kimliği, ailede istikrar kazanır. Aile 
üyelerinin bireysel, duygusal ve toplumsal hayatlarını düzen ve denge içinde 
tutmalarında etkin rol oynar(Meriç Yazan, 1990, s. 461).  

Aile kişinin düzenli, istikrarlı ve dengeli sosyal ve duygusal gelişiminde 
etkin bir rol oynar. Bireysel eylemleri ve tercihleri belirleyen duygular, ilk 
önce ailede verilen duygu eğitimiyle öğrenilir(Başdemir, 2022, s. 263). Ailede 
verilen duygusal eğitim sayesinde duyguların ve dürtülerin yönetimini, 
kontrolünü ve tatminini düzenleyen toplumsal dini ve geleneksel değerler 
ve kalıplar benimsenir. Anne, baba, kardeş, anneanne, babaanne, dede, abi 
ve abla arasındaki aile içi birincil sosyal ilişkiler, ailede öğrenilen duygu 
kalıpları içerisinde gerçekleşir.  Aile, akraba bağları ve toplumsal bağlar, 
ailenin aktardığı dini ve kültürel miras üzerine inşa edilir.  

Ailenin bütün bu bireysel ve toplumsal olarak yerine getirdiği bazı 
eğitim işlevlerinde işlev kaybına uğramıştır. Bazı işlevlerini ise kreş, 
anaokulu, okul, arkadaşlık ve akran grupları gibi daha profesyonel 
kurumlara bırakmıştır. Özellikle, modernleşme, kentleşme, endüstrileşme 
ve ekonomik gelişme gibi faktörler, ailenin eğitim işlevlerinde değişim 
yaşanmasını tetiklemiştir. Ailede anne ve babanın çalışması, örgün eğitime 
verilen önemin artması ve ailenin küçülmesi vb gibi toplumsal değişimler 
de ailenin eğitim işlevlerinde önemli dönüşümlerin yaşanmasına neden 
olmuştur. Eski zamanlarda ailenin çocuklarına yetişkinlik dönemlerinde 
geçimlerini temin edecek meslek ve iş becerisi kazandırma eğitimi verme 
görevini modern zamanlarda örgün eğitim kurumları devralmıştır. 
Çocuğu yetişkinlik rol ve statülerine ve toplumsal uyumuna yönelik eğitim 
işlevlerini aileden daha çok kreş, anaokulu ve orta öğretim kurumları gibi 
örgün eğitim kurumları yerine getirmektedir. 

Okul öncesi, temel ve orta eğitim kurumları bir taraftan çocuğun 
sosyalleşmesini sağlarken diğer taraftan eskiden tamamen ailenin 
sorumluluğunda olan çocuk bakıcılığı görevini aile adına yerine getirmeye 
başlamıştır. Dolayısıyla okul, yeni bir işlev kazanmıştır. Bu işlev de çocuk 
bakıcılığı işlevidir. Artık modernleşmiş toplumlarda, şehirlerde, anne-



58  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

babanın çalıştığı, eğitim seviyesi yüksek ailelerde ailenin çocuk bakımı ve 
koruyuculuğu görevini büyük oranda okul yapmaktadır. Böylelikle çocuk 
bakımı ve koruyuculuğu görevini annelere veren dini ve geleneksel yapı 
değişime uğramaya başlamıştır. Çocuk bakımı ve yetiştirilmesi onların 
çalışması önünde tampon olmaktan çıkmış ve kadınların iş gücüne katılımı 
artmıştır (Tezcan, 1985, s. 77). Ailede çocuğun eğitim ve bakım süreciyle 
ilgili olan bu yeni durum sayesinde kadın yeni statüler ve roller kazanmıştır. 

Çocuk bakımı görevini üçlü yaşlardan itibaren yavaş yavaş okula 
devretmeye başlayan aile, çocuklara ve gençlere kendi kültürünü, dini inanç 
ve değerlerini aktarma görevini tek elinde tutmaktadır. Kız ve erkek çocuklara 
babalık ve annelik rolleriyle ilişkili değer kalıpları ve şemaları sunarlar. 
Böylece erkek çocuklar babalık, ev dışı işlerde çalışma, kız çocukları annelik, 
ev işi yapma rollerini ailelerinden öğrenirler. Kızlar evliliğe ve yuva kurmaya 
hazırlanırlar. Erkekler ise iş ve meslek sahibi olmaya yönelik bir eğitim süreci 
benimsenir. Toplumsal cinsiyet rol farklılaşması ailede aşılanır. 

Bununla birlikte artık günümüz toplumsal yapısında kadın erkek 
eşitliği kültürü yaygınlık kazandığı için ailede kız ve erkek çocuklarıyla ilgili 
toplumsal cinsiyet rol farklılaşması da cinsiyet eşitliği yönünde değişime 
uğramıştır. Özellikle çalışan ailelerde erkeklerin de kadınlarla birlikte 
ev dışı işler yanında ev işlerini de yapmaları eğilimi, ev içi işlerin sadece 
kadınlığa özgü olduğunu gösteren inançların dönüşmesinin sonucudur. 
Aynı şekilde aile kız ve erkekleri yetişkinlik rollerini kazandıran, toplumsal 
cinsiyet rol farklılaşmasını inşa eden dini ve ahlakî yapının, her iki cinsiyetin 
eşitliğini inşa eden dini ve ahlakî yapı yönünde değişimi hız kazanmıştır. 
Aynı şekilde kız ve erkeklerin ailede yetişkin rollerine hazırlanmasında 
karşılaşılan toplumsal cinsiyet rol farklılaşmasını inşa eden dini ve ahlakî 
yapının, her iki cinsiyetin eşitliğini inşa eden dini ve ahlakî yapı yönünde 
değişimi hız kazanmıştır.Bu sayede kız ve erkek çocuklar arasında eğitim, 
meslek, iş hayatı ve ev işleri bakımından toplumsal cinsiyet rol farklılaşması 
ve cinsiyet ayrımcılığı gittikçe azalmaya başlamıştır.  Artık ailelerde kız ve 
erkek çocukların ev işlerini, ev dışı işleri görecek şekilde yetiştirme, erkekler 
gibi kızlara da meslek ve iş kazandırma eğilimi güç kazanmıştır. 

Bu eğilimin çok abartılmaması gerektiğini gösteren bazı araştırma 
bulguları da vardır. Bu bulgulara göre aile, anne ve babaların oynadıkları 
rol farklılıkları üzerine şekillenmiş bir kurumdur. Kız ve erkek çocuklara 
da bu rol farklılıklarını sürdürmeleri empoze edilir. Nitekim ABD, Fransa, 
Polonya, Rusya ve İsveç’te yapılan araştırmalarda ev dışı işlerde çalışan 
kadınların, ev içi işlerinde ve aile içi sorumluluklarında bir azalma 
olmadığını, eşleriyle ev işlerini eşitlikçi bir anlayışla paylaşmadıkları 
ortaya konmuştur. Nihayetinde aile içi ev işlerinde kızlara verilen 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 59

görevlerin, erkeklere verilmediği ve bunun doğal karşılandığı bilinen bir 
gerçekliktir(Meriç Yazan, 1990, s. 459-461).    

Geleneksel olarak erkeğin, ailenin geçimi için ev dışı işlerde kadının 
ise ev işlerinde çalıştığı yapıda değişim hız kazanmıştır. Artık, erkeğin 
ve kadının her ikisinin de ailenin geçimini temin için çalıştığı ve kariyer 
sahibi olduğu bir yapıya doğru dönüşüm süreci başlamıştır. Bu değişim 
süreci, kariyer sahibi erkek ve kadının oluşturduğu çekirdek ailede kadının 
çalışması, toplumsal yaşamda küçük çocuklu annelerin çoğalmasına ve 
bu tip ailelerde çocuk bakımı ve kadının çalışması sorununu beraberinde 
getirmiştir(Bayer, 2013, s.107). Bu sorun, özellikle Ülkemizde aile dışında 
kamusal çocuk bakım yaşının gittikçe düşmesine sebep olmuştur. Bu tip 
ailelerin bakıcı, kreş, anaokulu veya okul dönemi tam zamanlı okul talepleri 
gittikçe artmıştır. Bu talebi karşılamak üzere gerek kamusal kurumlar 
gerekse özel şirket ve dini yapılar, çalışan annelerin çocuklarının bakım 
taleplerini karşılamaya yönelmiştir.

Ailenin sosyalleşme işlevi, belli ölçüde çocukluk dönemi sosyalleşme 
süreci profesyonel çocuk gelişimcisi, okul öncesi öğretmeni ve öğretmen 
gibi meslek gruplarına, kreş, anaokulu ve okul gibi kurumlara bırakılmıştır.  
Uzmanlaşmış eğitim kurumları ve aileye yabancı uzman meslek erbabının 
yürüttüğü sosyalleşme sürecinde çocukların, kişilik gelişiminde kalıcı 
sorunlar,  sağlıklı toplumsal, dini ve duygusal ilişkiler kurmakta güçlükler 
yaşadıkları görülmektedir. Sosyalleşme işlevini başka kurumsal yapılara 
devreden ailenin çocukları üzerindeki etkileri zayıflamaktadır (Aktay, 
1991, s.183-184). 

Çocuklar, aile dışındaki eğitim kurumlarında aile sevgisinden, anne-
baba şefkatinden, eğitiminden uzak resmi ve yabancı bir sosyal ilişkiler 
ağı içerisinde yaşamak zorunda bırakılmışlardır. Bu eğilimin, en önemli 
sonuçlarından birisi de ebeveynlerin çocuklarıyla geçirdikleri zamanın, 
çocukların bakımı ve eğitimine ilginin azalması olmuştur. Çünkü sabah 
erkenden bakıcıya, kreşe, anaokuluna veya okula bırakılan çocuklar, 
akşam ebeveynleri tarafından alınmakta, akşam yemeği yenilmekte ve 
çocukların uyku saati gelerek yatırılmaktadır. Ebeveynlerin çocuklarına 
yönelik uyguladığı bu zaman yönetiminde çocukların uyku dışında anne 
babalarıyla geçirdikleri zaman günde dört veya beş saati geçmemektedir. 

Ortaya çıkan bu yeni yapısal sorun, ailenin üyelerinin eğitimi, 
sosyalleşmesi konusunda kendi kendine yeten, yeterli bir eğitim merkezi 
olma hüviyetini kaybetmesine neden olmuştur. Aynı zamanda ailenin 
çocuklarına karşı yerine getirdiği duygusal destek, dayanışma, şefkat ve sevgi 
işlevlerinde kayıplar yaşanmaya başlanmıştır. Çünkü çalışan anne-babalar, 
bu işlevlerini yerine getirecek yeterli zamanları ellerinden kayıp gitmiştir. 



60  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Hatta günümüz karmaşık ve modern toplumlarda annelik ve babalık 
rollerini anne ve babalarla birlikte öğretmenler yapmaya başlamışlardır. 
Artık öğretmenler aynı zamanda annelik-babalık işlevi kazanmışlardır. 
Böylelikle çocuklar, daha çok kendi yaş ve akran grupları içinde toplumsal 
yaşama itilmişlerdir. Çocuğun eğitimi ve sosyalleşmesinde kendi yaş ve 
akran grubu içindeki etkileşim çok daha önemli hale gelmiştir(Tezcan, 
1985, s. 196).

Çocuğun arkadaş ve akran gruplarındaki sosyal ilişkiler ve etkileşimi, 
birçok aile problemini de beraberinde getirmiştir. Öncelikle anne-babalar, 
okul öncesi, temel eğitim ve orta eğitim dönemlerinde çocuklarını 
gönderecekleri okul, bu okulda arkadaş ve akran çevresinin niteliği 
sorunuyla karşı karşıya kalmışlardır. Çünkü anne-babalar, arkadaş ve 
akran çevresindeki dini, sosyal ve kültürel sorunların, çocuğu etkileyeceği 
ve bozacağı endişesine ve korkusuna kapılmışlardır. Çocukların akran 
zorbalığı, şiddet, küfür, argo, uyuşturucu, sigara, alkol, suç vb gibi olgularla 
arkadaş ve akran grupları içinde karşılaştıkları yönündeki genel inançlar çok 
korkutucudur. Bu nedenle her anne-baba çocuğu için iyi arkadaş ve akran 
çevrelerinin olduğu imajına sahip temel eğitim kurumlarına çocuklarını 
göndermek için çaba sarfetmek zorunda kalmıştır. Yine ailenin çocuğa 
sevgi, şefkat, duygusal destek, dayanışma ve koruyuculuk görevlerini yerine 
getirmekte karşılaştığı aksaklıklar nedeniyle bazı çocukların suç, içki, 
uyuşturucu ve sapkın eğilimlerin kurbanı olmaktan kurtulamamıştır.

Aynı eğitim sorunları din eğitimi alanında da yaşanmaktadır. 
Geleneksel olarak önemli bir din eğitimi merkezi olan aile, günümüzde 
bu görevini de yerine getirmekte zorlanmaktadır.  Her ne kadar toplumda 
cami, kuran kursu, imam hatip liseleri ve okullarda verilen din dersleri aile 
adına din eğitimini üstlenmesi eski zamanlardan günümüze süreklilik 
arzetse de ailelerin çocuklarını cami ve kuran kursuna gönderme eğilimleri 
düşmüştür. Cami eğitimi zaten yaz mevsimlerinde sınırlı sayıda çocuğa hitap 
eden bir etkinliğe dönüşmüştür. Eğitim yaşı oldukça düştüğü ve zorunlu 
eğitim nedeniyle çocukların kuran kurslarına gönderilmesi de oldukça 
azalmıştır. Bazı istisnai imam hatipler hariç, bu okullar da niteliksiz ve 
sınavsız okullar haline dönüştüğü için ilgi düşmektedir. Toplumsal sistemde 
var olan din eğitimi kurumlarında imaj ve nitelik sorunları, ailelerin 
çocuklarını din eğitimi almaları için göndermelerini engellemektedir. 
Aynı zamanda din eğitimi kurumlarına karşı ideolojik reaksiyon gösteren 
sol kanat toplumsal kesimlere mensup ailelerin çocuklarını bu kurumlara 
göndermeye karşı olmaları da bu tip ailelerin çocuklarının din eğitiminden 
mahrum bırakılmalarında etkili olmaktadır. Esasen sol ideolojik düşünceye 
mensup ailelerin çocukları okullarda zorunlu din eğitimi almaktadırlar. 
Ancak ailede din eğitiminin verilememesi ve dini sosyalleşmenin sağlıklı 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 61

yapılamaması okulda alınan din eğitiminin etkisini ve bağlayıcılık düzeyini 
düşürmektedir. 

Diğer taraftan Türkiye’de daha çok ailenin din eğitimi işlevini üstlenen 
okullarda verilen din eğitimi ile aileden alınan din eğitiminin çelişmesi de 
çocukların dini değerleri, tutum ve davranışa dönüştürememe sorununu 
üretmiştir. Bu nedenle okullarda verilen modern ve resmi din eğitimi ile aileden 
alınan geleneksel din eğitimi arasındaki çatışma ve çelişkiler çocukların dini 
inançlara ve değerlere karşı ilgisiz kalmalarına neden olmuştur. 

Geleneksel halk dindarlığının çeşitli formlarını toplumsal hayattan 
kovmayı, daha modern bir dini yaşam tarzını hakim kılmayı misyon 
edinmiş örgün din eğitimi, din öğretiminde aile ile okulun el birliği ve 
işbirliği yapmasını engellemiştir. Bu sebeple toplumsal yapıda aile, dini 
inançları ve değerleri tedarik ve temin etme işlevinde kayıp yaşamaya 
başlamıştır. Ailenin dini sosyalleşme rolünde yaşanan erime, toplumsal 
yaşamda gençler arasında inanç, ibadet ve ahlaki sorunların artmasında 
etkili olmuştur. Ailede alınan din eğitiminin yetersizliği, uyuşturucu ve 
alkol kullanımının, şiddet ve suçun yayılmasında etkili olmuştur. 

Aile, dini ve geleneksel değerlerin bir sonraki kuşağa aktarılmasında 
önemli bir rol oynamaktadır. Ailede çocuklara aktarılan değerlerin daha 
geleneksel, önyargılı ve tutucu olması, okulda öğrenilen değerlerin ise daha 
demokratik ve eşitlikçi olması aile ile genç kuşak arasında çatışmaların 
yaşanmasına yol açmıştır. Ailenin geleneksel ve dini değerleri ile gençlerin 
benimsediği özgürlükçü, eşitlikçi dini değerler arasındaki mesafenin büyük 
olması, genç kuşağın aileleri ile zaman zaman anlaşmazlık yaşamalarında 
etkin rol oynamıştır. Özellikle aile büyüklerinin inançları ve değerleri ile 
tutarsız davranışlar sergilemeleri, söyledikleri ile yaptıklarının birbirine 
uymaması çocuk ve gençlerin tutum ve davranışları üzerinde olumsuz 
etkiler yapmaktadır. 

Aile, dini rol ve işlevlerinde bazı kayıplar yaşasa da çocuklarına kendi 
ait olduğu dini aşılamada hala en etkili kurumlardan biri olmaya devam 
etmektedir. Genellikle insanlar, kendi ailelerinin mensubu oldukları, dini 
ve mezhebi kabul etmektedir. Gençlerin, anne, babalarının çoğu dini inanç 
ve değerlerini aynen benimsediklerini gösteren sosyolojik bulgular söz 
konusudur. Nitekim bazı sosyologlar, genç, anne-baba çatışmasının dini 
ve geleneksel değerler ile ilgili olmadığını, daha çok gündelik hayatın bazı 
yönlerinde yaşandığını ileri sürmüşlerdir. Anne, babanın gençler arasında 
ideal figür olarak görüldüklerini gösteren sosyolojik kanıtlar ortaya 
konmuştur(Meriç Yazan, 1990, s. 460-461). Bu nedenle aile, çocukların 
tutum ve davranışlarını kendi dini değerleri çerçevesinde şekillendirme 
işlevini geçmişten günümüze sürekli yerine getirmektedir. 



62  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Aile, eğitim görevini örgün eğitim kurumlarına bırakmış, ancak onun 
bu işlev kaybı, başka asli eğitim işlevleri kazanmasını sağlamıştır. Aile, 
çocukların eğitiminde asıl işlevlerini sürdürmektedir. Günümüzde aileler, 
eskisinden daha fazla çocuklarının eğitimleriyle ilgilenmektedir. Onların, 
daha iyi eğitim almaları noktasında bütün imkanlarını seferber etmektedir. 
Anne- babalar, çocuklarını hayata daha iyi hazırlamak için her türlü destek 
ve avantajı sunmaya çalışmaktadır. Anne-babalar, özel derslerle, sınavlara 
hazırlık kurslarıyla, hobi kurslarıyla, yetenek ve becerilerini geliştirmeye 
yönelik kurslarla çocuklarının eğitimlerini destekleme ve başarılarını 
artırma misyonuyla hareket etmektedir. Bu yüzden aile çocukların 
yetiştirilmesi görevini kesintisiz sürdürmektedir.

2.2.3. Ailede Dini Sorunlar

Modernleşme, sanayileşme, şehirlileşme ve dünyevileşme gibi faktörlere 
bağlı olarak modernleşmiş ve modernleşmeye çalışan toplumlarda ailenin 
dini yapısında ve geleneksel işlevlerinde önemli değişimler ve kopuşlar 
ortaya çıkmıştır. Gerek Batı gerekse Türkiye’de geleneksel aile yapısının 
bazı dini inançları aktarma ve sürdürme işlevi, örgün ve yaygın din eğitimi 
kurumlarına bırakılmıştır. Zira günümüz toplumlarında ailenin, genellikle 
dini inançların öğrenildiği ve inandırıldığı merkez olma hüviyetinde bazı 
kayıplar gözlenmiştir. Ailede din, çoğunlukla Müslüman kimlik ve toplumsal 
aidiyet aracı olarak aşılanan, bireysel özgürlük ve tercihe terkedilmiş bir 
form kazanmaya yönelmiştir. Bu nedenle dini inançlar, ortak paylaşılan bir 
bütünleşme aracı işlevini yerine getirmekte zorlanmaya başlamıştır. 

Bununla birlikte, aile dinin toplumsal sistemdeki temel işlevlerinin 
sürdürülmesinde, bireyin kendi toplumunun dini değerlerine ve bu değerler 
aracılığıyla da toplumsal rollerine olan motivasyonel bağlılığında, alternatif 
dini ve ideolojik inançlara karşı dini sistemin denge, düzen ve istikrar 
kazanmasında çok önemli rol oynar. Aile, dini anlam ve aidiyet kazandırma 
ve rehabilitasyon işlevlerini sürdürmektedir (Parsons, 1958, s. 71). 

Dini inancın bütünleştirme işlevi yerine, dini inanç yapısı içinde 
çoğulculuğun ve bireysel tercihlerin rolünün artması, günümüz ailesinin 
dini hayatı üzerinde en önemli sorunu oluşturmaktadır. Ailede inanç 
birliğinin çoğulculuğa doğru değişim göstermesi, aileyi tehdit eden en hayati 
risklerden birisi olarak dikkati çekmektedir. Dini inanç alanında yaşanan 
çoğulculuk, İslam’ın evrensel tek doğru ve hakikat anlayışını kökten sarsarak, 
aile üyelerinin edindikleri dini inanç çeşitliliğinin her birinin doğruluğunu 
ve bu inançların bireysel kurtuluşa ulaştırdığını, gerek aile gerekse toplum 
tarafından kabul edilmesini, desteklenmesini ve özgürlük alanı tanınmasını 
dayatmıştır. Nitekim Türkiye’de örgün din eğitimi ve öğretiminin dini 
çoğulculuk üzerine kurulması da aile ile üyeleri arasındaki inanç birliğini ve 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 63

bütünleşmesini bozan ve çocukların aileleriyle ortak paylaştıkları inançları 
zayıflatan olumsuz bir işlev görmektedir. Bu nedenle çoğulcu din eğitimi 
ve politikaları, ailenin dini inanç yapısının bozulmasına ve çözülmesine 
neden olmaktadır. Keza dini çoğulculuk kapsamında bütün dinlerin, dini 
grupların veya mezheplerin onlara inanları kurtuluşa götüreceği inancının 
empoze edilmesi, ailenin İslam dininin inançlarını üyelerine aktarması ve 
aşılaması önünde tampon oluşturmaktadır. Bununla birlikte İslam dininin 
inançları ve standartlaştırılmış kalıp inanç formülleriyle ilgili anlatıların, 
bireysel tercihe ve keyfiliğe terkedilmesi de günümüz ailesinin inanç 
birliğini sarsan gizli bir işlev görmektedir. Özellikle örgün din eğitiminde 
çeşitli dini inanç, söylem ve anlatıların aktarılması, öğrencilerin hangi 
söylemi kabul edeceklerinin, onların keyfiliğine veya bireysel tercihine 
bırakılması da ailede inanç krizine yol açmaktadır. Dini inançlar, bireysel 
tercihe ve keyfiliğe bırakılamayacak kadar ailenin dini yapısı ve inanç 
birliği bakımından çok önemlidir.

Dini çoğulculuk ve bireyselleşmenin aile ile üyeleri arasında temel 
İslami inanç normlarında bütünleşme sorunu, Türk aile yapısı için henüz 
çok büyük bir risk oluşturmamaktadır. Bununla birlikte geleneksel dini 
inanç, ritüel ve uygulamalarda aile ile çocukları arsında kopuş ve farklılaşma 
yaşanması çok daha önemli bir sorundur. Çünkü çok uzun zamandır 
Türkiye’de aile dindarlığının en önemli parçasını oluşturan geleneksel 
inanç ve riüellerin, batıl veya hurafe olarak damgalanması söz konusudur. 
Bu damgalanan inançların aile yapısından kovulması için modernleşme 
politikaları uygulanmaktadır. Bu tür inançların İslam’da olmadığı, toplumu 
geri bıraktığı, bunların aile ve toplum hayatından uzaklaştırılmasıyla 
toplumsal ilerleme ve modernleşmeyi motive edecek İslam’ın egemen olacağı 
inancının güdülediği geleneksel halk inançları ve dindarlığı karşıtlığı 
özellikle politikacılar, iş adamları, aydınlar, gazeteciler, sol kanat ve bazı 
sağ kesimler arasında çok büyük ilgi görmüştür. Tanzimattan bu yana 
uygulanan inkılap hareketlerinin arkasında bu inanç yatmaktadır. Böylece 
ailenin dini hayatının bir parçasını oluşturan ve çok önemli işlevler gören 
geleneksel inançlara ve ritüellere savaş açılmıştır. Devlet kurumları, özel ve 
sivil toplum kuruluşları, medya, dini kurumlar(Diyanet İşleri Başkanlığı) ve 
örgün eğitimde verilen din eğitimi yoluyla dindarlığın geleneksel inanç ve 
ritüelleri boyutunun aile hayatından kovulması için topyekûn bir mücadele 
başlatılmıştır. 

Aynı zamanda okullarda kendi milli kültürümüz ve din anlayışımız 
yerine Batı kültür ürünleri ve modern din anlayışının çocuklara öğretilmesi, 
onların aileden aldıkları ahlaki eğitimi ve karakteri üzerinde olumsuz 
etkiler bırakmaktadır. Gökalp’in deyimiyle Türkiye’de milli kültüre ve 
İslam dinine esas alan bir eğitim yerine, Batı modelini ve uygarlığını esas 
alan gayri milli eğitimin uygulanması çocukları bozmaktadır(Gökalp, 



64  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

1973, s. 28-29). Gökalp, Batı’da eğitimlilerin ahlaklı biz de ise eğitimlilerin 
ahlaksızlık olduğunu belirtmektedir. Batı toplumlarında ailenin inançlarını 
okul kapsamakta ve desteklemektedir. Bu yüzden Batı ailesinde okul, ailenin 
geleneksel Hristiyan inançlarının sürdürülmesi ve korunması işlevini 
görmektedir. Ailede alınan din eğitimi ile okuldan alınan din eğitimi 
çatışmamakta ve çelişmemektedir. Bu nedenle Hristiyanlık, Batı ailesi ve 
üyeleri arasındaki inanç uyumluluk ve bütünleşme düzeyini artırmaktadır. 
Oysa Türkiye’de okulda aşılanan dini inançlar, aileden alınan dini inançları 
desteklememektedir. Bu nedenle çocukların dini inançlarıyla ailelerin dini 
inançları sürekli çelişmektedir. Türkiye’de okul ve ailede alınan din eğitimi 
arasındaki bu uyumsuzluk ailelerin okumuş çocuklarıyla birçok inanç krizi 
yaşamasına neden olmaktadır(Gökalp, 1973, s. 278-280). 

Kader, kaza, tevekkül, rızık, rıza, takdir, kanaatkarlık, şükür, imtihan 
gibi geleneksel dinin inançların, kurumsal sistemlerin ve uygulamaların 
gördükleri işlevleri görecek başka toplumsal çözümler ve kurumsal 
sistemler geliştirmeden bunların ailenin hayatından çıkarılamayacağı 
açıktır. Oysa hurafe ve batıl olarak yaftalanan aile geleneksel dini inanç 
ve değerlerinin gerek aile gerekse toplumsal hayatta çok önemli işlevleri 
yerine getirdiği gözden kaçırılmıştır. Geleneksel inançlar, aile hayatında 
işlev gördükleri için varlıklarını sürdürürler. Oysa hurafe ve batıl olarak 
yaftalanan aile geleneksel dini inanç ve değerlerinin gerek aile gerekse 
toplumsal hayatta çok önemli işlevleri yerine getirdiği gözden kaçırılmıştır. 
Bu tür inançlardan işlevsiz kalanlar veya onların gördüğü işlevi görecek 
başka kurumsal sistemlerin üretilmesi sonucunda aile ve toplumsal yapıda 
tutunamazlar. Bu tür inançlardan işlevsiz kalanlar veya onların gördüğü 
işlevi görecek başka kurumsal sistemlerin üretilmesi sonucunda aile ve 
toplumsal yapıda tutunamazlar. 

Toplumsal sistemi oluşturan alt parçaların kimileri, işlevsiz kalabilir, 
kimileri gizli işlev ve kimileri de bozuk işlevler görebilir(Merton, 1968, s. 
105-106). Buna göre toplumsal sistemin bir alt parçası olan dini yapının 
alt parçalarından bazıları da hem dini hem de toplumsal sistemle uyum 
sağlayamayabilir. Dini sistemin alt parçalarından bazıları, kimi zaman 
toplumsal sistemin uyum, denge ve düzenini sağlama, kimi zaman da 
toplumsal sistemin düzen ve dengesini bozucu işlevi görürken, kimi 
zaman da toplumsal sistemde işlevsiz kalır(Karaşahin ve Akgün 2025, 
s. 287).  Oysa geleneksel inançlar, aile hayatında işlev gördükleri için 
varlıklarını sürdürürler. Nitekim geleneksel inançlardan aileyi kurtarma 
girişimlerinden bir sonuç alınamadığı gözlenmektedir. Çünkü geleneksel 
dini inanç ve sistemler çeşitli yoksunlukları karşılama görevini yerine 
getirmektedir. Örneğin kansere yakalanan bir aile üyesi için tıbbi tedavi 
yöntemleri yetersiz kaldığında geleneksel inançlar, bu kişiye ve ailesine 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 65

umut ve arayış içinde olunması gerektiği aşılamakta ve hayata tutunmasını 
sağlamaktadır. 

Kader, kaza, tevekkül, rıza, imtihan, derman arama gibi inançlar da 
başa gelen olaylarla dini başa çıkma işlevi görmekte, psikolojik iyi oluşu, 
hayata tutunmayı ve manevi gücü artırmaktadır.  Bu inançlar yıkıldığında 
kanser olmuş kişinin ve ailesinin artık tıbbi tedavi ile cevap alınamadığında 
hayata tutunmasını ve umudun devam ettiğini, bu olguyla başa çıkmalarını 
hangi kurum veya bilimsel din anlayışı sağlayabilecektir. Keza günümüz 
aile yapısında özellikle gençlerin kader, kaza, tevekkül ve rızık inançlarında 
düşüş eğiliminin güç kazandığı gözlenmektedir. Bu eğilim, ailenin felaket 
ve kötü olaylarla karşılaştığında dini olarak tamamen savunmasız ve 
kırılgan hale dönüşmesine neden olmaktadır. Bu nedenle bu tür olaylar 
karşısında ailede dini inançlarda çözülme yaşanması kolaylaşmaktadır.. 

Aile üzerine gerçekleştirilen geleneksel inançları, modern kültür 
inanç ve değerleri ile değiştirme eğilimi sonucunda Türkiye’de ailenin dini 
yapısında bazı sorunlar baş göstermiştir. Geleneksel inanç ve değerlerin aile 
ile din arasında bağ kurma, kurulan bağın sürekliliğini sağlama işlevlerinde 
bozulmalar olmuştur. Bu inançların ailede gördüğü işlevleri görecek başka 
dini inanç ve değerler sistemi inşa edilmemesi de bu inançlardan boşaltılan 
aile hayatındaki alanlara bazı Batı kültür ürünleri, melez ve eklemlenmiş 
dini inançlar ile şekillenmiş aile tipleri doldurmuştur. Bu aile tipleri ne 
Batılı ne de Doğulu, ne geleneksel ne de modern ne Kitabi dindar ne de 
geleneksel dindar olarak nitelenebilecek dini karakteristik özellikler 
kazanmıştır. Hatta Türkiye’de bu olgu, Batı kültürünün adab-ı muaşeret 
ve görgü kurallarını benimsemeye çalışan ve buna karşı kendi geleneksel 
inanç ve kültürümüzü gerici ve barbar olarak damgalanarak aşağılandığı 
meşhur alafranga-alaturka, Batılılaşmış-geleneksel, zengin kız-fakir oğlan, 
ağa-maraba, köylü-şehirli gibi ikili zıtlıklarla tezahür eden aile tipleri 
ve üyelerinin komik temsilleri romanlara, sinema ve dizi filmlere konu 
olmuştur. 

Avrupai yaşam tarzı özentisi, modern, ileri, gerici ve dinci yaftalamaları 
ile toplumsal değişimler arasında sıkışmış aile, bazı dini inançlarından taviz 
vermek zorunda kalmıştır. Bu tavizler, ailenin dini ve kutsal bir kurum 
olduğu inancından başlayarak, kuşaklar arası ilişkileri, abilik, ablalık, 
annelik, babalık, ninelik ve dedelik gibi aile içi rol ve otoriteleri düzenleyen 
dini inanç ve normları kapsamaktadır. Bu tavizlerden yaşlı bakımı, aile 
bağları yardımlaşması ve dayanışması da nasibini almıştır. 

Avrupa, ABD ve Türkiye’de demokrasi, özgürlük ve insan hakları gibi 
temel bireysel ve toplumsal yönelimlerin ailede baba ve anne otoritesini 
düzenleyen dini değerlerin etkisinin zayıflamasında hakim bir rol 



66  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

oynamıştır. Özellikle ailede baba ve annenin statüsü ve otoritesi önemli 
ölçüde sarsılmıştır.  Anne ve babaların çocukları üzerindeki otorite kaybı, 
çocukların dini özgürlükler ve tercihler noktasında onlardan bağımsız 
hareket etme eğilimlerini güçlendirmiştir. Böylelikle anne-babaların 
çocuklarının dini özgürlük ve tercihlerine saygı göstermelerini destekleyen 
dini inançlar daha fazla önem kazanmıştır. Bu eğilim, ailenin çocukları 
üzerindeki dini kontrol ve baskı rolünün de işlev kaybına neden olmuştur. 
Anne-babalar, çocukların dini hayatını şekillendirmede güç kayıpları 
yaşamışlardır. Buna karşın anne-baba otoritesine karşı çocukların dini güç 
kazanmasını sağlayan bireysel özgürlük ve tercihlerle ilgili inançlar daha 
fazla işlevsel olmaya başlamıştır. 

Ailenin dini inançlarında yaşanan bazı işlev bozukluklarına sebep 
olan modernleşme, sanayileşme, şehirlileşme süreçleri, aynı zamanda aileyi 
ibadet birliği olmaktan koparmıştır.  Aile içinde ibadetlere bağlılıkta düşüş 
yaşanmıştır. Özellikle Batı toplumlarında Kiliseye katılım ritüellerinde 
hızlı bir düşüş yaşandığını gösteren din sosyolojisi araştırma bulguları 
söz konusudur. Hatta sekülerleşme kuramları genellikle kiliseye katılım 
istatistiklerindeki düşüşü, Avrupa toplumlarında sekülerleşmenin 
olduğunun bir kanıtı olarak ileri sürmüşlerdir. Türkiye’de yapılan kamuoyu 
araştırmalarında da özellikle beş vakit namaz kılma oranlarında düşüş 
yaşandığı tespit edilmiştir. İbadetlerle ilgili tutum ve davranışlardaki düşüşe 
dayanan istatiksel değerlendirmelerin geçmiş dönemdeki aile üyelerinin 
ibadetlere daha fazla bağlı oldukları varsayımına dayanmaktadır. 

Geçmişin ailesinin ibadetlere daha fazla bağlı olduğu varsayımı bir 
mit olabilir. Esasen her devirde ailenin en temel dini problemlerinden 
birisinin aile üyelerinin ibadetlere ilgisiz kalmaları olmuştur. Keza aile 
üyelerinin toplumsal dini kimliğin temel kaynağı olarak kabul edilen 
dini ibadetleri yapmamalarını engelleyici damgalama ve cezalandırma 
sistemleri geliştirilmiştir. Örneğin Cuma namazı kılmayanlara “kız 
verilmez”, “üç hafta üst üste Cuma namazı kılmayan dinden çıkar” vb gibi 
inançlar, erkeklerin Cuma namazını geçirmeden kılmalarını motive etmeyi 
amaçlamıştır. Aynı şekilde aile üyelerinin Ramazan orucu tutmasına da 
aile ve toplum tarafından önem verilmiştir.  Ramazan orucu tutmayan 
aile bireylerine ailevî ve toplumsal baskı uygulanmıştır. Aile bireylerinin 
ibadetleri yerine getirmeleri konusunda teşvik edici, yapmayanlara karşı 
baskı, damgalama ve cezalandırıcı inanç ve uygulamaları günümüz aile 
yapısında esneklik kazansa ve önemli ölçüde zayıflasa da etkisini Cuma 
ve bayram namazı kılma, kurban kesme, fitre verme vb gibi ibadetler 
bakımından sürdürmektedir. Aile içinde beş vakit namaz kılma, Cuma, 
bayram ve teravih namazına gitme, oruç tutuma, zekat verme, vitre verme, 
kurban kesme vb. ibadetleri yerine getiren ebeveynlerin ve aile bireylerinin 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 67

diğer aile üyelerine rol model olmaya devam ettikleri görülmektedir. Her 
halükarda ailenin genç, orta yaşlı bireyleri arasında yaşanan ibadetlere 
ilgisiz kalma sorunlarının yaşlılık dönemlerinde ibadetlere yönelimin 
artmasıyla sonuçlandığını gösteren sosyolojik bulgular da söz konusudur. 

Diğer taraftan günümüz kapitalist iş, çalışma ve örgütlenme 
sisteminin çalışanların, ibadetleri yerine getirmelerini sağlayacak şekilde 
düzenlenmemesi, işçi aileler arasında ibadetlere bağlılık oranlarının 
düşmesinde en önemli etkenlerden birini oluşturmaktadır. Örneğin, fabrikada 
çalışan bir işçinin istese de Cuma namazı kılması zorlaştırılmıştır. Vakit 
namazı kılmak için işçilere zaman vermeyen bir iş düzeni vardır. Yine bazı 
işlerin zorluğu, oruç tutmayı güçleştirmektedir. Oruç tutmak istese bile zor 
koşullar altında aşırı benden gücü gerektiren veya yüksek sıcaklık karşısında 
çalışan işçilerin oruç tutmalarını zorlaşmaktadır. Esasen modern iş koşulları 
ve zorlukları aile üyelerinin ibadetlere bağlılıklarını azaltmaktadır.  

Dünyevi geçim ve ekonomik kazanç ile ilgili dini inanç ve değerlerde 
yaşanan değişimler de geçim derdine düşmüş ailenin ibadetleri yerine 
getirme sıklıklarını etkilemektedir. Daha fazla çalışma, üretme ve 
kazanmaya güdülenmiş günümüz ailesinde ibadetlere ayrılan zamanın 
gittikçe daralmasına ve azalmasına neden olmaktadır. Sanayi, tarım, inşaat, 
maden, kamu ve özel sektörün çalışanların ibadetleri düzenli yapmalarını 
engelleyici sistemleri içermeleri ibadetlerin yapılmasını önlemektedir. 

Bununla birlikte her devirde olduğu gibi günümüzde de genel olarak 
ibadetlere karşı lakayt ve ilgisiz kalan aile örneklerine de rastlanmaktadır. 
Bu tip ailelerde çocukların ibadetleri yerine getiren ebeveyn örnek 
ve temsillerinden mahrum bırakılması en temel aile sorunu olarak 
dikkati çekmektedir. Ebeveynlerin örnek temsillerinden mahrum kalan 
çocukların, aile ocağında ibadetlerle karşılaşması, ibadetleri öğrenmesi 
ve eyleme dönüştürmesi güçleşmektedir. Ailenin ibadet yaşantısının 
olmaması,  çocukların okulda aldıkları ibadet eğitimini tutum ve davranışa 
dönüştürmesi önünde engel oluşturur. Bu nedenle okulda öğretilen ibadetler 
konusu ile ailede ibadetlere ilgisizlik arasında sürekli bir çelişki üretilir. Bu 
çelişki, çocukların ibadet anlayışı ve yaşantısı üzerinde olumsuz bir işlev 
görür. Okul ve aile arasındaki çelişkili ibadet tutumu, çocukların ibadetlere 
karşı ilgisiz kalmalarında etkin rol oynamaktadır.  

Aile hayatında ibadetlerini yerine getiren ebeveyn temsillerinin olmaması 
çocukların görerek ve örnek alarak ibadet davranışı kazanmalarından 
mahrum bırakılması sorununa neden olmaktadır. Buna karşın aile 
yaşantısı içinde ibadetlere sıkı ve düzenli bağlılık gösteren ebeveynlerin 
çocukların ibadetleri düzenli ve disiplinli yapmaları noktasında kurduğu 
katı baskı ve disiplin gizli bir işleve neden olabilir. Bu tip muhafazakar ve 



68  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

radikal aileler, çocukları üzerinde sıkı bir ibadet denetimi ve baskısı kurar. 
İbadetleri yapmayan çocuklarına karşı sert cezalar uygular. Ebeveynlerin 
çocukların ibadetleri yerine getirmelerini sağlamak amacıyla kurdukları 
baskı ve cezalandırma sistemi onların amaçlamadığı ve ummadığı bir 
şekilde sonuçlanabilir. Ailelerin ibadetleri yerine getirmeyen çocuklarına 
uyguladıkları baskı ve cezalandırma sistemi, onların ibadetlere karşı ilgisiz 
kalmasına, dini değerlere ve normlara uymamalarına, dinden çıkmalarına, 
uyuşturucu ve alkol kullanımlarına hatta intihar etmelerine varıncaya 
kadar birçok gizli işlevi görür.

Ülkemiz aile yapısında dini inanç ve ibadetlere yönelik tutumlar 
üzerinde bireyselleşmenin etkili olduğu ile ilgili yaklaşımların dini 
sosyal gerçeklikle ilişkisi zayıftır. Çünkü Batı toplumlarında yaşanan 
bireyselleşmeden Türkiye’de gözlenen bireyselleşme çok farklıdır. 
Özellikle ailede bireyselleşme olgusundan söz etmek için henüz yeterli veri 
bulunmamaktadır. Tam tersine aile yapısında belki, çocuklar ve gençlerde 
tercih ve özgürlük bakımından ebeveynlerin ve toplumun izin verdiği 
sınırlar çerçevesinde bireysellikten söz edilebilir. Bu tip bir bireysellik, 
ebeveyn denetimine, gözetimine ve otoritesine bağımlıdır. 

Türkiye’de ailede bireysellik, gençlik ve bekarlık dönemiyle sınırlıdır. 
Bireysel tercih ve özgürlükler, aile ile çocukları arasında kurulan gerçek 
veya hayali etkileşim bağlantı kalıpları içerisinde kullanılır. Bireyselleşme, 
ailenin dini ve kültürel olarak esnek ve hoşgörülü olduğu ölçüde etkinlik 
kazanır. Dini olarak daha hoşgörüsüz ve radikal dindar ailelerde ise 
bireyselleşme oldukça düşük ve sınırlı düzeyde olabilir. Bu açıdan gençler, 
eylem ve söylemlerini, anne ve babaları toplumsal yaşamda yanlarında 
yokken bile onları hesaba katarak gerçekleştirirler. Çoğunlukla anne ve 
babalarının hoşuna gitmeyecek, onları üzecek ve kızdıracak davranışlarda 
bulunmaktan kaçınırlar. 

Çocukların ve gençlerin, anne ve babalarının sözlerini tutmaları, 
onların istediği gibi tutum ve davranış benimsemeleri hem aile hem de 
toplum tarafından ödüllendirilir. “Hayırlı evlat”, “iyi çocuk”, “iyi aile 
terbiyesi almış”, “edepli” ve “saygılı” vb gibi nitelemeler, gerek bireysel 
gerekse ailevî itibar ve statü kazanımı göstergesidir. Tam aksine anne ve 
babasına karşı gelenler için “kötü”, “terbiyesiz”, “utanmaz”, “saygısız” ve 
“hayırsız evlat” damgalamaları da gerek aile içinde gerekse toplum arasında 
aşırı itibar ve statü kaybına neden olur. Hayırsız evlat olarak damgalanan 
bireyler, toplumsal olarak dışlanır.  Aynı şekilde toplum arasında yaygın olan 
“aile şerefi”, “anne-babanın başını öne eğmemek”, “aile adını lekelememek”, 
“anne-babayı utandırmamak” vb gibi kalıplar da aile üyelerinin tutum ve 
davranışlarının toplumsal ve dini meşruiyet düzlemi içerisinde kalmasına 
neden olmuştur.  



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 69

Bazı marjinal istisnai vakalar dışında hala annelik ve babalık kutsaldır. 
Anne ve baba rızası çok önemlidir. Önemli kararlarda ve işlerde anne ve 
baba rızasına önem verilir. Anne ve baba rızası alınmadan yapılan işlerde 
karşılaşılan kötülükler ve felaketlerin, onların rızası olmadığı için geldiğine 
inanılır. Hz. Peygamber’in, “Cennet annelerin ayakları altındandır” hadisi 
de annenin kutsallığına vurgu yapar. Bütün bu inançlar, aile üyeleri 
arasında anne-babanın hakkını gözetme ve rızasını örgütleme tutumunun 
yapısallık kazanmasına neden olmuştur. Bu yüzden herhangi bir aile 
üyesinin ebeveynlerinin istemediği bir eylemi yapması karşısında anne-
babanın “hakkını helal etmemesi” veya annenin “sütünü helal etmemesi” 
hem bu dünyada hem de öbür dünyada en büyük cezai yaptırım olarak 
kabul edilmiştir. Hiçbir evlat, kolay kolay anne ve babasının kendisine 
hakkını helal etmemesini göze alamaz. Bunu göze aldığında evlatlıktan 
reddedilir. Bunun dünyevi cezası olarak, işlerinin rast gitmeyeceğine, 
başına türlü musibet ve felaketlerin geleceğine, uhrevî olarak da cehenneme 
atılacağına inanılır.  

Ailede çocuklar ve gençler açısından, anne-babanın ve toplumun izin 
ve onay verdiği ölçülerde dini bireysellik söz konusudur. Buna karşılık 
Türkiye’de anne ve babalar için bireyselleşmeden söz etmek çok zordur. 
Çünkü İslam’ın ve kültürün annelik ve babalık kalıpları bireyselleşme 
önünde en büyük tampon görevi görür. Ülkemiz aile yapısında bazı 
değişimler olsa da annelik ve babalık rollerini düzenleyen dini inançlar ve 
geleneksel kültürel değerler değişmeden günümüze kadar korunmuştur. 
Hatta günümüz ailesinde annelik ve babalık rolü daha fazla önem 
kazanmıştır. Çünkü, anne ve babaların çocukları için kendilerini adadıkları 
bir yaşam tarzına sahip oldukları görülmektedir. Çocuklarına iyi bir eğitim, 
iyi bir hayat, iyi bir gelecek inşa etmek üzere kodlanmış anne-baba yaşam 
tarzı modeli gelişmiştir. Bu model içinde ebeveynlerin bireysel özgürlük ve 
tercihlerine çok daha az alan tanınmıştır. 

Türkiye’de bireyselliğin arttığına yönelik yaklaşımlar, esasen 
ailenin, toplumun ve dinin üyelerine tanıdığı özgürlük, hoşgörü ve 
esneklik alanlarının yapısal olarak genişlemesinden yanılmışlardır. 
Ailede bireyselleşmenin etkisi Batı toplumları kadar yıkıcı değildir. 
Keza bireyselleşme olgusu karşısında dini ve geleneksel inançlar, etkin 
bir biçimde aileyi koruma işlevi kazanmıştır. Ailenin bireyselleşme 
olgusuna karşı dayanıklı yapısına karşın ailede ve toplumda dini hoşgörü 
ve özgürlükleri daha işlevsel kılan dini yapı gelişmiştir. Dini hoş görü ve 
özgürlükler de ailenin ve toplumun bireylere tanıdığı sınırlar içerisinde 
kullanıma sunulmuştur. Bireyler, özgürlüklerini toplumun onlara sunduğu 
alternatif kalıplar arasından birsini tercih ederek gerçekleştirmektedir. Aile 
üyeleri, kendileri de bazı davranış ve söylemler icat edebilir. Fakat bu yeni 



70  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

davranışlar, ailenin ve toplumun onay ve kabulünden sonra anlam kazanır. 
Aile veya toplum, bireysel tercihi reddettiğinde ya birey bu tercihinden vaz 
geçer ya da kararında ısrar eder. Kararında ısrar ederse ailevî ve toplumsal 
baskı ve cezalandırma ile karşı karşıya kalabilir. 

Batı toplumlarında yaşanan bireyselleşmenin aile hayatı için 
oluşturduğu riskler Türkiye’de önemli bir aile sorunu olarak 
görünmemektedir. Ülkemiz aile yapısında bireysellikten ziyade geleneksel 
olarak çok daha köklü geçmişe sahip olan dedikodu, miras, kardeş ve gelin 
kaynana kavgaları gibi küçük çaplı anlaşmazlıkların gittikçe abartılarak 
daha büyük çaplı anlaşmazlıklara yol açmasıdır. Bununla birlikte ailede içi 
ilişkilerde ve üyelerinde yaşanan krizlerin sadece modernleşen günümüz 
toplumuna özgü kabul etmek de mümkün değildir. Nitekim aile içi 
çatışmalar, anlaşmazlıklar, küskünlük, dargınlık, dedikodu, dışlama vb gibi 
krizler eski çağlardan günümüze varlığını sürdüren yapılaşmış kalıplardır. 
Bu anlaşmazlıklar neticesinde aile içinde küskünlüklerin ve kırgınlıkların 
ortaya çıkması, en önemli aile sorunu olarak ön plana çıkmaktadır. 

Aile içi kavgalar ve anlaşmazlıkların ileri boyutlarında aile üyeleri 
arasında bağların ve iletişimin tamamen kesilmesi de ailenin dağılmasına ve 
parçalanmasına yol açabilecek büyük bir tehlike olarak dikkati çekmektedir. 
“Cenazeme bile gelmesin” veya “babama bile güvenmem” deyimleri, aile 
içi çatışmanın aile bağlarını tamamen yiyip bitiren bir tümör olduğunun 
göstergesidir. Bu nedenle aslında Türkiye’de aile bağlarının ve ilişkilerinin 
kopmasına modernleşme, şehirlileşme ve çekirdek aile gibi faktörler değil, 
daha çok aile içi kavga ve anlaşmazlıklar neden olmaktadır. Bu olgu aileyi 
tehdit eden en önemli sorundur. 

Buna karşılık, Ülkemiz aile yapısının en temel dini ve kültürel 
kodlarından biri de aile üyeleri arasında yaşanan her türlü anlaşmazlık 
ve iletişim kopukluğuna rağmen aile üyesinin başına bir felaket, bir 
musibet, bir hastalık gibi kötü bir olay geldiğinde her türlü kötü tecrübe 
ve yaşam deneyimlerinin bir kenara itilerek onun yardımına koşulmasıdır. 
Türk aile yapısındaki bu diyalektik yapı, aile üyelerini öngörülemez kötü 
olaylara kaşı emniyet sigortası olarak işlev görmektedir. Aile içi çatışma 
ve anlaşmazlıklar, aile üyesinin başına gelen felaketlere karşı yardım ve 
destekte bulunmaya engel oluşturmamaktadır. 

Her ailede ve her zaman aile içi anlaşmazlıklar küskünlük, 
kırgınlık ve bağların koparılmasıyla sonuçlanmaz. Aile yapısında aile içi 
anlaşmazlıkların çözülmesini sağlayan dini ve geleneksel yapılar varlıklarını 
ve işlevselliklerini korumaktadır. Her ne kadar günümüz ailesinde 
anlaşmazlık çözümünde işlev gören yapıların otoritesinde sarsılmalar 
olsa da çoğu aile içi anlaşmazlığın çözümü, bu tür yapılar vasıtasıyla 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 71

sağlanmaktadır. Kardeşler arası anlaşmazlıkları, anneler, babalar, dedeler, 
nineler, abiler, ablalar veya akraba büyükleri araya girerek çözebilmektedir. 
Aile içi anlaşmazlık, bazen kendiliğinden bazen tarafların kendi aralarında 
konuşmasıyla çözüme kavuşturulmaktadır. Dolayısıyla aile içinde çıkan 
anlaşmazlıkların çoğu küçük çaplı önemsiz anlaşmazlıklar olarak 
kalmakta ve aile içi ilişkileri kısa süreli etkilese bile uzun süreli kronik bir 
anlaşmazlığa dönüşmeden son bulmaktadır. Bu nedenle “kol kırılır yen 
içinde kalır” veya “karı ile koca arasına girilmez” gibi deyimler de aile içi 
çatışma ve krizlerin ev içi mahrem alan olarak kalması gerektiğini, dışsal 
müdahalenin aile mahremiyetini ihlal anlamına geldiğini göstermektedir. 

Aile içinde meydana gelen çoğu kavganın ve anlaşmazlığın aile 
dışındaki toplumsal çevreden gizlenmesi gerekir. Aile içi kavgalar aile sırrı 
olarak kabul edilir ve bunda hane dışına sırrın ifşa edilmesini yasaklayan 
İslami inançlar etkin rol oynar. Keza Kur’an eşleri birbirlerinin elbisesi ve 
örtüsü olarak tasvir etmiştir(Bakara, 2, 187; Köse, 2021, s. 345). Aile içindeki 
çatışmaları örten ve çözen bu gizlilik kalıbı, hanede meydana gelen birçok 
olayın aileye özgü mahrem olay olarak kalması ve toplumun gözünden bu 
olayın gizlenmesine ve kaçırılmasına neden olur. Böylelikle aile içindeki kirli 
çamaşırlar sümen altı edilir. Aile hayatındaki gizlilik kalıbı, birçok olayın 
aile sorunu haline dönüşmesini engelleyici işlev görür. Aslında birçok olayın 
aile içinde yaşanması ve orada tatlıya bağlanması aileyi dağılmaktan korur. 
Filimler, dizi filimleri, kadın programları, feminist, İslamcı feminist, LGBT 
ve komünist ideoloji, din ve kültür karşıtı aşırı batılılaşma ve modernleşme 
eğilimleri gibi faktörler, aile mahremiyeti ve gizlilik kalıbının diniliğini ve 
kutsallığını aşındırmakta ve onu yapı bozuma uğratmaktadır. 

İslamcı feministler de dahil olmak üzere bu tür gruplar, erkek egemen 
yapının ve kadınlık kimliği, bilinci ve rolünün ailede İslamî inançlar 
tarafından üretildiğine inanmışlardır. Kadını köleleştiren ve erkek egemen 
sömürüye açık hale getirdiğine inandıkları İslam’a karşı saldırgan ve 
düşmanca refleks geliştirmişlerdir. Bu nedenle aslında bu tür gruplar, 
aile hayatından İslam’ın kovulmasını sağlamak üzere aile mahremiyetini, 
toplumsal cinsiyet rol farklılaşmasını üreten ailenin dini inançlarını 
içeriksizleştirme ve anlamsızlaştırma girişimlerini artırmışladır. Bu 
tür girişimlerin asıl amaçları, İslam’ın kalesi olan aileyi yıkarak, kendi 
ideolojilerine ve yaşam tarzlarına toplumsal ve dini alanda özgürlük 
kazanmasını sağlamaktır. 

Ailenin kendi içerisinde yaşadığı olayların, ailenin mahremiyet ve 
gizlilik kalıbı kapsamında çözüm kabiliyetini kodlayan yapıyı bozmaya 
ve yıkmaya yönelik saldırılar da aile yapımızı her türlü küçük tartışma ve 
anlaşmazlık karşısında oldukça dayanıksız ve kırılgan hale getirmektedir. 
Günümüz ailesinde modernleşme, kentleşme ve rasyonelleşme gibi 



72  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

olguların aile içi ilişkiler sistemine daha fazla sirayet etmesi sonucunda aile 
içi yapılaşmış anlaşmazlık ve krizlerin etkisi daha yoğun ve yıkıcı olmaya 
başlamıştır.  Çünkü modernleşme öncesi ailede bu sorunlar “kol kırılır 
yen içinde kalır”, aile mahremiyetini, boşananların özellikle kadınların 
damgalanması, namus, utanç ve şeref kültürünün koruması altındaki aile 
yapısını bozucu etki üretmemiştir. Böylelikle bu krizlerin aile içinde ürettiği 
şiddet ve ailenin dağılması riski çok düşük kalmış ve aile bunlarla baş etmede 
çok fazla dinî ve kültürel işlevsel araca sahip olmuştur. Alın yazısı, kader 
ve tevekkül inançları, “gelinliğinle çıktın kefeninle dönersin” atasözünün 
sembolleştirdiği boşanmayı engelleyen tabular, “kötü evlat”, “üç günden fazla 
küs kalınmaz” şeklindeki sözlerde şifrelenen kültürel anlam kodları, aile 
içi anlaşmazlıkları çözmede ve ailede sorunlarla baş etmede önemli destek 
mekanizması işlevini yerine getirmiştir.  Oysa modernleşme, rasyonelleşme, 
resmi din eğitimi, eğitim, ekonomik gelişme, medya ve sosyal medya özellikle 
aile içi krizlerde tampon görevi gören kader, tevekkül, alın yazısı, namahrem, 
şeref, utanç ve namus kültürünün esneklik kazanmasına yol açmıştır. Buna 
bağlı olarak aile içi yaşanan anlaşmazlık ve çatışmalar sonucunda kırılgan 
aile yapısının dağılması kolay hale gelmiştir. 

Her ne olursa olsun Batı toplumlarından Türk ailesini ayıran en önemli 
özellik aile içi sıkı bağların, yardımlaşmanın ve dayanışmanın devam 
etmesini sağlayan dini inançların etkisini sürdürmesidir. Bu tür dini inançlar, 
ailenin ve üyelerinin birçok sorunla baş etmesinde önemli bir işlevi yerine 
getirmektedir. Aile destek ve dayanışması, ekonomik kriz ve dalgalanmalar 
karşısında aile ekonomilerini dayanaklı kılmaktadır. Ekonomik krizlerin 
aile üzerindeki olumsuz etkilerini azaltmaktadır. Bu nedenle ülkemizde aile 
bağları ve dayanışmasını sağlayan dini inançlar, ekonomik krizler karşısında 
toplumsal protesto hareketlerinin ortaya çıkmasını önlemektedir.   

Bu tip ailelerin çocuklarında dini inanç zayıflıklarına, inançsızlığa ve 
hatta başka dinlere veya yeni dini hareketlere yönelimler olabilmektedir. 
Toplumsal hayata ve dine karşıt hareketler çoğunlukla bu tip ailelerden 
elaman devşirmektedir.  Bu nedenle aile ülkemizde ibadetlere bağlılık ve 
düzenli yerine getirme noktasında bazı sorunlar yaşasa da ibadet merkezi 
olma özelliğini önemli ölçüde koruyarak devam ettirmektedir.   

İbadet sorunlarının ailenin dağılmasında etkin bir faktör değildir. Fakat, 
dini ve toplumsal yasaklar sisteminin çiğnenmesi ailenin dağılmasında 
en önemli faktörler arasında yer alır. Esasen ailenin en önemli sorunu 
içki içmek, uyuşturucu kullanmak, kumar oynamak, hırsızlık etmek, 
dolandırıcılık yapmak, aldatmak ve çapkınlık yapmak vb gibi eylemler, 
ailenin bozulmasına ve çözülmesine neden olmaktadır. Bu tür dini ve 
toplumsal yasaklar sistemine uyumsuzluk gösteren aile üyeleri, ailenin 
başına bela olmaktadır. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 73

2.2.5. Ailede Ekonomik Sorunlar

Sanayileşme öncesi aile yoğun emek ve üretim biridir. Aile evrensel 
olarak ekonomik bir üretim merkezi işlevi görmüştür. Bu nedenle aile 
hayatının sürdürülmesi için gerekli temel ihtiyaçların karşılanması ailenin 
kendi üretim ve ekonomik etkinlikleri ile mümkün olmuştur. Dolayısıyla 
aile ekonomisi için ailenin üretim gücü çok önemlidir. Aile üyelerinin 
yaşamlarını devam ettirmeleri ve ailenin ekonomik olarak güçlü olabilmesi 
için bütün hane halkının üretim süreçlerine aktif olarak katılması ve 
işbirliği yapması gerekmiştir(Kasapoğlu, 2012, s. 11).  Çünkü sanayileşme 
öncesi toplumsal yaşamda üst sınıflara mensup aile çiftliklerinde ve üretim 
merkezlerinde çalıştırılacak işgücü çok kıttır. Aile işletmelerinde akraba 
olan belirli aileler gündelik yaşamda temel ihtiyaçlarının karşılanması 
karşılığında ömür boyu, kısa süreli veya isteğe bağlı sonlandırma şeklinde 
yatılı olarak istihdam edilebilmiştir. Fakat bu tip aile işçisi bulmak da çok 
zordur. Toplumsal sistem, üretici ailelere borç köleliği, toprak köleliği, 
marabalık ve kiracılık gibi geleneksel ve yasal düzenlemeler, akrabalık bağı 
olmayan aileleri istihdam etme imkanı tanımıştır. Feodal yapı içinde toprak 
ağalarının arazilerinde bütün aile bireylerinin maraba olarak çalıştırıldığı 
bir aile ekonomi sistemi de vardır. Marabalık, kiracılık, toprak köleliği ve 
borç köleliği ile birlikte bu aile emek sisteminin dışında orta ve alt sınıf bazı 
ailelerin kendi işletmelerinde aile bireylerinin aktif bir biçimde rol aldığı 
bir çalışma sistemi düzenlenmiştir. Bütün bu aile ekonomik yapısı ve emek 
sistemi aile bireylerinin kendi ve üst sınıf aile işletmelerinde en temel işgücü 
ve istihdam kaynağı olmalarına sebep olmuştur.  Bu anlamda sanayileşme 
öncesi toplumsal sistemde aile çiftliklerinde çalışan kişiler çoğunlukla aile 
bireyleridir ve bu nedenle işgücü çok sabittir(Wallerstein, 2006, s. 19-20). 
Çünkü aile üyeleri genellikle kendi işleriyle uğraşmışlardır. Hane halkının 
tamamı, aile içi işbölümüne göre çalışmış ve ailenin geçimine katkıda 
bulunmak amacıyla üretim gerçekleştirmiştir. Bu nedenle aile üyelerinin 
özellikle kadınların aile işleri dışında başka bir işte çalışması çok nadiren 
karşılaşılan bir olgu olmuştur.

Buna karşılık sanayileşme ve modernleşme süreciyle beraber ailenin 
ihtiyaçlarını karşılamak üzere yaptığı bazı üretim işlevleri, ekonomi 
kurumuna devredilmiştir. Genellikle üretim birimi olan aile, tüketim ailesi 
yönünden köklü bir değişime uğramıştır. Sanayileşme ile ev ve işyeri ayrımı 
ortaya çıkmıştır. Aile işletmelerinde birlikte çalışan aile bireyleri, sanayi 
sektöründe çalışmak için yuvalarından ve ailelerinden ayrılmak zorunda 
kalmışlardır. Emeğin aile işleri dışında başka sektörlerde ücretli emek haline 
dönüştürülerek metalaşması, ailenin bağımsız ve özgür ekonomik ünite 
olmaktan çıkmasına, denge ve düzenin bozulmasına etki etmiştir(Çağan, 
2011, s. 86-87). Birlikte çalışan, üreten aile üyeleri arasındaki güçlü bağlar, 



74  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

onların çeşitli sanayi işletmelerinde ve hizmet sektörlerinde işçileştirilmesi 
ile birlikte zayıflamaya yüz tutmuştur. Özellikle baba ve koca olarak erkeğin 
evden iş için ayrılması ailenin eski gündelik rutin düzenini sarsmıştır. 
Ailenin üretim birimi olmaktan çıkmasıyla kadınların, aile bütçesine 
katkıları giderek azalmaya başlamıştır. Türkiye’de de kırsal kesimlerde 
tarımsal işlerde çalışan kadınlar, şehir hayatında işgücüne katılma imkanı 
bulamamışlardır (Kasapoğlu, 2012, s. 11). Her ne kadar köyden kente göç 
eden bazı kadınlar, işsiz kalsalar da bu süreçte kadınların ev dışı işlerde 
ücretli olarak çalışmaları yaygınlık kazanmıştır. Böylelikle kadın, aile 
yapısında yeni statü ve roller kazanmıştır. Kadının iş gücüne katılımının 
artması, ailede kadın erkek eşitliği anlayışının yaygınlık kazanmasında 
etkili olan faktörlerden biri olmuştur. Kadının dini ve geleneksel rolleri ile 
yeni rolleri arasında çatışma yaşaması artmıştır(Çağan, 2011, s. 87).

Kapitalist ve liberal ekonomik modellerle birlikte piyasa ekonomisinin 
ortaya çıkması ailenin yapı ve işlevlerinde değişimlere neden olmuştur. 
Sanayileşme sürecinde aile bireyleri arasındaki ücretlileşmenin artması, 
aile içi üretimin, ekonomik kurumlara doğru kaymasına neden olmuştur. 
Böylece toplumsal ekonomik yapıda üretime katılmayan aile üyelerinin 
emeği işlevsizleşmiştir. Ancak doğrudan üretim işlevini kaybetse de 
aile tüketim ve çeşitli hizmet sektörü işlevlerini yerine getirmeye devam 
etmektedir. Bu açıdan toplumda aile, dışında başka hiçbir kurumun 
yerine getiremeyeceği geniş kapsamlı hizmet sektörü mezkezi olarak kabul 
edilmektedir. Aile toplumsal yapının ücretsiz olarak çeşitli hizmetleri 
yerine getiren tek parçasıdır(Kandiyoti, 1984, s. 28).   

Türkiye’de TUİK’in gelir ve yaşam koşulları araştırması sonuçlarına 
göre tek kişilik ailelerin %13,7’sinin, çekirdek ailelerin %21,6’sının, geniş 
ailelerin %25,7’sinin, yoksulluk sınırının altında yaşadığı ortaya çıkmıştır 
(TUİK, İA, 2024). Bu sonuçlar Türk aile yapısının en önemli sorunlarından 
birisinin yoksulluk olduğunu göstermektedir. Zira 2022, 2023 ve 2024 yılı 
verilerine göre Türkiye’deki hane halklarının %1,1’i en üst gelir grubunda, 
%11,0’ı üst tabakada, %16,4’ü üst sosyo-ekonomik tabakanın alt gelir 
seviyesinde, %19,7’si üst orta gelir grubunda, %16,5’i ortanın altı gelir gelir 
grubunda, %18,6’sı alt gelir grubunda, %16,7’si ise en alt gelir grubunda 
bulunmaktadır(TUİK, SS, 2025). 

Bu istatiksel verilere göre Türkiye hane halkının yaklaşık yarısı 
orta sosyo-ekonomik gelir grubunun altındaki bir ekonomik tabakada 
yer almaktadır. Hane halkının daha geniş kesimi alt gelir gurubunu, 
daha küçük bir kesimi ise üst ekonomik sınıfı oluşturmuştur. Bu olgu, 
Türkiye’de ailenin en önemli sorunlarından birisinin ekonomik gelir ve 
geçim sıkıntısı olduğunu göstermektedir. Tüketim birimi haline dönüşen 
aile tüketim ihtiyaçlarını karşılamak ve faturasını ödemek üzere var 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 75

gücüyle çalışmaktadır. Fakat ülkemiz ailesinin büyük çoğunluğu, orta ve 
ortanın altı sosyo-ekonomik sınıfta yer aldığı için her geçen gün artan aile 
masraflarını karşılamakta güçlük çekmektedir. Aile yaşam standartlarında 
lüks ve konfora yönelim şeklinde yaşanan değişim, aile bütçesi üzerinde 
önemli bir yük oluşturmuştur. Aile bütçesinin beslenme, kılık kıyafet, 
eğitim, sağlık, ulaşım, barınma vb gibi ihtiyaçları karşılamada yetersiz 
kaldığı için aile borçlanması ve kredi kartı borçları her geçen gün artmıştır. 
Hatta kredi kartı borçlanması, Türkiye ekonomisi için zaman zaman risk 
oluşturduğu için Hükümetin kredi kartı kullanımı ve taksitlendirme 
seçenekleriyle ilgili düzenlemelere gitmek zorunda kaldığı gözlenmektedir.  

Hane düzeyinde; “otomobil sahipliği”, “ekonomik olarak beklenmedik 
harcamaları yapabilme”, “evden uzakta bir haftalık tatil masrafını 
karşılayabilme”, “kira, konut kredisi ve faizli borçları ödeyebilme”, 
“iki günde bir et, tavuk, balık içeren yemek yiyebilme”, “evin ısınma 
ihtiyacını karşılayabilme” ve “mobilyaları eskidiğinde değiştirebilme” ile 
bireysel olarak ise; “eskimiş giysileri yerine yenisini alabilme”, “düzgün 
iki çift ayakkabıya sahip olabilme”, “ayda en az bir kez tanıdıkları ile 
toplanabilme”, “ücretli boş zaman faaliyetlerine katılabilme”, “kendini iyi 
hissetmek için bir miktar para harcayabilme” ve “kişisel amaçlı kullanım 
için internet sahipliği” şeklinde belirlenen “on üç değişkenden en az 
yedisini karşılayamayanların oranı olarak tanımlanan maddi ve sosyal 
yoksulluk oranları” 2021 yılında %18.1, 2022’de %16.6, 2023’de %14,4, 
2024’de ise %13,3 olarak hesaplanmıştır(TUİK, YYKİ, 2024). Bu sonuçlar 
Türkiye’de hane ve bireysel olarak maddi ve sosyal yoksunluk oranlarının 
2022’den günümüze doğru gidildikçe düşme eğilimi göstermesine rağmen 
azımsanmayacak düzeyde bir hane halkının maddi ve sosyal yoksulluk 
çektiğini göstermektedir. 

Ayrıca yeni evlenen çiftlerin ebeveynlerinin hanelerinden değil 
kendilerine ait hanelerde yaşama eğilimi, yeni kurulan çekirdek aileyi 
geniş aile hanesinden uzaklaştırmıştır. Karşılıklı sorumluluk bilincinin 
gelişmediği hanelerde eşler arasında rekabete dayanan bir ilişki biçimi 
gelişmiştir. Aile içi ilişkilerde eşler arasında görülen rekabet, karşılıklı 
sorumluluk duygusunun kurulamaması çekirdek ailenin varlığını ve 
sürekliliğini tehlikeye düşürmüştür. Bu durum yaşlıların bakımı sorunu da 
beraberinde getirmiştir(Haviland, 2002, s. 306-307). 

 2.2.5. Ailede Yaşlı Bakımı Sorunu

Geleneksel aile yapısı içerisinde itibarlı bir statü ve otorite sahibi olan 
yaşlıların bakımını garanti altına alan değerler sistemi, modernleşme ve 
kentleşme ile birlikte güç kaybetmeye başlamıştır. Bu faktörlere bağlı olarak, 
yaşlıların çekirdek ve geniş ailenin dini, toplumsal, ekonomik, kültürel 



76  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

hayatındaki hakim konum ve rollerinde zayıflama meydana gelmiştir. Yine 
de Türkiye’de yaşlıların çekirdek veya geniş aile türlerindeki rol ve statü 
kaybını çok fazla büyütmemek gerekir. Yaşlıların geleneksel aile yapıları 
içindeki bazı rol ve işlevlerini kaybetmekle birlikte bazı rol ve işlevlerini 
de halen sürdürdükleri ve hatta bu işlevlerin eskisinden çok daha önemli 
hale geldiği görülmektedir. Günümüzde çocuk bakımı, ekonomik veya 
toplumsal destek, boşanan kadın ve erkeklerin anne ve babalarının evlerine 
geri dönmeleri gibi konularda yaşlıların rol ve işlevleri daha da önem 
kazanmıştır(Gül, 2020, s. 94).

Sanayileşme, kentleşme ve bireyselleşme gibi faktörler aile içinde 
yaşlıların hayatını çok etkilemiştir(Çelik, 2010, s. 27).  Modernleşen ve 
kentleşen aile yapıları içinde yaşlılar kendilerine yer bulamamışlardır. 
Aileleri yanında fazlalık olarak kalma, sırayla bakma, bakıcı tutma, 
huzur evine bırakma ve bakmama gibi yaşlı bakım problemleri artmıştır. 
Bağımlılık, yalnızlık, sosyal dışlanma ve yoksulluk gibi aile içinde yaşlılık 
sorunları yaygınlaşmıştır. TÜİK’in verilerine göre yaşlılarda yoksulluk ve 
toplumsal dışlanma oranları 2015 yılında %28.7’den  2020 yılında %17.0’a 
düşmüş, 2023 yılına gelindiğinde ise %26.6’ya yükselmiştir(TÜİK, YYKİ, 
2024). Bu yıllar arasında yaşlıların yoksulluk ve toplumsal dışlanma 
oranlarındaki düşüş ve tekrar yükselişin Türkiye’deki ekonomik kriz ve 
enflasyonist sosyal ve ekonomik koşulların etkisi olmuştur. Türkiye’de 
siyasal iktidarın yaşlılara yönelik uyguladığı evde bakım, yaşlılık maaşı 
bağlama, sosyal ve ekonomik yardım programları 2015’den 2020 yılına 
kadar ki zaman aralığında yoksulluk ve toplumsal dışlanma oranlarında 
düşüşe daha sonra yaşanan ekonomik kriz ve enflasyonun hızla artması, 
yaşlılara yönelik yapılan yardım ve destek programlarının enflasyon 
karşısında hızla erimesi ve pandemi, yoksulluk ve toplumsal dışlanma 
oranlarında artışa sebep olmuştur. 

Geleneksel toplumsal yapı içinde yaşlıları, ailede statü ve itibar 
bakımından yücelten inanç ve uygulamaların güç kaybetmeye başlamıştır. 
Bunula beraber, yaşlılar arasında, aile içinde statü ve itibar kaybettikleri, 
bir köşeye atıldıkları ve bir işe yaramadıkları şeklindeki inançlar yaygınlık 
kazanmıştır(İçağasıoğlu Çoban, 2005). Bunlara ilave olarak aile üyeleri 
tarafından muhatap alınmama, sözlerini dinlememe ve çocuk gibi 
davranma eğilimi, yaşlıları bekleyen önemli toplumsal riskler arasındadır.  
Özellikle aile üyeleri tarafından yaşlıları, göz ardı edilen ve onları 
bakmayan aile örneklerine sık rastlanır olmuştur(Canatan, 2013b, s. 117). 
Yaşlılığı düzenleyen geleneksel dini inanç kalıplarının, aile ve bireyleri 
üzerindeki etkisi sınırlı kalmış ve kısıtlanmıştır. Ancak kırsal kesimlerde 
toplumsal değişim kentlerdeki gibi aynı hız ve tempoda devam etmediği 
için aile içi ilişkilerde yaşlı geleneksel ve dini inançların etkisi kısmî olarak 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 77

sürmektedir. Dolayısıyla yaşlılığa ilişkin dini inanç kalıplarında yaşanan 
değişimler, yaşlılar ve aile üyeleri arasındaki hiyerarşik yapıyı bozmuş, 
buna paralel olarak yaşlının ailedeki işlevleri azalmıştır(Gül, 2022, s. 935). 

Geleneksel çekirdek ve geniş aile yapısında yaşlılar ile diğer aile 
bireyleri arasındaki ilişkiler daha sıcak, yüz yüze birincil ilişkiler şeklinde 
yapılaşmıştır. Yaşlıları saygın ve itibarlı bir konumda tutan aile yapısındaki 
değerler sisteminin çözülmeye yüz tutması, aile içinde yaşlıların gittikçe 
yalnızlaşmasıyla sonuçlanmıştır. Artık yaşlılar ile diğer aile bireyleri 
arasındaki mesafe açılmış ve onlar, toplumsal yaşamda toplumsal, 
ekonomik, psikolojik ve sağlık gibi birçok sorunla baş etmede tek başlarına 
bırakılmıştır(Eser ve Küçük Aksu, 2021, 543).  

Ülkemizde yaşlılarda yalnızlık problemi sadece sanayileşme, 
kentleşme veya aile yapısındaki değişimlerle ilgili bir olgu değildir. Türk 
aile yapısında yaşlılar ile ilgili geleneksel, kültürel ve dini değerler sistemi 
içinde yaşlıların yalnızlaşmasını destekleyen yapısal unsurlar vardır. Bu 
nedenle aile yapısında yaşlıların yalnızlık sorunu aslında güncel modern 
bir sorun değildir. Türk toplumunda yaşlılık imgesini, bağımlılık, yalnızlık 
ve sosyal dışlanma gibi belirli toplumsal kalıplarla kodlayan “köşesine 
çekilmek”, “yaşı yetmiş işi bitmiş”, “bir ayağı çukurda” ve “yaşından 
başından utan” vb gibi deyimler vardır. Bu deyimler, Türk aile yapısında 
eski çağlardan günümüze yaşlılıkla ilgili kalıp yargıların ve algıların 
sürekliliğini ve yaşlılık imgesinin toplumsal düzeyde hakim kılınmasını 
beslemektedir. Aile yapısında ve işlevlerinde yaşanan pek çok toplumsal 
değişime rağmen yalnızlık, bağımlılık ve sosyal dışlanma ile ilişkili kalıp 
inanç ve uygulamaların sürekliliğini göstermektedir. Her halde Ülkemiz 
aile yapısında yaşlılıkta yalnızlaşma, sosyal dışlanma ve bağımlılık süreçleri 
değişmeyen ender yapısal özellikler arasındadır. 

Ülkemizde yaşlıların yalnızlaşmasında hiç evlenmeme, eşin ölümü 
ve boşanma gibi faktörler, etkin bir rol oynamaktadır. Ailede yaşlıların 
evlenmelerini düzenleyen evlilik ile ilgili değerler sistemi, onların yeniden 
evlenmesine izin vermeme noktasında değişime karşı güçlü bir direnç 
göstermektedir. Bu anlamda yaşlı erkeklerin ve özellikle kadınların 
evlenmeleri aile ve sosyal çevreleri tarafından ayıp karşılanmaktadır. 
Nitekim Türk toplumunda hiç evlenmemiş, eşi ölen, boşanan yaşlıların 
yeniden evlenmelerini engelleyici değerler sistemi gittikçe güçlenmektedir. 
Örneğin, 2018 yılında yaşlılar arasında hiç evlenmemiş erkeklerin oranı, 
%1.2, kadınların, %2.5, boşanmış erkeklerin %3.1, kadınların %3.5, eşi 
ölmüş olan erkeklerin oranı %12.2, kadınların, %49.2’dir(TÜİK, İY, 2019). 
2024 yılında ise hiç evlenmemiş erkeklerin oranı %1.4, kadınların %2.8, 
boşanmış erkeklerin, 3.9, kadınların, %4.4, eşi ölmüş erkeklerin %11.1, 
kadınların %46.4’tür(TUİK, İY, 2024).    



78  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Bununla birlikte yaşlılarda yalnızlaşmanın günümüz Türkiye’sindeki 
durumunu, Batı toplumlarına göre çok da abartmamak gerekir. Ancak 
yaşlılarda yalnızlık sorunu Türkiye’de yavaş yavaş toplumsal bir risk 
oluşturmaya aday bir sorun olarak dikkat çekmektedir. Türkiye’de 2020 
yılında en az bir yaşlı bulunan hanelerin oranı %24.0, 2023 yılında ise bu 
oran %24.5 olmuştur.  2020’de tek başına yaşayan yaşlıların oluşturduğu 
hanelerin %75.3’nde yaşlı kadınların, %24.7’sinde yaşlı erkeklerin(TÜİK, 
İY, 2021), 2023 yılında ise %74.4’ünde kadınların %25,6’sında erkeklerin 
yaşadıkları görülmüştür(TUİK, YA, 2024). Bu istatiksel verilere göre 2020 
yılından 2023 yılına doğru yalnız yaşayan yaşlıların oluşturduğu hane 
oranlarında bir miktar artış olmuştur. Cinsiyet değişkenine göre bu yıllar 
arasında yalnız yaşan kadınların oranı düşmüş, erkeklerin oranı ise artmıştır. 
TUİK’in 2023 yılında yayımladığı yaşlılık profili araştırmasında 65 ve üzeri 
yaştaki yalnız yaşayan yaşlıların oranı %20.4 olarak bulunmuştur. Yaşlıların 
%35,8’i eşiyle, %17,0’ı, oğlu/gelini, kızı/damadı ve torunlarıyla,  %13.1’i ise eşi 
ve çocuklarıyla birlikte yaşadıkları görülmüştür. Yaşlı erkeklerin %11,9’unun, 
kadınların ise %27.2’sinin yalnız yaşadıkları tespit edilmiştir. Yaşlılarda 
eşleriyle yaşayan erkeklerin oranı, %46.5, kadınların %27.3’tür. Erkeklerin 
%19.1’i, kadınların,  %8.4’ü eşi ve çocuklarıyla, erkeklerin %6.2’sinin, 
kadınların ise  %25.7’sinin oğlu/gelini, kızı/damadı ve torunlarıyla birlikte 
yaşadıkları anlaşılmıştır (TUİK, TYPA, 2024).

Bu sonuçlar, yalnızlık sorunu yaşayan erkeklerin oranının kadınlardan 
daha düşük olduğunu göstermektedir. Yalnızlık yaşayan kadınların 
oranının yüksek olmasına kadınlara göre erkeklerin daha kısa ömürlü 
olmaları etkin bir faktör olmuştur.  Nitekim Türkiye’de 2018 yılı TUİK 
verilerine göre eşi ölmüş yaşlı kadınların oranı %49.2(TÜİK, İY, 2019), 2023 
yılı istatistiklerine göre  %46.4’tür(TÜİK, İY, 2024). 

Erkeklerin tek başlarına hayatlarını sürdürmelerinin güç olduğuna 
yönelik yaygın dini ve geleneksel değerler bunda etkilidir. Toplumsal olarak 
erkeklerin tek başlarına kaldıklarında ailede kadınlara özgü iş bölümü 
ve sorumlulukları beceremeyecekleri ve kendilerine bakamayacakları 
yönündeki inançlar, erkeklerin kadınlara nazaran yalnızlık sorunuyla daha 
az karşılaşmalarına neden olmuştur. Çünkü ailede kadının bakımından 
yoksun kalan erkeklerin yaşayamayacağı düşüncesi, aile bireylerinin eşi 
ölmüş erkekleri yalnız bırakmamaya daha fazla önem vermelerinde etkin 
rol oynamıştır.  Buna karşılık erkeklerin kadınlara göre oğul-gelin, kız-
damatla birlikte yaşama oranları daha düşüktür.  Bu durumun nedenini 
yaşlı erkekle ilgili mahrem değerleri sembolleştiren “erkek hiçbir yere 
sığmaz” şeklindeki deyim açıklamaktadır. Bu deyim, Türk aile yapısındaki 
kadın erkek ilişkilerini düzenleyen mahrem değerlerin yaşlı erkeğin gelin 
ve damat evinde yaşamasını engelleyici bir faktör olduğunu göstermektedir.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 79

Yalnızlık sorununa ilave olarak aile içinde yaşlıların sosyal dışlanma 
ile karşı karşıya kaldıklarına şahit olunmaktadır. Fiziksel, psikolojik 
ve sosyal olarak yetersiz olduklarına inanılan yaşlılar, ailenin gündelik 
yaşamından ve sosyal ilişkiler ağından giderek uzaklaştırılmaktadır. Her 
ne kadar yaşlılar, görece aileleriyle ile birlikte yaşasa da esasen onların 
aile yapısı içinde sosyal dışlanmaları sebebiyle kendi kendileriyle baş başa 
bırakıldıkları ve yalnızlığa terkedildikleri bir süreç yaşanmaktadır. 

Ailede yaşlılardan uzak bir sosyal etkileşim ve ilişkiler ağı kurma 
yönündeki eğilim gittikçe güç kazanmaktadır. Artık diğer aile bireyleri, 
yaşlılarla zaman geçirmeyi sıkıcı bulmakta ve buna gönüllü olmamaktadır. 
Ailede kuşaklar arası ilişkilerde yaşanan bu aksaklık, yaşlıların sosyal 
çevresiyle etkileşimini, bağını ve iletişimini sınırlandırarak onların sosyal 
olarak dışlanmasını artırmaktadır. Aslında toplumda yaşlıların sosyal 
izalasyonu ve yalnızlığı tercih ettiklerine yönelik genel bir inanç da vardır. 
Fakat yaşlıların aileleriyle ve akranlarıyla zaman geçirme eğilimlerinin 
yüksek olduğu buna karşılık yalnız kalmayı pek tercih etmedikleri aşikardır. 

Ailede yaşlıların yalnız başlarına gezmeye, düğüne ve alışverişe 
gitmelerine belirli kıyafetler giymelerine izin verilmemekte ve evde 
kendilerine ayrılan bir köşede zamanlarını geçirmeleri beklenmektedir. Bu 
tür kalıp inançların motive ettiği ailenin, akran gruplarının ve toplumsal 
çevrenin yaşlılar üzerine kurduğu baskı, onların sosyal dışlanmasında etkin 
bir rol oynamaktadır. Huzur evlerinin geçmişten günümüze toplumdan 
kopuk ve izole bir yaşlı bakımı formunda inşa edilmesi ve bu forma sadık 
hizmet sunumu da buralarda kalan yaşlıların toplumsal dışlanmasının en 
iyi örneklerini oluşturmaktadır. Bütün bunlar sonucunda yaşlıların aile 
hayatına ve sosyal hayata katılımları düşmektedir (Çayır, 2012, s. 167-168).

Aynı zamanda, yaşlanan kişilerin yeni teknolojiye ayak uydurmakta 
zorluk çektikleri, fiziksel ve mental açıdan yeterli olmadıkları, kariyer 
yollarının açık olmadığı düşünülerek istihdamdan da dışlanması söz 
konusu olabilmektedir (Radovic-Markoyic, 2013, s. 150). Türkiye’de 
yapılan işgücü katılım istatistiklerine göre 2020’de yaşlıların çalışma 
oranı%10.0’dan 2023’de %12.2’ye yükselmiştir. Yaşlı istihdamına cinsiyet 
değişkeni açısından bakıldığında 2020’de yaşlı erkek istihdamı %16.8’den 
2023’de %20.0’a, yaşlı kadın istihdamı ise %4.6’dan, %6.1’e yükselmiştir. Bu 
yıllar arasındaki yaşlı nüfustaki işsiz oranı (%2.7) değişmemiştir. İşgücü 
katılım istatistiklerine göre yaşlıların çoğunluğu (%64.2) tarım alanında 
çalışmaktadır. Bu grubu hizmet sektöründe (%27.7), sanayide (%6.1) inşatta 
çalışanlar (%2.0) izlemektedir(TUİK, İY, 2022; TUİK, Yİ, 2024). 

Aile ve çalışma hayatında yaşlılara uygulanan sosyal dışlama 
tutumuna karşılık, yaşlıların da kendilerini aile ve toplumsal hayatın 
çeşitli boyutlarından giderek dışladıkları görülmektedir. Hem yaşlıların 



80  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

kendi elleriyle hem de aile tarafından çift yönlü bir şekilde yaşlı sosyal 
dışlanma süreci yaşanmaktadır. Yaşlılar, aile içi karar alma süreçlerinden, 
ilişkilerden, aile ekonomisinden, işlerinden, ticaretten, üretimden, sosyal 
etkileşim ve etkinliklerden, eğlencelerden, düğünlerden, merasimlerden ve 
törenlerden sosyal dışlanmaya maruz kalmaktadır. Yaşlandıkça insanların 
aile otoritesi zayıflamaktadır. Artık yaşlı birey emredici ve buyurgan olma 
konumundan çıkmıştır. Buna bağlı olarak yaşlıların emirlerine diğer aile 
bireylerinin itaat etme şansı düşmüştür.

Aile içinde yaşlıların yaşadığı güç ve otorite kaybı ters yönlü bir işlev 
kazanmıştır. Yaşlılık otoritesi yerine aile bireylerinin yaşlılar üzerindeki 
otoritesi almıştır. Böylelikle yaşlılar, çocuklarının, torunlarının, 
gelinlerinin, damatlarının emir ve isteklerine itaat etmekle ve boyun 
eğmekle mükellef kılınmıştır. Bu durumda yaşlılar ihtiyaç olduğunda 
bilgeliklerinden, tecrübelerinden, paralarından, miraslarından yararlanılan 
ihtiyaç karşılandıktan sonra kendisine ayrılan evin bir köşesine asılan bir 
askılık rollerini oynamaktadır. Bu anlamda yaşlılar, sosyal ve ekonomik 
olarak sürekli sömürülen, itilip, kakılan bir metaya dönüşmektedir.  

Yaşlıların, aile içinde kendilerine atfedilen değerli ve önemli konumları 
zamanla sarsıntı geçirmiştir. Yaşlıların aile hayatındaki değerli ve önemli 
kılan değerler sisteminde yaşanan değişimle birlikte yaşlılara olan ilgi 
ve bakım zayıflamaya başlamıştır(Gül, 2022, s. 935).  Aile içinde yaşlılık, 
bakıma muhtaç ve bağımlı olarak kodlanmıştır. Hiç kuşkusuz aileye 
bağımlı ve bakıma muhtaç hale gelen yaşlılar vardır. Bununla birlikte 
yaşlılar arasında ailelerine bağımlı kalmadan yaşamlarını sürdüren hatta 
onlara yardım ve destekte bulunan yaşlılar bulunmasına rağmen genellikle 
toplumsal ve ailevî olarak yaşlılığı bağımlıkla etiketleyen kalıp inançlar çok 
güçlüdür. Nitekim TÜİK’in yaptığı yaşlılık bağımlılık istatistiklerine göre 
Türkiye’de sosyal hayatı aktif bir şekilde sürdüren yüz kişiye düşen yaşlılık 
bağımlılık oranı, 2015 yılında %12.2,  2020 yılında %14.1(TÜİK, İY, 2021), 
2023 yılında ise %15.0 olmuştur(TÜİK, İY, 2024). Bu veriler, Türkiye’de 
her geçen gün yaşlılık bağımlılık oranlarının sürekli artış eğilimi içinde 
olduğunu göstermektedir. 

Dünya bankasının yaptığı araştırmaya göre de Yunanistan, İtalya, 
İspanya, Portekiz, Almanya, Fransa, İngiltere, Belçika, Hollanda gibi 
Avrupa ülkelerinde yaşlılık bağımlılık oranı %27.54, Amerika ve Kanada, 
Rusya ve Avustralya gibi ülkelerde ise %18.38 ile %27.54 arasında 
değişmektedir(TUİK, YYNİB, 2020, s. 9). Dünya Bankasının yaşlılık 
bağımlılığı ile ilgili bu verilerine göre Türkiye yaşlılık bağımlılık oranı, söz 
konusu ülkelerden daha düşüktür. Fakat yaşlılık bağımlılık oranlarının 
gittikçe artma eğiliminde olması Ülkemiz açısından da bu durumun 
önemli bir risk oluşturduğunu söylemek hiç zor değildir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 81

Ailede yaşlı bakım işlevi, çeşitli hizmet ve sorumluluklarda 
uzmanlaşmış organizasyonlara aktarılmaya başlanmıştır. Bu işlevin 
Ülkemizde özellikle kentlerde kamusal ve özel kurumlara ait huzurevlerine 
terkedilmesi yaygınlaşmıştır(Kasapoğlu, 2012, s. 13). Bununla birlikte kırsal 
kesimlerde de ailelerin yaşlı bakım sorumluluklarını yavaş yavaş kamusal 
ve özel huzurevlerine bırakmaya başlamışlardır. Bununla birlikte yaşlılar 
arasında huzur evinde kalmayı tercih etme oranları artmaktadır. Buna göre 
gerek ailenin yaşlı bakım görevini huzur evine terk etmesi gerekse yaşlıların 
aileleri yerine kendilerini bakma görevini bu kurumlara atfettikleri 
bir işlevsel dönüşüm meydana gelmiştir. Örneğin ileri yaş döneminde 
huzurevinde kalmayı tercih eden 50 ve daha yukarı yaştaki kişilerin 
%41,3’ü çocuklarına yük olmak istemediğini, %26,5’i huzurevindeki 
imkanların daha iyi olduğunu, %10,6’sının kendilerine bakacak kimsenin 
bulunmadığını belirttikleri görülmüştür.   

Huzurevinde kalmayı tercih eden 65 ve daha yukarı yaştaki kişilerin 
%39,0’ı çocuklarına yük olmak istemediğini, %27,1’i huzurevindeki imkanların 
daha iyi olduğunu, %10,4’ü kendilerine bakacak kimseleri olmayacağını ifade 
etmişlerdir. Erkeklerin %39,2’si,  kadınların %38,8’i çocuklarına yük olmak 
istemediğini ifade etmiştir. Huzurevindeki imkanların daha iyi olduğunu 
düşünen erkeklerin oranı %27,4, kadınların ise %26,8’dir Erkeklerin 
%11,0’ının çocuklarının/gelininin/damadının kendisiyle birlikte yaşamak 
istemeyebileceğine inanmaktadır. Kadınların ise %11,9’unun kendilerine 
kimsenin bakmayacağını düşünmektedir(TÜİK, TYPA, 2024).

Bu istatiksel sonuçlar, Türkiye’de yaşlıların çoğunluğunun kendilerini 
ailelerine ve çocuklarına yük olarak kodladıklarını, bu nedenle huzurevini bu 
kalıp inançtan kaçış olarak gördüklerini gözler önüne sermektedir. Cinsiyet 
faktörüne göre çocuklarına yük olduklarına inanan erkek ve kadınların 
oranı birbirlerine çok yakın ve yüksek çıkmıştır. Yaşlıların huzurevi imaj 
oranlarının erkekler arasında bir miktar yüksek olsa da kadınlar arasındaki 
oransal değer de erkeklere yakın çıkmıştır. Cinsiyete göre en ilginç bulgu, 
yaşlı erkeklerin çocukları veya gelinleri tarafından istenmeyeceğine yönelik 
yargıya sahip olma oranıdır. Bu durum daha öncede vurgulandığı gibi yaşlı 
erkeklerle ilgili mahrem değer ve inanç kalıplarının onların bakımının aile 
ve toplumsal çevre tarafından engellendiğini göstermektedir. 

Kendilerini ailede yük görenler dışında ailelerinin ve çocuklarının 
sosyal ve ekonomik yetersizlikleri nedeniyle huzur evinin sunacağı kamusal 
güvenlik, sosyal, ekonomik ve sağlıkla ilişkili kaliteli ve konforlu bir yaşam 
imajını daha cezbedici bulduğu için tercih ettikleri anlaşılmaktadır. Daha 
düşük orandaki yaşlı gurubunun da kimsesizlik nedeniyle huzurevini tercih 
ettikleri anlaşılmaktadır. Türk toplumunda yaşlı bakımında zorlanan aileler 
ve yaşlılar arasında huzur evine ilginin artmasına paralel olarak Ülkemizde 



82  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

yaşlıların bakım ve hizmetlerine yönelik finansman, huzurevi ve evde 
bakım hizmetlerine yönelik kamusal yük artmıştır. Nitekim Ülkemizde 
yaşlıların kamusal bakım ihtiyacını ve talebini karşılamak üzere huzurevi 
kapasitesi 2002 yılından 2020 yılana kadar 2.4 kat artmıştır. 2002’de 4.952 
yaşlı huzur evinde kalırken bu sayı 2020’de 13.970’e yükselmiştir.  Bu yıllar 
arsında huzurevinde kalan yaşlı sayısında 2,8 kat artış olmuştur(TUİK, 
YYNİB, 2020, s. 22). TÜİK’in 2023 yılında 65 ve üzeri yaştaki bireyler 
arasında yaptığı çalışmada evde veya gündüzlü bakım hizmeti alarak 
evinde yalnız yaşamayı tercih edenlerin oranı %51.9, çocukları ile birlikte 
kalmayı düşünenlerin %29.6, huzur evinde kalmak isteyenlerin ise %5.1 
olarak bulunmuştur(TUİK, TYPA, 2024). Bu istatiksel verilerden, yaşlıların 
çoğunluğunun aile bakımından ziyade kendi evlerinde veya huzurevinde 
kamusal bakım hizmetlerini tercih ettikleri anlaşılmaktadır. 

Ailede yaşlılar, üretken olmayan emek ile kodlanmışlardır(Wallerstein, 
2006, 22-23). Yaşlılar, çalışma ve iş hayatından, üretimden ve ekonomik 
etkinliklerden dışlanmışlar, kendilerine tüketici rolü yüklenerek ev içinde 
emekleri atıl hale getirilmiştir. Nitekim “elini eteğini çekmek” deyimi, 
yaşlıların aile ekonomisinde önceden çalıştıkları işlerle, dünyevi ve ekonomik 
etkinliklerle uğraşmaması ve artık çalışmaması, hiçbir işe karışmaması ile 
ilişkili yasaklar sistemini formüle etmektedir. Yaşlıların dünyevî işlerden 
ve çalışma hayatından uzaklaştıran yasaklar sistemi oldukça köklü bir 
geçmişe sahiptir ve günümüz modern kapitalist ekonomik yapıda da 
etkin rol oynamaya devam etmektedir. Bu nedenle yaşlıların ekonomik ve 
çalışma hayatından dışlanmaları modern kapitalizmin icadı değildir. Fakat 
yaşlı emeğinin değeri “emeklilik” olgusu ile birlikte ekonomik ömrünü 
tamamlaması ve üretken olmayan emek olarak sınıflandırılan yaşlıların 
tüketimin bir parçası haline dönüşmeleri, yoksullaşmaları ve bağımlılıkların 
artması modern kapitalist toplumların ürettiği yeni kalıplardır. Dolayısıyla 
çalışmayan yaşlıların ailelerine bağımlılıkları artmaktadır. Çalışmayan 
yaşlıların yoksullaşması artış göstermekte bu olgu, aile ve devlet bütçelerine 
ekonomik olarak daha fazla yük getirmektedir. Çalışmayan yaşlıların 
yoksulluk sorunuyla baş etmelerinde daha fazla sosyo-ekonomik destek ve 
yardım ihtiyacının karşılanmasına yönelik kurumsal yapılara yatımların 
ve merkezi bütçenin bunun için ayırması gereken kaynağın her geçen yıl 
katlanarak artması riskini beraberinde getirmektedir. Nitekim Türkiye’de 
yaşlıların 2016 yılında %16.0’ının, 2020’de 16.7’sinin 2023’de ise 21.7’sinin 
yoksulluk çektiği anlaşılmaktadır(TUİK, İY, 2022; TUİK, İY, 2024). Bu 
istatistikler Ülkemizde yaşlıların yoksulluk oranlarının artma eğilimi 
içinde olduğunu göstermektedir.   

Yaşlanan nüfusun sosyal, ekonomik ve sağlık ihtiyaçları, Türkiye’de 
olduğu gibi birçok ülkede kamu maliyesindeki yükü artırmıştır. Hem 
ülkemizde hem de özellikle Batı ülkelerinde yaşlanan nufüs problemi 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 83

sosyal ve ekonomik olarak önemli bir kriz olarak görülmeye başlanmış ve 
yaşlıları, ekonomik sisteme yük olarak değerlendirme eğilim ve anlayışı 
gelişmiştir. Ailelerin yaşlı bakım ve ihtiyaçlarını karşılama işlevinde 
yaşanan bozulma ve aksama, kamunun yaşlılara yönelik bakım ve destek 
politika ve programları geliştirmesine olan toplumsal talebi artırmış, buna 
bağlı olarak kamu maliyesi üzerinde baskı ve maliyet artmıştır(Gökbayrak, 
2009, s. 58 59). Ailede tüketici statüsü kazanan yaşlıların aile ekonomilerine 
destek olarak onlara bağlanan yaşlılık, emeklilik aylıklarının, sağlık ve evde 
bakım hizmetlerinin finansmanı sürekli yükseliş trendine girmesi, ulusal 
ekonomiler için tehdit olarak algılanmaya başlanmıştır(Bulduk, 2014, s. 55- 
56). Aileleri oluşturan bireyler arasında gençlerin oranında düşüşe karşın, 
yaşlıların oranında yaşanan yükseliş, aileye ve devlete bağımlı nüfusun 
çoğalmasına, aile ve kamu ekonomisinde çalışmadan tüketenlerin yükünün 
artmasına ve toplumsal hayatta çalışan sayısının zaman içinde düşmesine 
neden olmuştur (Eser ve Küçük Aksu, 2021, s. 544). 

Son yıllarda sosyal refah için yaşlanan nüfusu risk gösteren bu 
yaklaşımlara karşı çıkan araştırmalar yapılmıştır. Mullan (2002), yaşlıların, 
emeklilik, sağlık ve ekonomik sistem üzerinde çok olumsuz etkileri 
olacağına dair sosyolojik kabulleri bir mit olarak değerlendirmektedir. Ona 
göre yaşlıların, sağlık, emeklilik giderlerinin ve bağımlılıklarının artacağı 
görüşü doğru değildir. Çünkü yaşlılık yapısal bir hastalık veya bağımlılık 
değildir. Birçok yaşlı sağlıklıdır. Mullan’a göre, yaşlı oranının artması, 
yaşam koşullarındaki gelişme ve iyileşme ile ilişkilidir. Doğal olarak 
yaşam koşullarındaki kalite ve iyileşme, yaşlıların daha sağlıklı olmalarına 
katkı yapar. Bu nedenle yaşlıların sağlık giderlerinin fazla olacağı görüşü 
toplumsal gerçekliği yansıtmamaktadır.

Mullan gibi Baker ve Weisbrot (1999) da yaşlıların ABD, emeklilik 
ve sosyal güvenlik sistemi üzerinde tehdit olduğunu ve bu nedenle 
özelleştirilmesi gerektiği görüşünü kabul etmemişlerdir. Onlara bu 
görüşün, ABD’de Wall Street kökenli, finansal sisteme yeni gelecek 
yaşlıların açacağı yatırım hesaplarından elde edilecek karın büyüklüğü ile 
ilgili olduğunu savunmuşlardır. Onlara göre Amerikan sosyal güvenlik ve 
emeklilik sisteminin çökeği tezinin aksine bu sistemin çökmesi ihtimali 
söz konusu değildir. 

Arber ve Ginn ise yaşlıların sadece ekonomiye ve iş gücü piyasasına 
katkıları bağlamında değerlendirmek doğru değildir. Yaşlıların, ekonomik 
ve toplumsal olarak pek çok işlevi yerine getirdikleri görülmektedir. Zira 
yaşlılar, torun bakımı, eşlerine karşılıksız bir bakım sağlama işlevlerini 
yerine getirmekle toplumsal bakım ve sosyal destek harcamalarını önemli 
ölçüde düşürmede etkin rolleri vardır. Yaşlılar, torunlarının bakarak, 
kızlarının veya gelinlerinin iş gücüne aktif katılımına destek olmaktadırlar. 



84  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Arber ve Ginn, aynı zamanda yaşlıların, yetişkin çocuklarına krediler, 
eğitim ücretleri, hediyeler vererek finansal destek sağladıklarını ve 
onların hane halkı ihtiyaçları için ekonomik yardımda bulunduklarını 
savunmuştur. Ayrıca, yaşlı anne babaların yetişkin çocuklar için, özellikle 
boşanma, ayrı yaşama, tek ebeveynli olma gibi zor zamanlarda duygusal 
ve toplumsal destek verdiklerini de gösterilmiştir(Giddens, 2012, s. 234-
236; Karaşahin, 2024, s. 60). Bütün bunlar, yaşlıların ekonomik olarak 
bir yük ve bağımlı olduklarını ileri süren yaklaşımların sorgulaması için 
yeterli görünmektedir. Bu nedenle yaşlılar, yetişkin çocuklarının bireysel, 
toplumsal, ekonomik ve duygusal ihtiyaçlarının karşılanmasında ve onların 
giderilmesinde sağladıkları destek ile birçok toplumsal ve ekonomik 
sorunun ortaya çıkmasında tampon görevi görmektedir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 85

III. BÖLÜM

BOŞANMA VE DİN

3.1. Boşanma 

Boşanma, toplumsal, dini, geleneksel ve hukuksal sisteme göre evliliğin 
sona erdirilmesi anlamına gelir(Özkalp, 2011, s. 141; Marshall, 1999, s. 79). 
Evlilik kurumu gibi boşanma da evrensel toplumsal bir olgudur. Bütün 
toplumlarda evlilik ile birlikte boşanma olgusu da dini, geleneksel ve kültürel 
form olarak sistemleştirilmiştir. Evrensel bir olgu olan boşanma ile ilgili 
toplumsal ve dini değerler sistemi toplumdan topluma farklılaşmaktadır. 
Modernleşme ve sanayileşmeye paralel olarak boşanma oranları ve hızı 
da değişmektedir. Aynı zamanda çiftlerin evliliklerini sonlandırmalarına 
neden olan dini ve kültürel değerler de zamana göre değişime uğramaktadır. 
Nitekim modernleşme ve sanayileşmeyle birlikte boşanma hızı gittikçe 
artmaya başlamıştır. Ayrıca, evrensel olarak geleneksel dini inançların erkeğe 
tanıdığı boşanma özgürlüğünü, kadınlara da tanıma yönünde yaygın bir 
eğilim gelişmiştir. Böylece erkeğe tanınan boşanma hakkı normu, kadın 
erkek eşitliği yönünde değişim göstermeye başlamıştır(Marshall, 1999, s. 79). 

Boşanma olgusunun yaygınlaşmasına bağlı olarak, evlilik ve 
aile kurumu ile ilgili toplumsal ve dini kaygılar artırmıştır. Boşanma 
eğilimindeki bu artış, sosyologları boşanma nedenlerini araştırmaya 
yöneltmiştir. Boşanma, sadece bireysel bir olgu değildir. Aynı zamanda 
karmaşık bir dini ve toplumsal bir fenomendir.  Boşanma Ülkelerin dini, 
sosyoekonomik ve kültürel yapısı ile şekillenmiştir. Bu açıdan boşanma 
sadece iki kişinin ayrılması değil, aynı zamanda ailevi, sosyokültürel ve 
dini değişimleri yansıtmaktadır(Kavas ve Gündüz-Hoşgör, 2010, s.102). 
Bu nedenle boşanma, bireysel, dini ve toplumsal krizlerin ve sorunların 
kaynağında yatan temel unsurlardan birisi olarak görülmüştür. En önemli 
toplumsal sorunlar arasında yer alan boşanma nedenleri toplumdan 
topluma zamanla değiştiği gibi aynı toplum içinde de farklılaşmıştır. 
Dolayısıyla boşanma nedenleri zaman içinde toplumdan topluma 
değişkenlik göstermesine rağmen bütün kültürlerde evrensel olarak ortak 
paylaşılan nedenler de söz konusudur.  Bütün toplumlarda sanayileşme, 
bireyselleşme, toplumsal gelişmişlik düzeyi, eğitim, aile içi ve toplumsal 
cinsiyet rollerindeki değişimler, kadınların iş hayatına katılımı, boşanmış 
kişilere yönelik toplumsal damgalama ve dini inançlar boşanma olgusunu 
etkilemiştir (Çoşkun ve Sarlak, 2020, s. 2). Bununla birlikte dinin kültürün 
merkezinde olduğu toplumlarda boşanma, hala yaygın değildir (Afifi vd., 
2013). 



86  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Boşanma, “net çekiciliğim azalması”, “alternatiflerin daha çekici hale 
gelmesi” ve “boşanma engellerinin zayıflaması”  sonucunda meydana gelen 
bir olgudur. (Andersen, 2001, s. 13-14). Boşanma olgusunun nedenleri 
üzerine yapılan ilk çalışmalar Goode (1956) ve Levinger (1966) tarafından 
yapılmıştır. Goode, boşanmış annelerin geriye dönük olarak verdikleri 
nedenlere dayanarak boşanmanın olası nedenlerinin bir kodlama şeması 
oluşturmuştur. Levinger ise boşanma davası açmış evli çiftlerin evlilikle ilgili 
şikayetlerini kapsayan kategoriler belirlemiştir. Levinger’in bu kategorileri 
ile özellikle Goode’un kodlama şeması, boşanmanın nedenleri ile ilgili 
çalışmaların çoğunda karşılaştırmalı olarak kullanılmıştır. Bu çalışmaların 
çoğu, boşanmanın belirleyicileri ile ilgili olarak, öncelikle boşanmanın 
“nedenleri” değil, annelerin boşanma sonrası uyum süreciyle ilgilenmiştir. 
Ancak, açık uçlu bir görüşme sorusunda, katılımcılardan boşanmalarının 
nedenine ilişkin geriye dönük bir değerlendirme yapmaları istenmiştir. 
Bu soruya verilen cevaplar, katılımcıların boşanmanın nedenlerini 
kategorileştirme konusunda bir fırsat sunmuştur (Andersen, 2001, s. 15).

Goode (1956, s. 123) katılımcıların bu soruya verdikleri yanıtları “destek 
vermeme” ve “tüketim” şeklinde iki kod altında 12 kategorilik boşanma 
nedenleri listesi elde etmiştir. Bunlardan destek vermeme kodu,  kocanın 
yeterli geçim kaynağı sağlamadığını, yani yiyecek, barınma, giyecek veya 
tıbbi bakım gibi temel giderler için eve yeterince para getirmediğini belirten 
tüm şikayetleri içermektedir. Tüketim kategorisi altında ise paranın kötü 
yönetilmesiyle ilgili şikayetlere (örneğin, kumar oynamak veya eğlenceye 
çok fazla para harcamak) yer verilmiştir. Destek vermeme, hem yanıtların 
yüzdesi hem de yanıt verenlerin yüzdesi açısından boşanmanın bir numaralı 
nedeni olarak sıralanmıştır. Tüketim kodu ise sekizinci sırada yer almıştır.

Tablo 4. Goode ve Levinger’in boşanma nedenleri karşılaştırması

Goode Boşanma nedenleri Levinger Boşanma nedenleri
Destek vermeme (33)                                 Zihinsel zulüm (40)
Otorite (32)                                                Ev/çocukları ihmal etme (39)
Karmaşık (31)                                            Mali sorunlar (37)
Alkol kullanımı (30)                                   Fiziksel istismar (37)
Kişilik (29)                                       Alkol kullanımı (27)
Ev hayatı (25)                                                 Sadakatsizlik (24)
Değerler (21)                                                          Sözlü istismar (24)
Tüketim (20)                                                         Sevgi eksikliği (23)
Üçgen (16)                                                         Cinsel uyumsuzluk (14)

Çeşitli (12)                                                            Kayınvalide/kayınpeder sorunları (7)

Terk edilme (8)                                                   Aşırı talepler (3)
Akrabalar (4)                                                             Diğer

(Goode, 1956, s. 123; Levinger, 1966, s. 804-805) 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 87

Boşanmaların hukuksal olarak kolaylaştırılması, bireyselliğin 
artması, evliliklerin sevgi ve aşk üzerine kurulmaya başlanması dolayısıyla 
evlilikle birlikte sevgi ve aşk tutkusunun bitmesi veya zayıflaması, 
günümüzde insanların ilişkilerine daha az bağlılık gösterme eğiliminde 
olması,  boşanmaların toplumsal olarak normalleşmesi, kabul edilebilir 
ve onaylanabilir hale gelmesi, çiftlerin üzerinde oluşan toplumsal ve iş 
hayatının beraberinde getirdiği stres ve baskı(Abbott vd., 2005, s. 154-
155) boşanmış bir aileden gelme, erken yaşta evlenme(Giddens vd., 2018, 
s. 404-405; Clarke-Steward ve Brentano, 2006, s. 50; Varışlı vd. 2024, s. 128) 
geç yaşta evlenme(Tarhanacı, 2017, s. 115; Günindi Ersöz, 2011, s. 260) ve 
içinde yaşadığı aile ve toplumsal hayattan kurtulmak için acele kaçış evliliği 
yapma (Kaya ve Tan Eren, 2020, s. 716) vb gibi faktörler, boşanma eğilimini 
hızlandırmış ve yaygınlaştırmıştır. 

Ebeveynlerin boşanmasının, çocukların gelecekteki ilişkilerinin 
sona erme olasılığını artırdığı belirlenmiştir (Giddens vd., 2018, s. 404-
405; Clarke-Steward ve Brentano, 2006, s. 5). Ebeveynlerin boşanmasının 
çocukların evliliğe bağlılığını azalttığı, evliliğe karşı olumsuz tutumlar 
sergilemelerine neden olduğu (Amato, 1996, s. 631) ve tek ebeveynli 
çocukların da başarılı evlilik örneklerinden yararlanamadıkları için 
evliliğe daha az bağlılık gösterdiği görülmüştür. Buna karşılık, boşanmış 
ailelerden gelen çocukların, nikahsız birlikte yaşama konusunda daha 
olumlu bir tutum benimsedikleri tespit edilmiştir (Erzsébet.2010, s. 83). 
Evliliklerinin bozulmasından sonra, annelerin aile hayatına ilişkin dini, 
geleneksel inanç ve tutumları zayıflar ve ücretli istihdama daha fazla 
yönelirler. Çalışan, boşanmış anneler rol model olarak kızlarına geleneksel 
dini inançları aktarmak yerine daha fazla seküler dünya görüşü aşılarlar. 
Ayrıca, boşanmış ailelerin kızları, kadınların erkeklerin sürekli ekonomik 
desteğine güvenemeyeceğini ilk elden gördükleri için kendi kendilerine 
yetmeye değer verebilirler. Nitekim, tek ebeveynli ailelerin kızlarının, iki 
ebeveynli ailelerin kızlarına kıyasla, istihdama daha güçlü bir yönelim 
sergilediklerini, daha az çocuk sahibi olmayı planladıklarını ve annelerinin 
çalışmasını daha fazla onayladıklarını gösteren araştırma bulgularına 
ulaşılmıştır Boşanmış ailelerin yetişkin kızlarının işgücü piyasasına olan 
bağlılığının artması, evlilikleri üzerinde bazı olumsuz sonuçlar doğurabilir. 
Kadınların çalışması ekonomik zorlukları azaltmakla birlikte, ev işleri ve 
sorumluluklar konusunda eşler arasında gerginlik yaratabilir ve böylece 
evliliği daha az tatmin edici hale getirebilir (Amato, 1996, s. 630).

Kırsal ve kentsel toplumsal ve dini yapı boşanma olgusu üzerin etki 
etmektedir. Kırsal ve köy toplumsal yapısında boşanmalar daha düşük 
düzeyde görülmektedir. Nitekim Köylerde dini ve geleneksel değerlere 
bağlılık daha yüksek olduğundan boşanma daha az gerçekleşmektedir. 



88  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Türkiye’de yapılan bir araştırmada kırsal kesimde boşanma oranı 0.09 
olarak bulunmuştur(Çavlin, 2014, s. 203). Kırsal ve köy toplumsal yapısında 
boşanmayı kısıtlayan ve yasaklayan kurumsal sistemler daha güçlüdür. 
Bununla birlikte kırsal toplumlarda boşanmadan sonra çiftlerin hayatlarını 
sürdürmelerini zorlaştıran geleneksel ve dini yapı güçlüdür. Bu nedenle 
evliliklerinde sorun yaşayan çiftlerin boşandıktan sonraki yaşamları 
onlara mutsuz evliliklerini bitirme noktasına getirecek kadar cazip değildir. 
Boşandıktan sonra karşılaşılacak toplumsal ve dini güçlükler, evliliklerin 
sürdürülmesini daha çekici hale getirmektedir. Ayrıca köy topluluklarında 
yapılan evliliklerde akrabalık bağlarının daha etkin olması, boşandıktan 
sonra akrabalar arasında daha büyük sorunların yaşanmasına neden olma 
olasılığı da boşanmalar önünde tampon oluşturmuştur. 

Kırsal toplumsal dini ve geleneksel yapı, boşanmaya engelleyici 
bir faktör iken şehirlileşme ve şehir toplumsal yapısı da boşanmaların 
artmasına neden olmaktadır. Şehir hayatı boşanmayı engelleyen dini ve 
geleneksel inançlara bağlılık düzeylerini zayıflatmaktadır. Aynı zamanda 
boşanmadan sonraki yaşamı, daha özendirici ve cezbedici çeşitli alternatifler 
sunmaktadır. Boşanmış çiftler üzerine geleneksel ve dini baskılar etkisini 
yitirmektedir. Bütün bu faktörler, şehirlerde boşanmaların artırmasında 
etkin bir rol oynamıştır. Bu nedenle Türkiye’de kırsal kesimlere (%0.09) göre 
şehir toplumsal yapılarında boşanma oranı (%1.9) daha yüksektir(Çavlin, 
2014, s. 203).

Boşanmalara neden olan en önemli faktörlerden birisi de ekonomik 
yapıdır(Clarke-Steward ve Brentano, 2006, s. 50). Toplumların sosyal 
ve ekonomik gelişmişlik düzeyi, boşanmaların artmasında etkin rol 
oynamıştır. Çünkü sosyal ve ekonomik refah dönemlerinde boşanmalar 
daha fazla, buna karşın ekonomik ve toplumsal kriz dönemlerinde daha 
az görülmüştür. Bununla birlikte işsizlik, yoksulluk ve eşler arasında 
ekonomik güç ve sınıf farklılıkları ile boşanma olgusu arasında güçlü bir 
ilişki vardır. Ekonomik kriz, yoksullaşma ve yaşam standartlarındaki 
düşüş, boşanmaların en önemli sebeplerinden birisini oluşturmaktadır 
(Aktaş Akoğlu ve Küçükkaragöz, 2018, s. 165; Ruspini, 2013, s. 27-28). Düşük 
sosyoekonomik statü ise evlilik çatışmaları ve boşanma riski ile ilişkilidir. 
Ekonomik zorlukların yarattığı stres, mali konulardaki anlaşmazlıkları 
artırabilir ve eşleri gergin ve sinirli hale getirebilir. Bu hususlar, düşük 
sosyoekonomik statünün evlilikten elde edilen faydaları azaltarak boşanma 
riskini artırdığını göstermektedir. Sonuç olarak, boşanmanın önündeki 
engeller, düşük sosyal ve ekonomik gruptakiler için yüksek sosyo-ekonomik 
statüdekilere göre daha zayıf kalabilir(Amato, 1996, s. 630). 

Boşanmaya yol açan ekonomik sorunların başında işsizlik gelmektedir. 
İşsizlik, ailenin yoksullaşmasına, aile içi rol ve ilişkilerin bozulmasına, eşler 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 89

arasında anlaşmazlık ve çatışmaların artmasına neden olabilmektedir. Ailede 
yaşanan ekonomik sıkıntılar, eşler üzerinde baskı ve stres oluşturmaktadır. 
Özellikle ailede erkeğin işsiz kalması, statü, itibar ve gelir kaybetmesine 
neden olduğundan işsizlik, erkek üzerinde kadından daha fazla etki 
yaratmaktadır(Sandalcılar, 2012, s. 226-227). Kadının, bu durumu, sürekli 
gündeme getirmesi, erkek üzerinde baskı oluşturabilmektedir. Böylece 
ailede karı-koca ilişkileri bozularak, evlilik boşanma ile sonuçlanmaktadır. 
Nitekim erkeğin işsiz olduğu ailelerde boşanma ihtimali daha yüksektir. 
Buna karşın, kadının işsiz kaldığı evliliklerin ise boşanma ile sonuçlanması 
ihtimali daha düşüktür. Toplumsal ve geleneksel olarak ailede haneye gelir 
getirme görevi erkeğe aittir. Toplumsal yapıda erkeğe aileye gelir sağlama 
rolü verilmiş ve erkeğin bu rolü yerini getirmesi beklenmektedir(Sandalcılar, 
2012, s. 226-228). Çiftlerin ailelerinin sosyal ve ekonomik farklılıkları 
zaman zaman boşanmalara vesile edilebilmektedir. Zira eşlerden birisinin 
ailesinin zengin, diğerinin ailesinin yoksul olması dolayısıyla bu tür sosyal 
ve ekonomik sınıfsal farklılıklar, boşanma sebebi edilmektedir (Yıldırım, 
2004, s. 68).

Kadının, çalışma ve iş hayatına katılımının yaygınlaşması da 
boşanmaları artırabilmektedir(Benedek ve Brown, 1997, s. 2; Kutlar vd., 
2012, s. 165). Kadının hane dışı iş hayatına aktif katılımının artması, 
sosyal ve ekonomik olarak güçlenmesi ile hem Türkiye’de hem de diğer 
toplumlarda artan boşanma oranları arasında yakından ilişki olduğunu 
savunan sosyolojik veriler söz konusudur. 1970’li yıllardan sonra kadının, 
sosyal ve ekonomik alandaki artan hareketliliği, evlilik ve aileyle ilgili 
toplumsal ve dini inanç ve anlayışların yeniden inşa edilmesinde etkin 
bir rolü olmuştur.  Özellikle cinsellikle ilişkili inançlarda köklü değişim 
yaşanması, kadının ekonomik olarak bağımsızlık kazanması, genel 
ekonomik refah artışına paralel olarak geçim kaygısının giderek azalması, 
kadının ailede güçlenmesi, kadın için evliliğin ekonomik güvence işlevini 
kaybetmeye başlaması, ailede ve toplumsal hayatta kadın erkek eşitliği 
inancının yaygınlaşması ve feminist bilincin artması boşanmaların 
hızlanmasıyla ilişkili bulunmuştur (Ruspini, 2013, s. 800, Eyce, 2002, s. 
87). Boşanan çiftlerin tekrar evlenmesinin kolaylaştırılması, evlilik ve 
boşanmayla ilgili dini ve geleneksel değer ve tutumlardaki değişimler, 
boşanma olgusuna karşı kullanılan toplumsal baskı, kontrol ve damgalama 
eğilimlerinin esnemeye ve zayıflamaya başlaması ve teknolojik gelişmeler, 
boşanma olgusunun yapısal nedenleri arasında sayılabilir.

Teknoloji, bir taraftan sosyal ve ekonomik gelişmenin, toplumsal refah 
ve konforun artmasına, hayatın kolaylaşmasına sebep olurken diğer taraftan 
aile yapısının ve aile içi ilişkilerin bozulmasında etkili faktörlerden birisi 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümüz toplumsal yapısında boşanma 



90  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

nedenlerinden birisinin de teknoloji faktörü olduğunu gösteren sosyolojik 
araştırma bulguları söz konusudur. Teknoloji bir yönüyle aile içi etkileşimi, 
iletişimi kolaylaştırmakta ve hızlandırmaktadır. Diğer yönüyle ise aile 
içi ilişkileri, etkileşimi ve iletişimi bozmakta ve azaltmaktadır. Özellikle 
cep telefonu, tablet, bilgisayar, internet ve sosyal medya teknolojilerinin 
gelişmesi ve yaygınlaşması, aile içi ilişkileri koparmaya ve iletişimi 
zayıflatmaya başlamıştır. Böylece internet, sosyal medya kullanımı veya 
oyun oynama ile daha fazla zaman geçirmeye başlayan aile üyeleri arasında 
yalnızlık artmıştır. Evde herkesin kendi köşesine çekildiği ailelerde sosyal 
ilişkiler zayıflamaya ve hatta kopmaya başlamıştır. 

Eşler arasında artan teknoloji, internet, sosyal medya ve oyun 
bağımlılığına paralel olarak, iletişim bozuklukları, anlaşmazlık ve 
çatışmalar artmıştır. Özellikle oyun, sosyal medya bağımlılığı ile sosyal 
medya sohbetleri eşler arasında çok önemli sorunların çıkmasında etkin 
rol oynamıştır. Telefon, internet, sosyal medya ve oyun bağımlılıkları, 
eşler arasındaki ilişkileri ve aile düzenini bozucu etki yapmıştır. Bu durum 
evlilikte uyumsuzlukların, ilgisizliklerin artmasında, küçük sorunların 
büyütülmesinde, çiftlerin birbirlerine daha az zaman ayırmalarında, 
birlikte daha az vakit geçirmelerinde, eşlerin birbirlerine karşı ve aile içi rol 
ve sorumluluklarını aksatmadan yerine getirmelerinde birçok soruna yol 
açmıştır. Dolayısıyla cep telefonu, tablet, bilgisayar, internet, sosyal medya 
ve oyun vb gibi teknolojik gelişmeler boşanmalara neden olmuştur (Kaya ve 
Tan Eren, 2020, s. 718-719; Clarke-Steward ve Brentano, 2006, s. 50). 

Kitle iletişim araçlarındaki gelişmeler de aile birliğinin bozulmasında 
ve boşanmaların gerçekleşmesinde etkili olmuştur. Nitekim sinema 
filmlerinde, dizi filmlerde, magazin, kadın, tartışma ve haber 
programlarında sunulan içerikler ve mesajlar, aile yapısını bozmaya ve 
çözmeye başlamıştır. Medyanın ailenin sürekliliğini sağlayan inanç ve 
değerlerin içeriklerinin boşaltılmasında ve anlamsız kılınmasında giderek 
artan rolü söz konusudur. 

Medya öncülüğünde geleneksel ve dini kadın kimliğini aşındırma ve 
değiştirme yönünde topluma yoğun bir popüler ve yabancı kültür ürünleri 
servisi yapılmaktadır. Medya vasıtasıyla geleneksel ve dini kadın kimliğini 
bozucu mesaj içeriklerinin etkisi altında kadın kimliğini yeniden inşa 
etme ve tanımlama eğilimleri yaygınlık kazanmaya başlamıştır Böylece 
annelik, ev hanımlığı, geleneksel ve dini kadın rolleri içeriksizleştirilmiş 
ve anlamsızlaştırılmıştır. Buna karşılık, medya içeriklerinde çalışan, yalnız 
yaşayan, serbest ilişkileri benimseyen, özgür, geleneksel dini inançlara 
inanmayan, toplumsal cinsiyetçi ve feminist eğilimleri güçlenen kadın 
rollerini ve kimliğini kutsallaştıran kadın tipleri sürekli yüceltmiştir. 
Bütün bu medya içerikleri aile ve evlilik ile ilgili dini ve geleneksel 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 91

inançları yozlaşmış, kendi kültürüne yabancılaşmış  marjinal yeni kadın 
tiplerinin ve kimliğinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Medyanın 
popülerleştirdiği yeni kadın kimliklerinin yaygın olduğu toplumsal 
kesimlerde boşanmaların hızlanmasına etki etmiştir(Oğurtan, 2011, s. 25).

Zira medya, boşanmaları kısıtlayan dini ve geleneksel değerler sisteminin 
değişmesine zemin hazırlayarak, boşanmaların hız kazanmasına etki etmiştir. 
Nitekim televizyonlarda yayınlanan dizi filimler, kadın kuşağı, magazin ve 
haber programları boşanmaları teşvik etmiştir. Bu tür yayın içeriklerinde 
ihanet, aldatma, cinsellik, birden fazla kişiyle birlikte olma ve zina, dini 
ve toplumsal olarak normalleştirilerek özendirilmiş, teşvik edilmiş, buna 
karşın evlilik ve aile hayatı anormalleştirilmiş, yük ve özgürlükleri kısıtlayıcı 
gösterilmiş, sürekli bireysel, toplumsal ve dini problem, huzursuzluk ve 
mutsuzluk kaynağı olarak sunulmuştur. Hatta kadın kuşağı gibi programlarda 
evlilik ve aile hayatı ensest ilişkilerin, aldatmanın, zinanın, aile içi şiddetin, 
cinayetlerin, üçkağıtçılıkların, dolandırıcılıkların kısaca her türlü marjinal 
uç toplumsal ve dini suç ve kötülüklerin merkezi olarak gösterilmiştir. Bütün 
bu medya yayın içerikleri, aile ve evlilik ile ilgili inançların ve değerlerin 
bozulmasına, çözülmesine ve hızla değişmesine neden olmuştur. Bu nedenle 
medya, boşanma hızının artmasında en önemli faktörlerden birisi olarak 
günümüz toplumsal yapısında daha fazla dikkat çekmiştir (Yıldırım, 2004, s. 
69; Tarhanacı, 2017, s. 109). 

Eşlerin sosyal ve kültürel farklılıkları, bu farklılıkları birbirleri üzerine 
egemenlik kurma ve güç mücadelesi haline dönüştürmeleri, boşanmalar 
üzerinde etkin olan bir başka unsurdur (Yıldırım, 2004, s. 68). Eşlerin 
birbirlerine aile yapılarından kaynaklı kültürel ve dini farklılıkları kabul 
etmeye zorlamaları, aile içi anlaşmazlıkların çıkmasına yol açmaktadır. 
Esasen evlilik sadece erkek ve kadının toplumsal ve dini olarak meşru 
birlikteliğinden oluşan bir kurum değildir. İki kişinin evlenmesi ile 
onların aile, akraba ve sosyal çevreleri arasında da bir ilişki ve bağ 
kurulmaktadır. Evlenen çiftlerin aileleri arasında sosyal ilişkiler ve 
etkileşim gerçekleşmektedir. Bu nedenle çiftlerin aileleri arasında bozulan 
sosyal ilişkiler, anlaşmazlıklar ve çatışmalar çocuklarının evliliklerine 
etki etmektedir. Aileler arası çatışma ve gerilimler, evliliklerin de 
bozulmasıyla sonuçlana bilmektedir. Özellikle ailelerin çocuklarının 
evliliklerine karışmaları, müdahaleleri ve baskıları onların boşanmalarını 
hızlandırmaktadır. Ayrıca ailelerin istememesine rağmen gerçekleşen 
evliliklerden, aile etkisi nedeniyle son bulan evlilik örnekleriyle de 
karşılaşılmaktadır (Kaya, 2016, s. 418; Tarhanacı, 2017, s. 111-112). Bunun 
yanı sıra Türk aile yapısında geleneksel ve köklü bir geçmişe sahip, çiftler 
ile yaşanan kayınvalide ve kayın peder çatışması sorunu da evliliklerin 
bozulmasında etkin rol oynamaktadır. Nitekim İzmir’de boşanmış kadınlar 



92  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

üzerinde yapılan bir araştırmada kayınvalide ve kayın pederin evliliklerin 
boşanma ile sonuçlanmasında önemli rol oynadığı gösterilmiştir(Aktaş 
Akoğlu ve Küçükkaragöz, 2018, s. 165).

Aile yapısında cinsiyet rol dağılımına ilişkin değerler sisteminde 
yaşanan değişim ve çözülmeler, evliliklerin boşanma ile son bulmasına 
neden olmaktadır. Toplumsal ve dini olarak ailede kadınlık ve erkeklikle 
ilgili kalıplaşmış roller ve bu rollerin yerine getirilmesi ile ilgili yapılaşmış 
beklentiler söz konusudur. Ailede kadın veya erkeğin rol setlerini yerine 
getirmemesi veya ailede rollerini ve görevlerini yerine getirirken hatalı ve 
kusurlu davranması çiftlerin arasının açılmasına yol açmaktadır. Nitekim 
Ülkemizde eşi, evde yemek yapmadığı için boşanan kişilere rastlanmaktadır 
(Oğurtan, 2011, s. 31; Kaya ve Tan Eren, 2020, s. 715-716).  

Namus, şeref ve onur kültürü ile ilişkili inanç ve uygulamaların, 
boşanmalara yönelik tutumları belirlediği görülmektedir. Her ne kadar 
toplumda evlilik dışı cinsellikle ilgili inanç ve uygulamalar önemli ölçüde 
değişip zayıflasa da evlilik öncesi ve evlilik sonrası zina(Kır ve Bülbül, 
2012, s. 104) nedeniyle dini normların, namus ve şeref kültürünün etkisiyle 
evliliklerin boşanma ile son buldukları görülmektedir. Dünyada ve 
Türkiye’de en önemli boşanma nedenlerinden birisinin zina suçu olduğu 
görülmektedir. Birçok sosyolojik araştırmada eşin aldatılmasının ve eşe 
sadakatsizlik gösterilmesinin, evliliklerin boşanma ile sonuçlanmasında 
merkezi bir rolü olduğu ortaya konmuştur(Amato ve Previti, 2003, s. 621; 
Coşkun ve Sarlak, 2020; Aktaş Akoğlu ve Küçükkaragöz, 2018, s.158; 
Elmas ve Adak, 2023, s.90-91). Nitekim evlilik öncesi cinsel deneyimi 
olmayan çiftlerin, dini ve toplumsal olarak evlilik öncesi cinsel ilişki 
yasağına uymayan en az bir eşin olduğu evliliklere göre evlilik mutluluğu 
ve memnuniyeti düzeyinin daha yüksek olduğunu ortaya koyan çeşitli 
araştırma bulguları bulunmaktadır(Kahn ve London, 1991, s. 846). 

Özellikle evlilik dışı cinsellik nedeniyle kadının hamile kalması 
durumunda genellikle bu kişilerin evlenmesi kaçınılmaz hale gelmektedir. 
Çünkü hem evlilik dışı cinselliği saklama veya gizleme imkanı kalmadığından, 
bu tür cinselliği utanç verici ve namussuzluk olarak etiketleyen kalıp değer 
yargılarından hem de doğacak çocuğun damgalanmasından kaçmanın 
veya kurtulmanın tek yolu bu kişilerin evlenmesidir.  Bu tür zoraki yapılan 
evliliklerde boşanma riski yüksektir. Diğer taraftan evlilik dışı kadın 
erkek ilişkilerini yasaklayan dini inançlar ve geleneksel toplumsal namus 
kalıplarının etkisi zayıflamasına rağmen kadının bakire olması ile ilgili 
inançların değişime karşı direndiği görülmektedir. Dolayısıyla bakireliğin 
bozulması, erkeğin kendisinin ve ailesinin şerefini lekelediği ve namusunu 
kirlettiği yönündeki inançlarda süreklilik ve yapılaşma söz konudur. Bu 
nedenle kadının bakire olmaması, evlilik öncesi doğum yapması, nikahsız 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 93

birlikte yaşamış ve önceki evliliklerinden çocuğunun olması (Kahn ve 
London, 1991, s. 845; Kaya ve Tan Eren, 2020, s. 717), evliliklerin boşanma ile 
son bulmasını sağlamaktadır. Gelişmiş ülkelerde evlenme eğilimi azalmış, 
boşanma oranları artmış ve birlikte yaşama yaygınlaşmıştır. Evliliklerin 
çoğunda evlilikten önce birlikte yaşama dönemi yaygınlaşmış, ancak bu 
durum sonraki evliliklerin istikrarını artırmak yerine, evliliklerin bozulma 
ihtimalini güçlendirmiştir(Erzsébet, 2010, s. 78). 

Boşanmış ebeveynlerin yetişkin çocukları, boşanmaya karşı liberal 
tutumları nedeniyle kendi evliliklerinin de boşanmayla sonuçlanma riskinin 
daha yüksek olabileceğini düşünürler. Bozulmuş evlilik ve ebeveyn ile çocuk 
ilişkileri, çocukların güvensizlik, kıskançlık veya evliliğin bozulmasını 
önleyememe gibi kişisel özellikler geliştirmelerine yol açabilir. Boşanmış 
ailelerde büyüyen genç yetişkinlerin, güvensizlik duygusundan kaynaklanan 
bir kişiye daha az bağlandıklarını görülmüştür. Boşanmış ailelerin yetişkin 
çocuklarının, diğer genç yetişkinlere göre evliliklerin kalitesini bozan 
davranışlar sergileyerek, evlilikle ilişkili ödülleri azaltabileceğini ve düşük 
sosyoekonomik statü riskini artırabileceğini savunulmuştur. Boşanmış 
ailelerden gelen çocukların, birlikte yaşama deneyimleri veya düşük sosyo-
ekonomik statüleri nedeniyle evliliğin sürekliliğini bozan ve dolayısıyla 
evlilikle ilişkili ödülleri azaltan ve boşanma riskini artıran davranışlara ve 
tutumlara sahip olma olasılıklarının yüksek olduğu belirlenmiştir. Bu verilere 
göre ebeveynlerin boşanması, çocukların tutumları üzerinde doğrudan bir 
etkiye sahiptir. Ebeveynlerin boşanmasını tecrübe eden çocukların, sorunlu 
bir evliliğin çözümünün boşanma olduğunu ilk elden öğrendikleri için, 
çocukların boşanma tutumları üzerinde doğrudan etkilidir. 

Ayrıca boşanmanın, çocukların evlilik yaşı üzerinde de etkin bir 
faktör olduğunu gösteren araştırma bulguları elde edilmiştir. Boşanmış 
ailelerin bazı çocukları nispeten erken yaşta evlenirken, diğerleri nispeten 
geç yaşta evlenmektedir. Bunun nedeni, boşanmış ebeveynlerin yetişkin 
çocuklarının evlilikten önce birlikte yaşamaya özellikle yatkın olmaları 
gösterilmiştir. Boşanmış ebeveynlerin yetişkin çocuklarının neden 
birlikte yaşamaya eğilimli oldukları açık değildir; ancak onların, dini ve 
geleneksel inançlara bağlılıklarının düşük olması ve uzun vadeli evlilik 
ve aile hayatına karşı tepkisel ve şüpheyle yaklaşmaları sebep olmuş 
olabilir(Amato, 1996, s. 630-631). 

Eğitim değişkeni de boşanma olgusunu belirleyen faktörlerden birisidir. 
Eşlerin eğitim seviyesinin yüksek olması, günümüz toplumsal yapısında 
boşanmaları kolaylaştırmaktadır(Aktaş Akoğlu ve Küçükkaragöz, 2018, 
s. 154). Genel olarak eğitim seviyesi arttıkça hiç evlenmeme ve boşanma 
oranlarının arttığını gösteren araştırma bulgularına ulaşılmıştır. 2011 
yılında Türkiye’de yapılan bir araştırmada örgün eğitim almamış olanlarda 



94  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

boşanma oranı %1, lise mezunlarında %2.5’e ve üniversite mezunlarında ise 
%2.9’a yükseldiği belirlenmiştir(Beşpınar, 2014, s. 116-117). Yüksek eğitim 
düzeyine sahip bireyler için bireysel ihtiyaçlardaki değişiklikler, eşlerin 
memnuniyetinin azalması,  sevgisizlik ve ilişkide adaletsiz bir durumun 
yaşanması boşanmanın başlıca nedenleridir (Hawkins vd., 2012). Özellikle 
kadınların eğitim seviyesinin yüksek olması, onların boşanma olgusunu 
tercih etmelerinde çok etkin bir rol oynamaktadır. Eğitim düzeyi arttıkça 
boşanmış kadınların oranı da artmaktadır(Çavlin, 2014, s. 203). Eğitim 
seviyesi yüksek olan kadınlar, aile içinde şiddet, çatışma ve anlaşmazlıklara 
katlanma ve çekme yolunu seçmemektedir. Kadınların eğitim seviyesinin 
artması, aile içinde cinsiyet rol çatışmasının ve anlaşmazlıkların yaşanmasına 
neden olmaktadır. Bu nedenle eğitim seviyesinin yüksek olması hem kadın 
hem de erkeklerin boşanma ihtimalini artırmaktadır (Doğan, 1998, s. 68; 
Uğur, 2014, s. 296). 

Eğitim değişkeni ile boşanma arasında ters ilişki olduğunu savunan 
sosyolojik bulgular da vardır. Bu verilere göre eğitim seviyesi yükseldikçe 
boşanmalar azalmaktadır. Okuma yazma bilmeyenlere, ilkokul mezunlarına 
ve liseyi bitirmemişlere göre üniversite mezunları arasında boşanmalar daha 
düşüktür. Liseyi bitirmemişlere göre üniversite mezunlarında boşanma 
oranları %30 daha düşük bulunmuştur(Elmas ve Adak, 2023, s. 87). 

Erken yaşta evlilik ve evlilik süresi ile boşanmalar arasında ilişki 
olduğu bilinmektedir. Nitekim erken yaşta evlenen çiftler arasında boşanma 
oranlarının daha yüksek olduğu tespit edilmiştir(Özkalp, 2011, s. 143; Güneş, 
2012, s. 37-38). Erken evlenen kişiler, uygun bir eş aramak için çok az zamanları 
vardır, evlilik rollerini üstlenmek için yeterince hazırlıklı olmayabilirler ve 
genellikle ekonomik kaynaklardan yoksundurlar. Genç çiftler, yaşlı çiftlere 
göre yeniden evlilik piyasasında daha iyi fırsatlara sahip oldukları için 
boşanmaya meyilli olabilirler; bu da mevcut durumlarına alternatifleri 
artırır. Bu faktörler, evlilik ilişkisini daha az tatmin edici hale getirebilir ve 
bu tür evlilikler, boşanma ile sonuçlanabilir. Evlilik yaşının nesiller arası 
boşanma aktarımında aracı bir rol oynadığı görülmektedir. Evlilik yaşının 
ebeveynlerin ve çocukların evliliklerinin sona ermesi arasındaki ilişkinin bir 
kısmını açıkladığını göstermektedir(Amato, 1996, s. 629-630). Diğer taraftan 
Avrupa, ABD ve Türkiye’de yapılmış sosyolojik araştırmalar, evlilik süresi 
uzadıkça boşanmaların düştüğünü göstermiştir. Buna göre evlilik süresinin 
uzaması boşanmayı engellemektedir. 

Ailenin sürekliliğini ortadan kaldıran, ürettiği sosyal psikolojik 
sorunlar nedeniyle eşler ve çocuklar üzerinde olumsuz etkiler ve 
kalıcı hasarlar bırakan boşanma, aileyi tehdit eden en önemli sosyal 
problemlerden birisini oluşturmaktadır. Genellikle boşanmanın evliliğin 
ilk beş yılında gerçekleştiğine yönelik sosyolojik araştırma bulguları 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 95

bulunmaktadır(Sevim vd., 2016:311). Boşanma olgusu açısından evliliğin 
ilk beş yılı kritiktir(Yıldırım, 2004, s. 69). Bu dönemde çiftlerin birbirlerini 
tanımaları, alışmaları ve aile yapışının güçlenmesi söz konusudur. 
Çiftlerin karakter uyuşmazlıkları(Oğurtan, 2011, s. 20), birbirlerini yanlış 
tanımaları veya tanıyamamaları, evliliğin sorumluluğunu taşıyamamaları, 
mutsuz evliliklere dayanma ve katlanma yolunu tercih etmemeleri, erken 
boşanmalar üzerinde etkin rol oynamıştır(Tarhanacı, 2017, s. 105).  Nitekim 
TUİK 2024 yılı bulgularına göre Türkiye’de boşanmalar en fazla (33.7) 
evliliğin ilk beş yılı içerisinde meydana gelmektedir. Bunu evlilik süresi 6-10 
yıl arasında boşanan çiftler %21.3’lük oranla takip etmektedir. Bu veriler evlilik 
süresi uzadıkça boşanmaların azaldığını göstermektedir(TUİK, EBİ, 2024). 

Evliliği ve aile kurumunu koruyan ve önemseyen geleneksel dini 
anlayışların, bu kurumları daha basitleştirerek, önemsizleştirme yönünde 
dönüşmesi, genç kuşakların boşanma tercihlerini kolaylaştırmış ve 
hızlandırmıştır.  Eşlerin boşanmasında dini, kültürel ve toplumsal farklılıklara 
bağlı olarak boşanma nedenleri ve türlerinde çeşitlilik olmasına rağmen 
genellikle bütün kültürlerde en önemli boşanma nedeninin aile içinde “şiddetli 
geçimsizlik” veya şiddet olduğunu gösteren sosyolojik kanıtlar sunulmuştur. 
Buna ilave olarak “evi terk etme” ve “aldatma” gibi faktörler de boşanmanın 
başlıca nedenleri arasında gösterilmiştir. Türkiye’de de Devlet İstatistik 
Enstitüsünün yapmış olduğu boşanma istatistiklerine göre en önemli boşanma 
nedeni “şiddetli geçimsizlik”, bunu “terk”, “cürüm ve haysiyetsizlik” ve “zina” 
gibi nedenler izlemektedir(Yıldırım, 2004, s. 64-66).

TUİK’in 2022 yılında yayımladığı Türkiye Aile Yapısı Araştırmasına 
göre Ülkemizde boşanma nedenleri arasında “sorumsuz ve ilgisiz 
davranma”  %32,2’lik bir oranla ilk sırada, ikinci sırada, %14,1’lik oranla 
“aldatma”, üçüncü sırada %9,8’lik oranla “evin ekonomik geçimini 
sağlayamama”, dördüncü sırada %8.1’lik oranla “dayak/kötü muamele” 
gösterilmiştir(TUİK, AYA, 2022). 

Bütün ülkelerde olduğu gibi Türkiye’de de boşanma nedenleri 
hukuksal olarak düzenlenmiştir. Türk Medeni Kanunu’nda boşanma 
sebepleri; “zina”, “cana kast ve kötü veya onur kırıcı davranış”, “terk”, 
“akıl hastalığı”, “suç işleme ve haysiyetsiz hayat sürme”, “evlilik birliğinin 
temelinden sarsılması”, “fiili ayrılık(ortak hayatın yeniden kurulamaması” 
ve “anlaşmalı boşanma” (Arıkan, 2015, s. 21-22) olarak belirlenmiştir

3.2. Din ve Boşanma 

Boşanma olgusu üzerinde en etkili olan faktörlerden biri de dindir. 
Din ve boşanma arasında dualistik bir ilişki vardır. Bir yönüyle din, 
çiftlerin boşanmalarını engel olurken diğer yönüyle de boşanmalara neden 
olabilmektedir. Bu manada din boşanma nedenlerinden birisi olarak 



96  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

karşımıza çıkmaktadır(Clarke-Steward ve Brentano, 2006, s. 50). Eşlerin 
aynı din, mezhep ve dini çevreden olmaları, onların evlilik uyumunu 
artırmaktadır. Dini uyumu yüksek evlilikler, boşanmaları engellemektedir. 
Buna karşın eşlerin farklı din, mezhep ve din anlayışına sahip olduğu 
evliliklerde boşanma riski artmaktadır. Bu nedenle eşler arasında yaşanan 
dini uyumsuzluklar,  evliliklerde anlaşmazlık ve çatışmaların artmasına 
neden olmaktadır. Farklı din ve mezheplere sahip olan çiftler üzerinde 
kurulan toplumsal baskı ve önyargılar da bu tip evliliklerin boşanmalarla 
sonuçlanmasında etkin rol oynamaktadır. Dini inanç farklılıklarından ve 
uyumsuzluklarından kaynaklanan baskılar ve anlaşmazlıklar boşanmalara 
neden olabilmektedir (Akıcı, 2012, s. 257-259; Ünal, 2016, s. 17-18). 

3.2.1. Yahudilikte Boşanma

Esasen dinler aile birliğini ve istikrarını korumaya yönelik sistemler 
geliştirmişlerdir. Buna karşılık, aile istikrarını bozan unsurlardan birisini 
de boşanma olarak görmüşlerdir. Yahudilikte boşanmaya izin verilse de 
hoş görülmemiştir. Boşanma Tanrı’nın nefret ettiği bir olgu olarak kabul 
edilmiştir(Köse, 2021, s. 111). Nitekim Yahudilik evlenmeyi ve evli olanları 
övmüş, aile birliğinin korunmasını desteklemiştir. Boşanmaya karşı Kutsal 
metinlerinde “ben(Tanrı) boşanmadan nefret ederim”,  “”karısını kim 
boşarsa Tanrı ondan nefret eder”  ve “kim gençliğinin karısını boşarsa 
karşılığı gözyaşı dökmektir” şeklinde engelleyici ve yasaklayıcı ilkelere 
yer verilmiştir. Yahudilik, bir erkeğin  “evlendiği kıza bakire olmadığı 
şeklinde suçlaması, bu suçlamasını ispat edememesi” veya “bekar bir kızla 
zina sonucu evlenmesi”, “hukuki işlemlerini yapamayacak kadar şuurunu 
kaybetmesi”, “evlendikten sonra sağır, dilsiz, zeka özürlü olması veya 
karısının aynı akıbete uğraması”, “karısının esir olması” ve “yaşı küçük 
olan eşi olması” durumlarında boşanması yasaklamıştır. Zira Yahudilik, 
her iki durumda da erkeğin kadını ömür boyu boşamasını engellenmiştir. 

Yahudilikteki erkeğin karısını boşamasını yasaklayıcı bu buyruklar 
yanında evlilik akdine Tanrı’nın şahit olduğu inancı nedeniyle boşanma 
Tanrıya karşı hainlik olarak etiketlenmiştir. Bundan dolayı Yahudilikte, 
bireysel ve toplumsal şartlar ne olursa olsun evlilikte mutsuz olan ve 
aradığını bulamayan erkekler, “Cehennem yüzü” göremeyecek gruplar 
arasında gösterilerek evliliklerini sürdürmeleri için motive edilmiştir. 
Mutsuz evliliklerine katlanan, sabreden ve boşanma ile sonlandırmayan 
erkekler öbür dünya saadetiyle ödüllendirilmiştir. Böylece eşlerin evlilikleri 
nedeniyle çektikleri sıkıntı ve acılarla baş etmelerini sağlayan dini inançlar, 
mutsuz evlilikleri çekilebilir kılmıştır. 

Bununla birlikte Yahudilikte eşler arasında aşırı geçimsizlik ve mutsuzluk 
olması durumunda evliliği kurtarmak için bütün tedbirlere başvurulduktan 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 97

sonra çözüm bulunamıyorsa bu tip çiftlerin boşanmasına izin verilmiştir. Evliğin 
tahammül edilemeyecek ve katlanılamayacak bir aşamaya gelmesi durumunda 
boşanma dini bir emir olarak kabul edilmiştir(Yasdıman, 2021, s.77-79). 

Keyfi ve sebepsiz boşanmayı yasaklayan Yahudilikte, boşanmaya belirli 
koşullar dahilinde izin verilmiştir(Greenberg, 1996, s.127). Nitekim Tevratta 
bu kriter, kadının “utanılacak bir şey yapması”  olarak belirlenmiştir. Tevrat, 
utanılacak bir şey yapan kadının, erkeğin “gözünde lütuf bulmaması” 
durumunda erkeğin kadına “boş kağıdı(get)” yazıp vermesi ve evinden 
göndermesi öğütlenmiştir. Yahudiler arasında “utanılacak şey”, “zina” veya 
“erkeğin hoşuna gitmeyecek eylemler” şeklinde iki farklı anlam yaygınlık 
kazanmıştır. Buna göre Yahudiliğin, zinayı en önemli boşanma kriteri kabul 
ettiği ve boşanma hakkını erkeğe verdiği anlaşılmaktadır.  Bununla birlikte 
Tevratta zina açıkça belirtilmediği için erkeğin, kadının hoşuna gitmeyen 
davranışları daha fazla yaygınlık kazanmıştır. Bu nedenle Yahudi toplumunda 
boşanma daha esnek ve kolaylaştırılmış bir olgu olarak yapılaşmıştır. Bu 
ölçüt, boşanma olaylarının Yahudiler arasında artmasına neden olmuştur. 

Yahudi geleneğinde boşanma hem kamusal hukuk hem de dinin 
onayından sonra gerçekleşe bilmektedir. İlk önce boşanma mahkeme 
yoluyla olmaktadır. Daha sonra mahkemenin boşadığı çiftler hahama 
giderek dini kurallara göre boşanmaları gerekmektedir. Bununla birlikte 
Yahudi inançlarına göre kamusal hukukun, tek başına bir erkek ve kadını ne 
evlendirmesi ne de boşaması meşru değildir. Resmi mahkemelerin boşanma 
kararları Hahamlar tarafından onaylandıktan sonra boşanma, toplumsal 
ve dini olarak meşruiyet kazanmaktadır. Mahkeme karşısında boşanma 
kararları kabul edilmiş çiftlerin, hahama giderek onun huzurunda da 
boşanma kararlarını ifade etmeleri ve hahamın onların bu kararlarını 
onaylamasıyla boşanmanın gerçekleşebileceği anlamına gelmektedir. 
Nitekim Yahudiliğe göre sadece mahkeme kararıyla boşanmış çiftlerin 
başkalarıyla yaptıkları evlilikler dinen meşru değildir. Bu tip evlilikler, 
Yahudi topluma karşı işlenmiş bir suç olarak görülmüştür. Bu çiftlerin, 
Yahudi inançlarına göre evlenmesi yasaklanmıştır. 

Aynı şekilde mahkeme kararıyla boşanmış çiftlerden erkeğin, haham 
huzurunda eşinden boşanmak istemediğini belirtmesi durumunda dinen 
boşanma gerçekleşmiş sayılmaz. Mahkemece boşanmış olsalar bile 
haham karşısında eşi tarafından boşanmayan kadının başkasıyla Havrada 
evlenmesi ve hahama dini inançlara göre nikah kıydırması yasaklanmıştır. 
Bu durumda olan kadın başkasıyla resmi nikahla evlense de, bu evlilik, 
dinen geçerli kabul edilmemiştir. Bu şekilde evlenen kadının sonraki 
evliliğinden doğan çocukların gayri meşru olduğuna inanılmıştır. Yahudi 
toplumunda dini inançlara göre evlenmemiş çiftlerin çocuklarının da dine 
göre evlenmelerine izin verilmemiştir. Onların çocuklarının evlilikleri de dini 



98  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

ve toplumsal olarak gayri meşru olduğuna inanılmaktadır. Nitekim Yahudiliğe 
göre “evvelki kocası tarafından murdar edildikten sonra kadını kendisine tekrar 
karı olarak alamaz. Çünkü Rabbin katında bu mekruhtur” şeklinde ifadeden 
evlenmiş kadın, “murdar edilmiş” olarak tanımlanmaktadır. Bu nedenle 
evlenip boşanan kadının bir başkasıyla evlenmesi dinen tabulaştırılmıştır. 
Yahudiliğin boşanmayı düzenleyen bu tür inanç ve uygulamaları, boşanmayı 
kısıtlayıcı işlev görmüştür(Ünal, 1998, s. 59-60). Nitekim, İsrail’de 1985 ile 
2019 yılları arasında boşanma oranları 1.2 ile 1.8 arasında düşük düzeyde 
kalmıştır(OECD, 2022a). Her ne kadar İsrail’deki boşanma olaylarında 2019 
yılına kadar sürekli bir artış olsa da bu yıldan sonra 1.8 boşanma oranında 
istikrar kazanmıştır(Datapanda, 2025a).

3.2.2. Hıristiyanlıkta Boşanma

Hıristiyanlığa göre evlilik bozulamaz bir kurumdur. Hıristiyan 
mezheplerin çoğunda ve özellikle Katolikte kutsanmış bir evliliğin 
bozulması mümkün değildir. Kutsanmış evliliklerde ancak ölümle 
ayrılık gerçekleşir(Ünal, 1998, s. 123) . Bu nedenle Katolikte Tanrı’nın 
evlenen çiftlere sevgisinin belirtisini ve kilisenin birliğini sembolize 
eden, kilise tarafından kutsanan, dini bir bağ ile birbirlerine bağlanan 
eşlerin evliliğinin(Topçuoğlu, 2010, s. 80; Erbaş, 1998, s. 209) bozulması 
imkansızdır. Nitekim Katolikliğe göre kilisede evlenen bir erkek ile kadının 
birlikteliğine Tanrı’da katılır. Katoliklerde, evliliklerin Tanrı tarafından 
kurulduğu ve kutsandığı inancı, boşanmanın, Tanrı’nın yasakladığı bir 
olgu olarak kabul edilmesine yol açmıştır(Ünal, 2002, s. 126). Çünkü evli 
çiftlerin boşanması, Tanrı’ya ve Kiliseye karşı bir itaatsizlik olduğuna ve 
çiftlerin ayrılmasının ancak ölüm ile gerçekleşebileceğine inanılmıştır. 
Katoliklikte Hz. İsa ile kilise arasındaki görünmez manevi yapıyı görünür 
kılan kutsal birliğin göstergesi olarak kabul edilen evlilik ile kurulan 
aile, neslin çoğalmasında, zinanın engellenmesinde, din eğitiminin 
verilmesinde, Hıristiyan kimliğinin kazandırılması ve korunmasında en 
önemli kutsal kurum olarak kabul edilmiştir.  

Hıristiyan çocukların yetiştirilmesinin ancak evlilik yoluyla kurulan 
aile yuvalarında mümkün olduğuna inanılmıştır. Boşanma ile dağılan 
ailenin Hıristiyanlık eğitimi işlevini yerine getiremeyeceği kabul edilmiştir. 
Katoliklikte, ailenin bu işlev kaybı, Hıristiyan toplumun ve kimliğinin 
kaybolmasına neden olarak görülmüştür(Ünal, 2012, s. 280; Tarakçı, 2012, s. 
256). Bu nedenle Katoliklikte evliliğin boşanma ile bozulması hoş görülmemiş 
ve kısıtlanmıştır. Yalnızca çocuğu, cinsel birlikteliği olamayan ve Papanın 
boşanmasına izin verdiği eşlerin boşanabileceği inancı yaygındır. 

İn İncil’deki, “yaradan başlangıçta insanı erkek ve dişi olarak yarattı 
ve şöyle dedi: bu nedenle insan anasını babasını bırakacak ve karısına 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN  . 99

bağlanacak; ikisi tek beden olacak(Tekvin, 2:24). Şöyle ki onlar artık iki 
değil tek bedendir; o halde Tanrı’nın birleştirdiğini insan ayırmasın(Matta, 
19:3-6)” şeklindeki pasajlarda Hz. İsa, Yahudiliğin boşanma inancına 
karşı çıkmış ve Hıristiyanlıkta boşanmaya karşı bir inancın gelişmesini 
öğütlemiştir. Özellikle Hıristiyanlığın boşanmayı kısıtlayıcı inançları 
Katolik ülkelerde boşanmanın yasaklanmasına neden olmuştur. Bu 
nedenle Katolik ülkelerde her 1000 kişi başına düşen boşanma oranları çok 
düşüktür.  Örneğin, Slovenya 1.0, Hırvatistan 1.1, İtalya 1.4, İspanya 1.6, 
Polonya 1.6, Portekiz 1.6, Avusturya 1.6, Macaristan 1.8 (Eurosat, 2023a), 
dünya 2024 boşanma oranları güncellemesine göre 2023 yılında Peru 0.2, 
Guatemala 0.6, Malta 0.6, İrlanda 0.7, Venezuela 0.7 ve Uruguay, 0.8 oldukça 
düşük boşanma oranına sahiptir(Divorce, 2024). Bu ülkelerdeki boşanma 
oranlarının düşük kalmasında boşanmayı karşı olan Katolik inançlar, 
boşanmayı izin vermeyen veya zorlaştıran hukuksal sistem ve toplumsal 
damgalama gibi faktörler etkili olmuştur. Hatta İrlanda 2019 ve Malta ise 
2011 yılında boşanmayı yasallaştırmıştır. 

Muhafazakar Protestanlık da evliliği eşler ve Tanrı arasında kutsal bir 
sözleşme olduğuna inanmışlardır. Katolikliğin boşanma yasağına karşı 
çıkmasına rağmen evliliğin Tanrı tarafından düzenlendiğini ve korunması 
gerektiğini kabul etmiştir(Çiğdem, 2015, s.17-18). Bu nedenle Protestanlıkta 
da boşanmayı yasaklayan düzenlemelere gidilmiştir. Ancak eşlerden 
birisinin zina etmesi veya inanmayan eşlerden birinin eşini terketmesi gibi 
özel şartlarda boşanmaya izin vermişlerdir(Ünal, 2012, s. 283).

3.2.3. Hinduizm’de Boşanma

Hinduizm de, Yahudilik ve Hristiyanlıkta olduğu gibi, boşanmayı 
yasaklayan inançları müntesiplerine öğütlemiştir. Nikahın ölünceye kadar 
geçerli olduğu inancını Hindulara aşılayan Hinduizm, tıpkı Katoliklik 
gibi boşanmayı yasaklamıştır. Hinduizm’de “bir kadın kocası tarafından 
satılsa ve terkedilse bile boşanamaz” şeklindeki inanç, Tanrısal bir yasa 
olarak kabul edilmiştir. Erkek egemen bir toplumsal yapıyı güçlendiren 
Hinduizm’de karısı ölen erkeğin evlenmesine izin verilirken, kocası ölen 
kadının yeniden evlenmesi yasaklanmıştır. Hinduizm’in hakim olduğu 
kültürlerde kocasından boşanıp başka bir erkekle evlenen kadınlara 
toplumsal baskı ve damgalama yapılmış ve hiçbir zaman bu tip kadınlara 
müsamaha gösterilmemiştir. 

Hinduizm’in kadının kocasıyla birlikte dirilebileceği, dul veya 
boşanmış kadınların uğursuzluk, bela ve musibet getireceği, kocası ölen 
kadınların kocalarıyla birlikte yakılacağı inançları, kadının eşinden 
boşanmasının yasaklanmasına neden olmuştur. Kocalarıyla birlikte 
yakılmayı kabul etmeyen kadınların, ömür boyu şerefsiz, onursuz ve utanç 



100  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

verici hayat yaşamayı razı olmayı göze almaları gerekmiştir. Kocalarıyla 
birlikte yakılmayı kabul etmeyen kadınlar, aileleri ve içinde yaşadıkları 
toplumları tarafından reddedilmişler; kovulmuş ve sürülmüşlerdir. 
Hinduizm’de boşanma olgusunu şekillendiren bu tür oldukça sert kurallar 
sisteminin yaygın olduğu Hindular dışında, kocanın “iktidarsız olması”, 
“deli olması”, “bulaşıcı veya tedavisi olmayan amansız bir hastalığa 
yakalanması”, “kaybolması” ve “uzun süre evi terketmesi” durumunda 
kadının boşanmasına izin verilmiştir. Bununla birlikte kast sistemine sahip 
Hinduizm’de bu koşullar çerçevesinde izin verilen boşanmanın alt kast ve 
sınıflar için geçerli olduğu, Brahmanlar ve Kşatriya gibi üst kastlar için ise 
boşanmanın yasak olduğu savunulmuştur. 

Hinduizm’in boşanmayı yasaklayan sisteminin tam tersine Hint pozitif 
hukuku, “aldatma”, “işkence”, “din değiştirme”, “iki yıldan daha uzun 
süre evi terketme”, “ruhsal ve zührevi hastalık” gibi boşanma nedenleri 
getirmiştir. Yine Hindistan yasaları, “her iki tarafa da boşanma hakkı 
tanımış” ve “boşanan çiftlere yeniden evlenme hakkı vermiştir”(Yitik, 
2021, s. 196-197). Bütün bu yasal mevzuat Hindistan’da boşanmayı 
kolaylaştırmasına rağmen Hinduizm’in boşanmayı yasaklayıcı değerler 
sistemi, boşanma olaylarının daha düşük kalmasında etkin rol oynamıştır. 
Nitekim Hindistan nüfus bakımından dünyanın en kalabalık ülkesi 
olmasına rağmen dünyada en düşük boşanma oranına (1000 kişide 0.01) 
sahip ülkedir. Bunda Hinduizm’in boşanmayı yasaklayıcı, damgalayıcı ve 
aile şerefini lekeleyici bir olgu olarak sunan inançları rol oynamıştır. Birçok 
çift boşanmak yerine ayrı yaşamayı ve mutsuz evlilikleri sürdürmeyi tercih 
etmiştir. Özellikle aile şeref kültürü kadınları, boşanmaya karşı caydırıcı 
etkide bulunmuştur. Bu nedenle dünyanın en çok nüfusa sahip ülkelerinden 
birisi olan Hindistan’da boşanma olaylarına çok az rastlanır. Aynı şekilde 
Hinduizm’in, Budizm’in ve Hristiyanlığın hakim olduğu Sri Lanka’da da 
evliliğin kutsal olduğuna inanılmıştır. Toplumsal ve dini olarak boşanan 
kadınlar dışlanmıştır. Yasal olarak boşanmaya izin verilmesine rağmen 
boşanabilmek için zina ve istismar gibi suçların kanıtlanması istenmiştir. 
Bu nedenle Sri Lanka’da boşanma olaylarına neredeyse istatiksel olarak 
sıfıra yakın bir düzeyde nadiren(1000 kişide 0.15) karşılaşılmaktadır. 

3.2.4. Budizm’de Boşanma

Hinduizm’in boşanma olgusunu düzenleyen dini inançlarına karşın, 
Budizm boşanma ile doğrudan ilgilenmemiştir. Bunun yerine içinde 
doğduğu kültürlerin boşanma ilgili dini ve geleneksel inançlarını kabul 
etmiştir. Budizm uzun bir geçmişe, güçlü bir dini geleneksel yapıya sahip 
olan Hindu kültürü içinde doğmuştur. Dolayısıyla toplumsal hayatı 
düzenleyen Hindu dini inançları, Budist dini ve kültürel yapısı içerisinde 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 101

varlıklarını sürdürmüşlerdir. Bu nedenle Budist aile hayatını, evliliği ve 
boşanmayı düzenleyen inançları ve toplumsal ahlaki ilkeleri Hinduizm 
etkisi altında şekillenmiştir. Esasen manastır yaşantısını, inzivayı ve 
dünyadan kaçışı öğütleyen Budizm’de bu tarz bir mistik din anlayışı aynı 
zamanda aile ve evlilik bağlarından da kopuşu önermiştir. Buda’nın ailesini 
ve evini terk ederek, aydınlanma ve manevi gelişim için manastır ve inziva 
hayatını tercih etmesi, Budist dini hayatında örnek alınmıştır. Toplumsal 
ve aile hayatı, bireyin aydınlanması ve maneviyatını geliştirmesine engel 
teşkil ettiğine inanılmıştır. Bu inanç, Budist toplumda kendisini manastıra 
adayan ve her türlü dünyevi ilgiden tamamen uzaklaşarak manastırda 
inziva hayatı yaşayan bir rahipler ve talebeler sınıfının oluşmasına neden 
olmuştur. 

Aslında Budizm’de yasaklanan aile ve evlilik bu manastır tarzı yaşamı 
seçen rahipler sınıfı için konmuştur. Manastır dindarlığını tercih eden 
rahipler sınıfı aile ve evlilik hayatından kaçış yolunu tercih etmişlerdir. 
Bununla birlikte bazı rahiplerin aile ilişkilerini de manastır yaşantısı ile 
birlikte sürdürdükleri görülmüştür. Fakat Budist toplumsal yapısında 
manastır tarzı dini yaşayan rahiplerin bakım, geçim ve ihtiyaçlarını 
karşılayan Budizm mensupları olan ikinci bir geniş toplumsal kesim söz 
konusudur. Bu sınıf, rahiplerin ailelerinden ve Budizm’i benimsemiş 
bireylerden oluşmaktadır. Manastır dini yaşantısını benimsemiş rahipler 
dışında Budist toplumun geneli içinde aile hayatından kaçan Budistlerle 
karşılaşma olasılığı çok düşük kalmıştır. Diğer taraftan Manastır dini 
yapısının ataerkil bir aile yapısının modeli olarak inşa edildiği, manastır 
çevresinde manastır aileleri kurulduğu bilinmektedir. Budist manastır 
ataerkil aile yapısı sayesinde keşişlere Budist kimliği kazandırmak 
amaçlanmıştır. Manastıra üyelik ritüeli ile Manastırda yaşayan ve manastır 
dışındaki bütün Budist olan toplumun  “Budda’nın oğlu” olduğuna ve 
yeniden doğduğuna inanılmıştır. Böylece manastır ataerkil aile yapısı, 
Budist toplumlarda hakim olmuştur. Her ne kadar manastır yaşantısı için 
ailevi ve dünyevi yaşamı terk etmeyi övse de Budizm’in manastır hayatının 
ailelerin finansal desteğine bağımlı olması, dinin toplumsal yaşamda 
varlığını sürdüre bilmesi için ailelerin, çocukların dini sosyalleşmeleri 
sağlamadaki rolleri nedeniyle mutlu bir aile hayatının sürdürülmesi 
desteklenmiş ve boşanma hoş görülmemiştir(Arslan, 2021, s. 203-209). 

Budizm’e göre mutlu bir aile hayatı için kadın ve erkek birbirlerine 
saygı ve sadakat göstermeli, çocuklarına Budizm’i ve toplumsal gelenekleri 
aşılamalıdır. Budist din anlayışında boşanma yasak olmamasına karşın 
Budizm’in yayıldığı toplumlar arasında boşanma ile ilgili geleneksel ve 
kültürel yapıyı şekillendiren Hindu inançların etkisi nedeniyle Budist 
toplumlarda boşanmalar, oldukça düşük düzeylerde gerçekleşmiştir(Arslan, 



102  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

2021, s. 214). Örneğin, nüfusunun çoğunluğunun Budist olduğu Tayland’da 
boşanma dini bir tabuya dönüştürülmüştür. Aile bağlarını ve ataerkil aile 
yapısını destekleyen Budist inançlar, Tayland’da boşanmaların oldukça 
düşük düzeyde (0.58) kalmasında etkin bir rol oynamıştır(Thailanddivorce.
com). Aynı şekilde Budizm’in yaygın olduğu ülkelerden Japonya’da 
1.5(OECD, 2022a), 2025 dünya nüfus raporuna göre 2023 yılında Güney 
Kore’de ise 1.8(WPR, 2025) oranında boşanma gerçekleşmiştir. 

Budist ülkelerden Japonya’da boşanma oranlarının düşük kalmasının 
bir diğer nedeni ise Şintoizm’dir. Japonya’da Budizm yanında Şinto dini de 
yaygındır. Şintoizme göre boşanmaya karar verme yetkisi erkeğin ailesine 
verilmiştir. Erkeğin ailesi toplumsal geleneksel olarak gelini boşayabilmesi 
için kız tarafına meşru bir gerekçe sunması gerekir. Boşanmaya karşı 
toplumsal baskı korkusu ve kız tarafının boşanma gerekçesini kabul 
etmemesi, bunu kendi aileleri için hakaret ve şerefi lekeleme olarak 
algılaması, bu nedenle erkek tarafına kin beslemesi ve düşmanlık etmesi 
endişesi erkeğin ailesinin kolayca boşanma kararı almasını engellemiştir. 
Diğer taraftan Şintoizm’e göre boşanan çiftlerin çocuklarının velayeti anneye 
verilir ve baba çocuk yetişkinlik çağı gelinceye kadar çocuğuna ve annesine 
bakmakla sorumlu tutulmuştur. Şinto toplumu arasında bu uygulama 
erkeğin maaşının yarısını çocuklar büyüyene kadar kadına nafaka olarak 
vermesi şeklinde normlaştırılmıştır. Bundan dolayı Şinto toplumu arasında 
çocukları olan erkekler, boşanmadan kaçınmışlardır. Boşanma daha 
çok çocukları olmayan evli çiftler arasında görülmektedir. 1947 yılında 
hukuksal olarak kadına boşanma hakkı tanıyan Japonya’da anlaşmalı 
boşanmaların mahkemeye gerek kalmadan belediyeye çift ve iki şahidin 
imzaladığı belgeyi vermeleri suretiyle gerçekleşir. Boşanma konusunda 
anlaşmazlık içinde olan çiftler ise mahkeme yoluyla boşanabilirler(Şenavcu 
ve Üstek, 2021, s. 313-314). Esasen Japon hukuk sisteminin boşanmayı bu 
kadar çok kolaylaştırmasına rağmen Japonya’da boşanma oranlarının 
düşük kalmasında Şintoizmin, ailenin sürekliliğini sağlayan inançları ile 
boşanmayı güçleştiren değerler sisteminin rolü büyüktür.

3.2.5. Kofüçyanizm’de Boşanma

Kofüçyanizm’de evlilik ve ailenin sürdürülmesine önem verilmiştir. 
Kofüçyüslükte toplumsal yaşamda iyiliğin ve kötülüğün kaynağı ailedir. 
Aile iyi olursa toplumda iyi olur. Konfüçyüs, iyi ve erdemli bir toplumun 
temeli olarak düzenli aileyi görmüştür. Konfüçyüslükte kadının kocasına 
itaat etmesi gerektiğine inanılır. Kadının yaşamı boyunca babasına, 
kocasına, kocasının ailesine, boşandığında veya dul kaldığında en büyük 
erkek çocuğuna itaat etmesi dini görevidir. Konfüçyüsçülüğün cinsiyete 
dayalı iş bölümünde erkeğe ev dışı işlerde çalışma ve kadını bakma, kadına 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 103

ise ev işlerini yapma, çocukları, evdeki yaşlıları bakma sorumluluğu 
yüklenmiştir(Şenavcu ve Üstek, 2021, s.306-307; Güvenç, 2002, s.211-212). Bu 
nedenle Kofüçyüsçü ataerkil aile yapısında ancak bazı koşullar çerçevesinde 
boşanmaya izin verilse de genel olarak boşanma hoş görülmemiştir. 
Kofüçyüslükte boşanma hakkı erkeklere tanınmıştır. Kadınlara ise 
kocalarının, babalarının ve abilerinin rızalarını alarak boşanma talep etme 
hakkı verilmiştir. Kofüçyüslüğe göre bir erkeğin eşini boşayabilmesi, eşinin 
anne ve babasına saygısızlık etmesi, erkek çocuğunun olmaması, kocasını 
kıskanması, zina, gevezelik ve hırsızlık etmesi gibi boşanma nedenlerine 
bağlanmıştır. Konfüçyanizmde bir çiftin boşanmasınsa, koca, babası veya 
büyük erkek kardeşi karar verebilir. Kadının boşanma nedenlerinden 
herhangi birini ihlal ettiğine koca, kocanın babası veya büyük erkek 
kardeşi karar verdiğinde erkek karısını boşayabilir.  Buna karşın “kadının 
boşandıktan sonra gidecek bir yerinin olmaması”, “kocasının anne babası 
için üç yıl yas tutmuş olması”, “fakir olan erkeğin evlendikten sonra 
zenginleşmesi ve onurlu bir statü kazanması” şeklindeki üç koşula bağlı 
olarak erkeğin eşini boşaması yasaklanmıştır. 

Kofüçyanizm’de boşanan erkeğin yeniden evlenmesi önünde herhangi 
bir engel konulmamıştır. Fakat boşanan kadınların topluma uğursuzluk, 
bela ve musibet getireceğine inanılmıştır. Boşanmış kadınlar, toplumsal 
olarak dışlanmış ve damgalanmıştır. Keza boşanmış kadınlar, toplumda 
istenmemiş, hor görülmüş ve hoş karşılanmamıştır. Boşanan kadın, 
ailesi ve toplum için utanç verici olarak kabul edilmiştir. Bu nedenle 
boşanan kadınları, kendi aileleri bile sahip çıkmaktan ve hoş görmekten 
kaçınmışlardır. Boşandıktan sonra uğursuzluk, bela, utanç getireceğine 
inanılması, kadının geri baba ocağına döndüğünde kaba ve sert davranışlarla 
karşılaşmasına neden olmuştur. 

Konfüçyanist gelenekte çocuk, babanın ailesinin doğal üyesi olarak 
kabul edilmiştir. Çocuğu olan kadının boşandıktan sonra çocuğunun 
velayetini alması söz konusu değildir. Hatta çocuklarını bir daha ömür 
boyu görememe riski vardır. Yine Konfüçyüsçülükte erdemli kadının evde 
kalması veya ev hanımı olması gerektiği inancı topluma empoze edilmiştir. 
Toplumda kadınının erdemliliği evde kalması ile ilişkilendirilmiştir. 
Erdemli bir kadının yerinin evi olduğu inancının yaygın olduğu bir toplumda 
boşanan kadının, ev dışı işlerde çalışmasında ve geçimini sağlamasında 
güçlüklerle karşılaşması kaçınılmazdır. Dolayısıyla mutsuz evliliği olan 
kadınların, boşandıktan sonra kendilerini bekleyen toplumsal, ekonomik 
ve dini riskler nedeniyle boşanmayı tercih etmelerini engellemiştir. İşte 
Kofüçyanizmin boşanmayı uğursuzluk olarak tabulaştırması, boşanmış 
kadınların toplumsal olarak dışlanması, damgalanması, utanç verici 
olduğuna inanılması, Konfüçyanizmin yaygın olduğu toplumlarda 



104  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

boşanma olaylarının oldukça nadir gerçekleşmesine neden olmuştur. 
Örneğin, geleneksel Çin toplumunda boşanmanın, boşanan kişiye, 
ailesine ve içinde yaşadığı topluma uğursuzluk getireceğine inanıldığı için 
boşanmalarla nadiren karşılaşılmıştır(Battal ve Taşkın, 2021 s. 264-265). 
Kofüçyanizmin yaygın olduğu Vietnam’da da boşanma oranları çok düşük 
düzeyde kalmıştır. Çünkü Vietnam toplumunda Konfüçyüslüğün daha çok 
kalıcı evlilikleri ve aile birlikteliğini sürdürmeyi amaçlayan inançlarına 
yaygın olarak inanılmaktadır. Konfüçyüslüğün boşanmayı hoş görmeyen 
inançları, çitlerin boşanmadan kaçınmalarına neden olmuştur.

3.2.6. İslam’da Boşanma

Hinduizm, Budizm, Konfüçyanizm, Yahudilik ve Hıristiyanlık 
gibi İslam da bir kadın ve erkeğin evlendikten sonra boşanmasına izin 
vermesine rağmen hoş görmemiştir. Nitekim Hz. Muhammed’in, “Allah 
katında en sevilmeyen helal boşanmadır” ve “Evlenin ve boşanmayın. 
Çünkü boşanmadan dolayı Arş titrer”(Acluni, 2019, s. 63-64) şeklindeki 
buyrukları, evli çiftlere, boşanmayı, en son kullanabilecekleri olumsuz 
bir araç olarak sunmuştur.  Bu nedenle İslam, “eşlerin birbirlerinden 
nefret etmesi”, “şiddetli geçimsizlik”, “karılık ve kocalık görevlerini yerine 
getirememe”, “zina”, “delilik”, “bazı hastalıklar”, “kocanın kaybolması” 
ve “dinden dönme” şeklinde belirlenen boşanma koşulları çerçevesinde 
boşanmaya izin vermiştir. Bunlar dışında keyfi ve gerekçesiz boşanmayı 
yasaklamıştır. Hatta, sevgisizlik nedeniyle boşanmaya da izin vermemiştir. 
Eşini sevmeme boşanma gerekçesi olarak kabul edilmemiştir.

İslam, mümkün olduğunca aile birliğini korumayı ve evliliği 
sürdürmeyi amaçlamıştır. “Eğer karı-kocanın aralarının açılmasından 
korkarsanız, erkeğin ailesinden bir hakem ve kadının ailesinden bir hakem 
gönderin. Bunlar barıştırmak isterlerse Allah aralarını bulur; şüphesiz Allah 
her şeyi bilen, her şeyden haberdar olandır”(Nisa, 4:30) şeklindeki ayet ile 
Kur’an, eşler arasındaki anlaşmazlıkların ve geçimsizliklerin boşanma 
ile sonuçlanmadan önce, erkek ve kadının ailelerinden birer kişinin ara 
bulucu olmasını ve onların sorunlarının çözülmesine yardımcı olmalarını 
Müslümanlara öğütlemiştir. Tarafların aileleri içinden seçilen iki ara 
bulucu tarafından kadın ve erkek arasındaki anlaşmazlığın giderilmesi 
ve onların barıştırılması önerilmiştir. Onların bu girişiminden sonuç 
alınamadığı durumlarda boşanmanın iki şahit huzurunda (Talak, 65: 2) 
gerçekleşmesine onay vermiştir.  

Evliliğin sürdürülebilirliğini destekleyen ve boşanmayı kısıtlayan bu 
inançlar yanında Kuran’da boşanmayı düzenleyen kurallara yer verilmiştir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 105

“Eğer eşler birbirinden ayrılırsa Allah, bol nimetinden her birini 
zenginleştirir (diğerine muhtaç olmaktan kurtarır”(Nisa, 4:130).

“Ey peygamber! Kadınları boşamak istediğinizde onları iddetlerini 
dikkate alarak (temizlik halinde) boşayın ve iddeti sayın....(Talak, 65: 1) 
boşanan kadınlar iddetlerinin sonuna varınca (üç ay bekleyince) onları 
güzelce tutun, yahut onlardan güzelce ayrılın. İçinizden iki âdil kimseyi 
şahit tutun. Şahitliği Allah için dosdoğru yapın...(Talak, 65: 2) 

“…Boşanmış kadınlar kendi kendilerine üç ay hali (hayız veya 
temizlik müddeti) beklerler. Eğer Allah’a ve ahiret gününe inanıyorlarsa, 
Allah’ın kendi rahimlerinde yarattığını gizlemeleri onlara helal olmaz. 
Kocaları bu süre içinde barışmak isterlerse, onları geri almağa daha çok 
hak sahibidirler..(Bakara, 2:228).

Bu ayetlerden de anlaşılacağı üzere diğer evrensel dinlerde olduğu 
gibi, İslam da boşanma hakkını genellikle erkeklere vermiş ve boşanmayı 
dini bir kurum olarak düzenlemiştir. Buna göre boşanma erkeğin karısına 
“boş ol” demesiyle gerçeklemiş sayılmaktadır. Bu düzenleme Yahudilik ve 
Hıristiyanlıktan İslam’ın boşanma anlayışını ayıran en önemli niteliktir. 
Müslüman toplumda evli çiftlerin evliliklerini sonlandırmak için 
mahkemeye veya müftülüğe gitmelerine gerek görülmemiştir. Erkeğin eşine 
boşadığını söylemesi yeterli sayılmıştır. Bu norm esasen boşanan çiftlerin 
tekrar geri evlenmelerini dini olarak meşru kabul edilmesinde önemli 
bir işlev görmüştür. Çünkü Yahudilik ve Hıristiyanlıkta boşanma bir kez 
gerçekleşti mi bunun geri dönüşü söz konusu değildir. Erkeğin eşine üç kez 
“boş ol” demesiyle boşanmanın dini açıdan gerçekleştiğine inanılmasına 
rağmen İslam dünyasında boşanma mahkeme kararı ile gerçekleşmektedir.

“..(Dönüş yapılabilecek) boşama iki defadır. Sonrası, ya iyilikle 
geçinmek, ya da güzellikle bırakmaktır…”(Bakara, 2: 229) şeklindeki 
ayette belirtildiği gibi İslam kültüründe bir erkeğin eşini iki defa boşasa 
da dini inançlara göre onunla tekrar evlenmesi kabul edilmiştir. Fakat, 
İslam, erkeğin eşini üçüncü kez boşamasıyla veya mahkeme kararıyla 
boşanmanın gerçekleşmesiyle boşanan çiftlerin tekrar birbirleriyle 
evlenmeleri oldukça zorlaştırılmıştır. Nitekim bu durum Kuran’da “… Eğer 
erkek karısını (üçüncü defa) boşarsa, kadın, onun dışında bir başka kocayla 
nikahlanmadıkça ona helal olmaz. (Bu koca da) onu boşadığı takdirde 
onlar (kadın ile ilk kocası) Allah’ın koyduğu ölçüleri gözetebileceklerine 
inanıyorlarsa tekrar birbirlerine dönüp evlenmelerinde bir günah yoktur. 
İşte bunlar Allah’ın, anlayan bir toplum için açıkladığı ölçüleridir”(Bakara, 
2: 230) şeklindeki ayet ile normlaştırılmıştır. Bu norma göre boşanan bir 
erkekle kadının tekrar evlenmesi ancak kadının bir başkası ile evlenmesi, 
daha sonra o kişiden ayrılması şartına bağlanmıştır. Boşanan kadının eski 



106  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

kocasıyla tekrar evlenebilmesi için bir başkası ile evlenmesi kuralı, esasen 
boşanma eylemini güçleştiren ve cezalandıran bir dini kural olarak ihdas 
edilmiştir. 

Müslüman toplumlarda boşanma olgusunu düzenleyen dini inançlara 
toplumsal yaşamda güçlü ve yaygın olarak bağlılık gösterilmesi nedeniyle 
boşanma oranları düşük kalmıştır. 1000 kişilik nüfusa düşün boşanma 
oranı Dünya Nüfus Raporu 2025 verilerine göre Özbekistan’da 1.4, 
Kuveyt’te 1.6, Kırgızistan 1.8’dir(WPR, 2025). 2022 yılında bazı İslam 
ülkelerinden elde edilen istatistiklere göre boşanma oranları, Libya, 0.2, 
Tunus 1.2, Cezayir 1.6, Endonezya 1.6 ve Malezya 1.8 (divorce.com) olarak 
tespit edilmiştir. Türkiye dahil Müslüman ülkelerde yapılan araştırmalar 
da boşanma oranlarının daha düşük olduğunu göstermektedir(Çoşkun ve 
Sarlak, 2020, s. 2). Bu ülkelerde boşanma oranlarının düşük kalmasında 
sosyal ve ekonomik değişimlere karşı direnen boşanmayı engelleyici dini ve 
geleneksel sistemin hakim bir rolü vardır. 

3.3. Türkiye’de Boşanma ve Din

Boşanma, Türk toplumsal yapısının geçmişten günümüze süregelen 
unsurlarından birisidir. Toplumsal hayatta dinin ve geleneğin çok etkin 
olduğu devirlerde boşanma nadiren karşılaşılan bir olgu olmuştur. Yine 
de Osmanlı döneminde boşanma “dini” ve “resmi” olmak üzere iki yolla 
gerçeklemiştir. Birincisi, erkeğin kadına sözlü olarak üç kez “boş ol” 
demesiyle dini ve toplumsal olarak eşlerin boşandığına inanılmıştır. 
Erkeğin eşini sözlü olarak boşamasını kamu otoritesi tanımamıştır. Bu 
tip boşamanın kamu tarafından meşru kabul edilebilmesi için resmi 
olarak mahkemelerde şeriat kurallarına göre kadılar tarafından çiftlerin 
boşanması zorunlu tutulmuştur. Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla 
birlikte, İslam hukuku çerçevesindeki boşanma uygulaması, 1926’da 
yürürlüğe giren Medeni Kanun ile değiştirilmiştir. 1988 yılında, karşılıklı 
rıza ile boşanmaya izin veren yasasının  1988’de yürürlüğe girmesiyle 
boşanma yasal olarak daha da kolaylaşmıştır(Kavas ve Gündüz-Hoşgör, 
2010, s.107).

Türkiye’de din, boşanma olgusunun düşük kalmasında en etkili 
faktörlerden birisidir. Türk kültüründe zina ve boşanma cezası ağır olan 
suçlar arasında yer almıştır(Eröz, 1991, s 245). Yine de Türkiye’de boşanma 
oranlarının 1990’lardan itibaren önemli ölçüde artmaya başlaması, 
boşanmayı kısıtlayan veya engelleyen dini inanç sistemlerinin yavaş yavaş 
değişime uğradığını gösterdiğini ileri sürmek çok abartılı bir yaklaşım 
olur. Çünkü Türkiye’de boşanma oranları, bazı Batı ülkelerine göre daha 
düşüktür(Yurtkuran Demirkıran vd. 2009, s. 5). 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 107

Türkiye’de Boşanmanın yapısal özelliklerini, boşanmış kadın ile ilgili 
damgalama ve dışlama kültürü, kadının ekonomik bağımsızlığının olmayışı, 
imam nikahlı evlilikler, kırsal dini yapı,  ekonomik gelişmişlik düzeyi 
(Arıkan, 1992), boşanmanın dinen hoş görülmemesi, aile büyüklerinin 
eşler arasındaki sorunların çözümünde aracılık rolü, “bir yastıkta kocayın”, 
“kol kırılır yen içinde kalır”, “ocağın sönmesin tütsün” ve “gelinliğinle 
çıkarsın, kefeninle dönersin”, “bekara karı boşamak kolaydır” vb gibi 
deyimlerin kodladığı toplumsal, dini ve geleneksel sistemler belirlemiştir. 
Toplum arasında dilden dile aktarılan bu dini sözlü kültür ürünleri, güçlü 
aile bağlarının, evliliklerin sürekliliğinin toplumsal olarak yapılaşmasını 
ve boşanmayı engelleyici normları sağlamıştır.  Bütün bu faktörlerin Türk 
toplumsal yapısında boşanma olgusunu etkilediği anlaşılmaktadır.

Türk toplumunda ise başkası ile evlenmiş, boşanmış bir kadın ile 
evlenenleri damgalayıcı önyargılar, yaygın ve etkindir. Boşanan çiftlerin 
tekrar birbirleriyle evlenmelerine uygulanan bu sert cezalandırma sistemi, 
bu tip evlilik kurumunun işlevsiz kalmasına neden olmuştur. Toplumsal 
yapıda, boşanan çiftlerin yeniden birbirleriyle evliliğin işlevsiz kalması 
nedeniyle evlilik kurumunun bu alt parçasının bozulmasının toplumsal 
sistem üzerindeki olumsuz etkilerini gidermek ve toplumsal ihtiyacı 
karşılamak üzere tampon bir mekanizma olarak “hülle evliliği” kurumu 
üretilmiştir. Hülle evliliği kurumu, boşanan çiftlerin yeniden birbirleriyle 
evlenmesini meşrulaştırma ve normalleştirme işlevi görmüştür. Hülle 
evliliği, boşanan çiftlerin tekrar birbirleriyle evlenebilmesi için kadının başka 
bir erkekle evlenmesi ve daha sonra boşanması şeklinde uygulanan oldukça 
sert toplumsal cezayı yumuşatmış ve katlanılabilir hale dönüştürülmüştür. 
Çünkü boşanan kadının başka bir erkekle evlenmesi ve sonra o kadınla 
tekrar evlenmek, namussuzluk ve şerefsizlik gibi etiketlemelerin kişilik ve 
toplum yapısı üzerindeki etkisi, toplum tarafından üretilen hülle evliliği 
tampon mekanizması ile işlevsiz kılınmıştır. Bu sayede boşanan kadının 
kocasıyla tekrar evliliğinin toplumda göreceği işlevi hülle evliliği yerine 
getirmeye başlamıştır.  

Yine de hülle kültürü boşanmış çiftler hakkında olumsuz önyargı ve 
etiketlerden tam olarak arındırma konusunda yeterince işlevini yerine 
getirememiştir. Bu nedenle boşanmış çiftlerin hülle yoluna başvurmaları 
marjinal bir eylem tipi olarak kalmıştır. Bunun yerine boşanmış çiftlere 
uygulanan toplumsal baskı, cezalandırma ve dini yaptırımlar nedeniyle 
evliliği sürdürme tercih edilmiştir. İşte Türkiye’de boşanma olgusunu 
düzenleyen dini inanç ve değerler sisteminin toplum arasında yaygın ve 
etkin olması nedeniyle boşanma hızı daha düşük kalmıştır. Özellikle bu 
inançların daha güçlü olduğu kırsal bölgelerde boşanma çok daha düşük 
gerçekleşmektedir. Türkiye’de boşanan çiftlerin tekrar evlenmesini 



108  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

engelleyen dini kuralların gevşemesine ve hukuksal olarak bu dini 
engellerin kaldırılmasına, kırsal kesimlerden şehirlere göç edenler arasında 
bu tür inançların güç kaybetmesine bağlı olarak boşanma oranları da 
artmaya başlamıştır. 

Türkiye’de boşanmayı düzenleyen dini, toplumsal ve geleneksel 
inançlar, değerler ve kurumsal sistemler zaman içinde önemli değişimler 
göstermiştir. Türk toplumsal yapısında boşanmayı kısıtlayan inanç 
ve uygulamalar etkisini yitirmeye başlamış ve bu yüzden boşanmalar 
kolaylaşmıştır. Eğer kadının nikah şartı olarak boşanma hakkı talep 
etmediyse boşanma hakkını sadece erkeğe tanıyan dini kural, resmi hukuk 
sisteminde kadına da boşanma hakkı verilerek ortadan kaldırılmıştır. 
Böylelikle kadınlar da boşanmak üzere mahkemelere başvuru hakkı elde 
etmişlerdir. 

Bununla birlikte İslam’da boşanmış kadına, mehir olarak verilenler ve 
takılar dışında ekonomik teminat verilmemiştir. Kocalarıyla sorun yaşayan 
kadınların, sorunlu evliliklerinden kurtulmak için evlenirken aldıkları 
mehir karşılığında boşanmayı tercih ettikleri gözlenmiştir(Erten, 2018b). 
Bununla birlikte çoğu zaman, mehir ve takı da kadının ekonomik olarak 
bağımsızlık ve özgürlük kazanması için yeterli ödemeler değildir(Erten, 
2014, s.396-397). Oysa Türkiye’de boşanan kadına bağlanan ömür boyu 
nafaka ve hatta tazminatlar, kadının kocasına ve ailesine bağımlılığını 
azaltmıştır. Dolayısıyla aslında kadının ekonomik bağımsızlığı olmasa 
bile boşanmış kadına tanınan bu ekonomik avantajlar nedeniyle evlilikleri 
sürdürmek yerine boşanmayı seçmesine neden olmaktadır. 

Toplumda erkeğin üç kere eşini boşamasıyla boşanmanın gerçekleştiği 
inancı süreklilik arzetse de bu inancın resmi hukukta bir karşılığı 
bulunmamakta ve bu normun ve bağlayıcılığını yitirmeye başladığı 
görülmektedir. Yine boşanan çiftlerin yeniden evlenmelerini düzenleyen 
dini inanç ve uygulamalar da Hukuk tarafından ortadan kaldırılmıştır. 
Böylelikle boşanan çiftlerin tekrar evlenmesi önünde Hukukî olarak 
hiçbir engel kalmamıştır. Boşanan çiftlerin yeniden evliliği ile ilgili dini 
düzenlemeler ve hülle evliliği işlevsiz kalmıştır. Toplumsal sistemi oluşturan 
alt parçaların kimileri, işlevsiz kalabilir, kimileri gizli işlev ve kimileri de 
bozuk işlevler görebilir(Merton, 1968, s. 105-106). Buna göre toplumsal 
sistemin bir alt parçası olan dini yapının alt parçalarından bazıları da hem 
dini hem de toplumsal sistemle uyum sağlayamayabilir. Dini sistemin alt 
parçalarından bazıları, kimi zaman toplumsal sistemin uyum, denge ve 
düzenini sağlama, kimi zaman da toplumsal sistemin düzen ve dengesini 
bozucu işlevi görürken, kimi zaman da toplumsal sistemde işlevsiz 
kalır(Akgün ve Karaşahin, 2025, s. 2879.  



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 109

Türkiye’de dini olarak boşanmayı kısıtlayan sistemlerin Hukukî olarak 
yaptırım ve bağlayıcılık gücünü kaybetmesiyle boşanmalar kolaylaşmıştır.  
Boşanma ve boşananların yeniden evliliği ile ilgili hukukî düzenlemeler, 
zamanla dinin evlilikle ilgili geleneksel rol ve işlevlerinde kayıplar yaşamasına 
neden olmuştur.  Zira din, boşanma ile ilgili bu tür kurumsal işlevlerini resmi 
hukuk ve adalet sistemine terk etmiştir. Bu yüzden her ne kadar boşanma 
ile ilgili inançlar, toplumsal yaşamda varlığını korusa da dinin boşanma 
olgusu üzerindeki denetim, kontrol ve otoritesinin, Türkiye’de resmi olarak 
bir karşılığı kalmamıştır. Artık din, boşanma üzerindeki otorite ve denetim 
işlevini pozitif hukuka ve mahkemelere bırakmıştır. Fakat dinin boşanma ile 
ilgili rol işlev kaybı ona yeni rol ve işlevler kazandırmıştır. Boşanma ile ilgili 
dini yapı, resmi hukuk sistemine uyum sağlamıştır. Böylelikle boşanmayı 
düzenleyen hukuksal mevzuat ve boşanmayı gerçekleştiren mahkeme 
kararları İslamîleştirilmiştir. Din, boşanma hukukunu istila etmiştir. 

Boşanmayı kolaylaştıran hukuk sistemi yanında Türk toplumunda 
boşanmayı damgalayıcı ve etiketleyici bir olgu olarak tabulaştıran dini ve 
geleneksel inançlar da değişime uğramaya başlamıştır. Bu yüzden boşanmanın 
toplumsal kabulü yaygınlaşmış, normalleşmiş ve sıradanlaşmıştır. Boşanmayı 
kısıtlayan ve damlayan sözlü kültürel yapıda nesilden nesile formülleştirilerek 
aktarılan, “gelinliğinle çıkarsın kefeninle dönersin” deyiminin şifrelediği 
dini ve geleneksel yapı, işlev kaybı yaşamaya başlamıştır. Nitekim Türkiye’de 
aile, boşanmış kızlarına sahip çıkmaya, onları korumaya ve bakmaya 
yönelik kültürel bir yapı değişikliğine uğramıştır. Böylece artık ailede 
kızlarının aldıkları kararları kabul etme ve onu destekleme eğilimi yaygınlık 
kazanmıştır.  Bundan dolayı, kadınları evliliği sürdürmeye zorlayan inançlar 
zayıflamıştır. Hatta günümüzde erkek ve kız tarafının çiftleri boşanmaya 
teşvik etme kültürü geliştiğine şahit olunmaktadır. 

Toplumsal sistemde boşanmış çiftlerin evlenmesi ile ilgili tabular da 
yıkılmaya yüz tutmuştur. Nitekim, boşanmış bir kadınla evlenmeyi, hoş 
görmeyen geleneksel dini ve kültürel yapı, önemli ölçüde dönüşmüştür. 
Çünkü boşanmış bir kadınla evlenmek artık namus ve şeref kültürünün 
damgalayıcı bir ölçütü olmaktan çıkmış, bu tür evlilikler, dini olarak normal 
ve hoş görülmeye başlanmıştır. Bu tür dini ve kültürel damga unsurlarının 
etkisini yitirmeye başlamasıyla birlikte günümüzde boşanmalardan sonra 
yeniden evlilikler hızlanmış ve kolaylaşmıştır. Bu nedenle Türkiye’de dini 
hoşgörü ve özgülüklerin bireysel ve toplumsal düzeyde daha da güçlenmeye 
başlaması, boşanmaların dini ve toplumsal olarak kabulünün yaygınlaşması, 
boşanmalarda artışa neden olmuştur.  

Aile bağlarının zayıflaması, aile içi ilişkilerde çatışma ve 
anlaşmazlıkların artması da boşanmalarda etkin rol oynamaktadır. 
Özellikle kökleri ezeli geçmişe kadar uzanan ve günümüzde de etkisini 



110  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

sürdürmeye devam eden gelin kaynana anlaşmazlıkları ülkemizdeki 
boşanma olaylarında rol oynayan faktörlerden bir diğeridir. 

Türkiye’de aile yapısını destekleyen temel toplumsal ve dini değerlerin 
yavaş yavaş çözülmeye başlaması, şehirlileşmenin artması, ulaşım ve iletişim 
araçlarının yaygınlaşması, tüketim tutkusu, cinsiyet rol farklılaşmalarında 
yaşanan değişimler, stres, tahammülsüzlük, yoksulluk, geçimsizlik, kadının 
ekonomik bağımsızlık kazanmaya başlaması, dini ve ahlakî çözülme vb gibi 
faktörlere bağlı olarak boşanma hızı artmıştır(Başkaya ve Ünal, 2017, 351) 

Boşama hızını etkileyen bu faktörlere, toplumsal ve ekonomik 
gelişmelerle birlikte toplumsal karmaşıklığın ve gelişmenin hızlanması 
da eklenmektedir(Yıldırım, 2004). Çünkü sosyal ve ekonomik gelişmelere 
paralel olarak aile yapısında önemli değişimler meydana gelmektedir. 
Örneğin artan şehirlileşme ve endüstrileşme, geleneksel geniş aileden 
çekirdek aile tipine doğru geçişi, çekirdek ailenin anne-baba ve çocukların 
bakımı, ekonomik ve toplumsal sorunlarla tek başına kalması, anne, baba 
ve akraba desteğinden çekirdek ailelerin yoksun kalması, eşler arası eşitlik 
kültürünün yaygınlaşması, kadının ekonomik bağımsızlık kazanmaya 
başlaması, ekonomik refahın artması, aileyi ve evlilikleri koruyan toplumsal 
ve dini değerler sisteminin zayıflamaya başlaması ve boşanma olgusu ile ilgili 
damgalanma kültürünün gevşemesi, boşanmaların eskiye göre toplumsal 
olarak daha kabul edilebilir olması, boşanma hızının artmasında etkili olan 
bazı faktörler arasında sayılabilir. Boşanmayı artıran bu faktörlerin yanı 
sıra boşanmayı kısıtlayan geleneksel, dini ve hukuksal yapının boşanmayı 
kolaylaştıracak şekilde değişime uğraması, evlilik yaşı, evlilik süresi, mutluluk, 
sevgi, aşk arayışı, evliliğin ödüllendirici ve doyum sağlayan bir kurum haline 
dönüştürme arzusu, sosyal ve ekonomik durum, eğitim durumu, bölgesel, 
toplumsal ve kültürel farklılıklar da boşanma olgusunu belirleyen etmenler 
arasında gösterilmektedir(Eyce, 2002, s. 86-87). 

Aile bütünlüğü ve birlikteliğini korumayı amaçlayan dini ve 
geleneksel inançların zamanla değişime uğraması sonucunda aile içinde 
eşlerin uyumsuzluğu artmıştır. Aile yapısında meydana gelen eşler 
arasındaki uyum ile ilgili değişimler, aile içinde bireyin rol, beklenti ve 
sorumluluklarının dönüşmesine yol açmıştır. Türk aile yapısında ortaya 
çıkan eşlerin bencil ve egoist eğilimi boşanma hızının artmasında bir 
başka etmen olarak gösterilebilir. Günümüz toplumsal yapısında çiftlerin 
artan benlik algısı, evlilik ve aileden, ödül ve doyum beklentilerinin çok 
yükseldiği kurumlara dönüştürmüştür. Her iki tarafın veya birinin 
evlilikten beklentilerinin karşılanmaması durumunda evlilik boşanma ile 
son bulabilmektedir(Günindi Ersöz, 2011, s. 260). Çiftlerin beklentilerindeki 
artışa paralel olarak evliliklerde eşlerin yaşadıkları bireysel ve toplumsal 
tatminsizlikler ve eşler arası ilişkilerin çok çabuk tüketilmesi de boşanmalara 
neden olabilmektedir(Zencirkıran, 2016, s. 168).



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 111

Aile içinde bireyselleşmenin artmaya başlaması, bireysel menfaat, 
talep ve egoizme dayalı aile içi ilişkileri, dini ve geleneksel aile değerlerini 
dönüştürmüştür. Bu nedenle eşlerin artan talep ve isteklerini karşılanmakta 
zorlanan çiftler arasında boşanmalar olabilmektedir (Beck ve Beck-
Gernsheim, 2014, s. 56). Bencillik, fedakarlıktan kaçınma, eşine değer 
vermeme, eşine yeterli zaman ayırmama, kendi isteklerini dayatma, 
eşin isteklerini önemsememe, sorun yaşayan eşe karşı alttan almama, 
tahammülsüz olma (Tarhanacı, 2017, s. 114), ben duygusunu, biz duygusuna 
dönüştürememe, tolerans göstermeme(Kaya ve Tan Eren, 2020, s. 720), eşlerin 
birbirlerini değiştirmeye çalışmaları (Kaya, 2016, s. 425), eşler arasındaki 
karakter uyumsuzlukları(Oğurtan, 2011, s. 20), çiftler arasında yaşanan 
ihmalkarlıklar, psikolojik sorunlar, stres(Kaya ve Tan Eren, 2020, s. 720), kilo 
veya zayıf olma(Oğurtan, 2011, s. 28-29), kıskançlık(Kaya, 2016, 426-427),  
gibi psikolojik faktörlere bağlı olarak da boşanmalar gerçekleşebilmektedir.

Boşanma, dini, toplumsal, ekonomik ve duygusal olarak birey 
üzerinde ciddi olumsuz etkiler bırakır. Bu açıdan, boşanma olgusu 
oldukça karmaşık bir yaşam geçiş sürecidir ve etkileri yaşam boyu devam 
edebilir. Boşananların, duygusal olarak, korku, öfke, üzüntü, suçluluk 
ve depresyon, boşluk, reddedilme, değersizlik ve yalnızlık hissettikleri 
görülmüştür. Boşanmış kişilerin, uzun bir boşanma döneminden sonra 
bile, evli, hiç evlenmemiş ve yeniden evlenmiş olanlara göre daha fazla 
psikolojik sorunlarla karşılaştıkları tespit edilmiştir. Toplumsal olarak ise 
boşanmanın, sosyal çevre ve ağın küçülmesine, sosyal statü ve rollerde 
önemli değişikliklere neden olmuştur(Yılmaz ve Fişiloğlu, 2006, s. 
150). Ayrıca, çiftlerin bağlanma türleri, duygusal yapıları ve başa çıkma 
mekanizmaları gibi zihinsel durumlarla ilgili değişkenler de boşanma 
sürecini etkilemektedir(Cohen & Finzi-Dottan, 2012).

Bu psikolojik ve sosyolojik faktörlerin yanı sıra uyuşturucu, alkol 
kullanımı ve kumar oyna gibi kötü alışkanlıklar da boşanmalarla sonuçlana 
bilmektedir(Clarke-Steward ve Brentano, 2006, s. 49). Goode (1956, s. 123), 
katılımcıların boşanma nedenleri ile ilgili verdikleri cevaplardan hareketle 
alkol kullanmayı ve kumar oynamayı boşanmayı belirleyen nedenler 
arasında tespit etmiştir. Daha sonra Levinger (1966, s. 804-805)’de  alkol 
kullanmayı boşanma nedenleri arasında göstermiştir. 

Türkiye’de yapılan araştırmalarda da alkol kullanımı ve kumar 
oynama gibi kötü alışkanlıkların boşanmalara neden olduğu bulgusu 
elde edilmiştir(Çavlin, 2014, s. 205). Nitekim Arıkan (1992), erkeklere 
göre kadınların daha yüksek oranda (%48), içki ve kumar gibi kötü 
alışkanlıklara sahip eşleri, evliliklerde geçimsizlik ve boşanma nedeni 
olarak gördükleri sonucuna ulaşmıştır. Türkiye aile yapısı üzerine 2006 
yılında yapılan bir araştırmada kadınların %11’inin, erkeklerin ise %3’ünün 



112  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

içki ve kumarı en önemli boşanma nedeni olarak belirttiği tespit edilmiştir. 
2011 yılında yapılan bir başka araştırmada “erkeğin içki, kumar gibi kötü 
alışkanlıklarının olmasını” tek başına boşanma nedeni görenlerin oranı 
%87.7,  “kadının içki, kumar gibi kötü alışkanlıklarının olmasını” boşanma 
nedeni olduğunu kabul edenlerin oranı ise %84.9’dur(Çavlin, 2014, s. 206). 
2018 yılında bir başka araştırmada kadınların %31.7’si ve erkeklerin 10.7’si 
kötü alışkanlıkları boşanma nedeni olarak dile getirmişlerdir (Aktaş Akoğlu 
ve Küçükkaragöz, 2018, s. 158). İçki, kumar gibi kötü alışkanlıklar yanında 
hem kadının  (%87.9) hem de erkeğin (%88.4) hırsızlık, dolandırıcılık, 
gasp ve taciz gibi yüz kızartıcı suçları işlemiş olması çok büyük oranda tek 
başına boşanma nedeni kabul edildiği belirlenmiştir(Çavlin, 2014, s. 206). 
Bu oldukça yüksek oranlar, Türk toplumsal yapısında boşanma olgusunu 
şekillendiren en önemli faktörlerin, içki ve kumar gibi kötü alışkanlıklar 
ile hırsızlık, dolandırıcılık, gasp ve taciz gibi yüz kızartıcı suçlar olduğunu 
göstermektedir.

Diğer taraftan ailede bireyselleşme kadın ve erkeğin özgürleşmesine 
yol açmıştır. Eşlerin özgür hareket etmelerini yasaklayan ve kısıtlayan dini 
ve geleneksel inançlar zaman içinde dönüşerek daha esnek hale gelmiştir. 
Özellikle kadının özgürlüğünü yasaklayan dini ve geleneksel inançlarda 
önemli ölçüde değişim meydana gelmiştir. Artık özgürlük talepleri dini 
inançlar karşısında daha fazla güç kazanmaya başlamıştır. Esasen evli 
çiftlerin özgürlük eğilimlerinin artmasında İslam’ın varolan hoşgörü ve 
özgülük ile ilgili inançlarının günümüzde daha fazla ilgi görmesi etkin rol 
oynamıştır. Zaten İslam’ın özünde varolan evliliklerde kadın özgürlüğünü 
destekleyen inançların daha sonra ki devirlerde gelen toplumlar tarafından 
kadının aleyhine olacak şekilde kadın özgürlüğünü yasaklayan bir 
tabuya dönüştürüldüğü savunulmuştur. Dolayısıyla günümüz Türk aile 
yapısında kadının özgürleşmesi İslam’dan kaynağını almıştır. İslam 
kadının özgürleşmesine neden olmuştur. İslam’ın neden olduğu kadının 
özgürleşmesi sonucunda kadın ve erkek eşitliği temelinde bir aile yapısı 
güçlenmeye başlamıştır. 

Geçmişte geleneksel olarak, eşler arasında sevgi ve aşk gibi ayıp sayılan 
ve yasaklanan duygusal tutum ve davranışlar da değişime uğramıştır. 
Böylelikle evlenmelerde ve evlenen eşler arasında romantik sevgi ve aşk 
faktörü daha önemli hale gelmiştir. Eşler arasında karşılıklı aşk, sevgi ve 
saygı temelli karşılıklı duygusallığın, çekiciliğin ve uyumun esas alındığı 
bir aile formu ortaya çıkmıştır. Toplumsal olarak romantik sevgi ve aşk, 
evliliğin doğal parçası ve hatta en önemli kriteri haline gelmiştir. Fakat 
evlendikten sonra çok yüksek tutulan romantik aşk ve sevgi beklentilerini 
ve bireysel doyumu, çiftlerden birinin veya her ikisinin karşılayamaması, 
boşanmaların artmasında en önemli etkenlerden olmuştur(Giddens, 2012, 
s. 253). Kadının erkeğe itaati ve bağımlılığı inançları yerini, karşılıklı 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 113

eşitlik ve bağlılık anlayışına bırakmaya başlamıştır. Eşitlik, sevgi, ilgi, 
paylaşma, saygı, özgürlük ve karşılıklılık vb gibi evliliğe yüklenen anlamlar 
sonucunda geleneksel evlilik yapısı değişme uğramıştır. Bu evliliğin yapısal 
parçalarının evliliklerde yeterli işlev görmemesi veya eşlerin bunlarla ilgili 
beklentilerinin karşılanmaması boşanmalara neden olmuştur

Ekonomik olarak eşlerine bağımlılıkları olmayan kadınlar arasında, 
sorunlu evliliği devam ettirme zorunluluğu azaltmıştır. Bu tip kadınlar 
arasında sorunlu evliliğe katlanma ve dayanma gücünü kaybedenlerin 
sayısı her geçen gün artmaktadır. Bu nedenle onlar için sorunlu evliliği 
sürdürmektense boşanarak ayrı bir yuva ve düzen kurmak daha cazip 
ve kolay hale gelmiştir(Giddens vd., 2018, s. 404-405). Günümüzde artık 
evliliğin mülkiyet ve statü aktarımı işlevini yerine getiren bir kurum olarak 
görme ve değerlendirme eğilimi önemini kaybetmeye başlamıştır. Giderek 
evlilik eskisine nazaran ekonomik bir ortaklık, mülkiyet aktarımı ve statü 
göstergesi anlamını yitirmektedir.  Bu yüzden eskiye göre boşanma daha 
kolay hale gelmiştir(Lyngstad, 2004, s. 133).

Ayrıca kadının çalışmasını kısıtlayıcı veya yasaklayıcı toplumsal ve dini 
inançlar, önemli ölçüde onun aktif olarak çalışmasını motive edecek şekilde 
dönüşmüştür. Din, modern yaşamda kadının çalışmasını sağlayan yapısal 
değişikliklere uyum göstermiştir. Böylelikle kadının çalışması önünde engel 
teşkil eden dini inançlar işlevsiz hale gelmeye başlamış, bu işlevsiz kalan 
inançların işlevini yerine getirecek ve modern toplumsal yaşamda kadının 
çalışmasını düzenleyen yapıya tutunmasını sağlayacak dini inançlar inşa edilmiş 
veya dinin sistemde tarihsel süreç içerisinde kadının ev dışı işlerde çalışmasını 
yapılaştıran geleneksel dini inançlardan işlevsiz kalanlar tekrar geri çağrılmıştır. 
Örneğin ticaretle uğraşan Hz. Hatice ve savaşa katılan Hz. Ayşe firgürleri, 
aslında İslam’ın özünde kadının çalışmasını öğütlediği, ancak sonraki erkek 
egemen yapının dinin bu özünü değiştirerek kadının çalışmasını engelleyici 
inançlar sistemini geliştirdiği savunulmuştur. Dolayıyla Hz. Peygamber ve dört 
halife dönemindeki İslam’ın özünde varolan kadının çalışması ile ilgili inançlar 
ve örnek temsiller yeniden keşfedilmiştir. Geri çağrılan dini inançlar, kadının 
çalışmasını destekleyen yapı ve formların, toplumsal yaşamda daha fazla ilgi 
görmesine ve yaygınlık kazanmasına neden olmuştur. Bu sayede kadının ev 
dışı işlerde çalışması ve işgücüne katılımı artmıştır. 

Çoğu ülkede kadınların çalışması, kariyer planlaması ve yoğun iş 
temposu da, boşanmaların artmasında rol oynamıştır(Benedek and Brown, 
1997, s. 2; Aydın ve Baran, 2010, s. 121; Zencirkıran, 2016, s. 168). İstihdam, 
eşlerin kocalarına olan ekonomik bağımlılığını azaltarak boşanma 
eğilimlerini artırmıştır. Bazı araştırmalar kadınların istihdamının 
boşanma düşüncelerini ve boşanma olasılığını(Booth, Johnson, White 
ve Edwards, 1985) artırdığını göstermiştir.  Eşin ev dışında çalışarak 



114  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

geçirdiği zamanın, evin idamesi için gerekli görevlerin yerine getirilmesini 
engellediği ve dolayısıyla boşanma olasılığını artırdığı savunulmuştur. 
Eşin çalışması ile boşanma olasılığı arasındaki ilişki, orta gelirli ailelerde 
ve eşin çalışmasını onaylamayan kocaların bulunduğu ailelerde daha güçlü 
bulunmuştur(Spitze ve South, 1985). Buna karşılık, kadının istihdamı ve 
ekonomik bağımsızlığı ile boşanma arasında mutlak bir ilişki söz konusu 
değildir. Bazı çalışan ve ekonomik bağımsızlık kazanan kadınların 
boşanma eğilimlerini düşürdüğü yönünde araştırma bulguları da söz 
konuşur(Amato, 1996, s. 630-631). Aynı şekilde mutsuz evliliklerin mutlaka 
boşanma ile sonuçlanacağı anlamına gelmez. Ekonomik bağımsızlığı 
olup mutsuz evliliği sürdürmelerde boşanmanın olumsuz sonuçlarından 
endişe etme, çocuklar için evliliği sürdürmeyi tercih etme vb gibi faktörler 
etkin rol oynar(Gigy ve Kelly, 1993, s. 173). Çocuksuz ailelerde boşanma 
oranları, çocuk sahibi olanlara göre daha yüksektir(Clarke-Steward ve 
Brentano, 2006, s. 50). Çocuk sahibi olma çiftlerin boşanma olasılıklarını 
düşürmektedir. Buna karşılık kısırlık veya çocuk sahibi olmaya yanaşmama 
da boşanmalara sebep olabilmektedir(Çakır, 2011, s. 238) 

Geçmişte çocukların varlığı evliliği sürdürmede etkin rol oynarken artık 
günümüzde çocuklar tek başına boşanmayı engelleyici bir faktör olmaktan 
yavaş yavaş çıkmaktadır (Aydın ve Baran, 2010, s. 121-122). Nitekim Benedek 
ve Brown (1997, s. 3) 1975 yılından sonra her yıl ABD’de beş yüz binden 
fazla çocuğun, anne babasının boşandığını ileri sürmüşlerdir. Onlara göre 
çocuğu olan çiftlerin boşanma hızı önceleri düşük iken 1970’lerden sonra 
hızla artmaya başlamıştır.  Türkiye’de Türkiye İstatistik Kurumu (TUİK) 
verilerine göre çocuk sayısı arttıkça boşanma hızı düşmesine rağmen 
çocuğu olduğu halde boşanan çiftlerin oranı sürekli artış göstermiştir. 

Tablo 5. 2010-2024 yılları arasında boşanan anne-baba velayeti verilen çocuk sayısı

Yıl Cinsiyet
Anne ve babanın velayetine verilen çocuk sayısı

1 2 3 4 5+

2010

Erkek 8.946  4.935 1.312 312 131

Kadın  31.431 13.627  2.931 665 269

Toplam 40.377 18.562 4.243 977 400

2024
 

Erkek 15.780 10.132 2. 834 596 140

Kadın 53.189 29.392 6. 798 1.247 284

Toplam 68.969 39.524 9.632 1.843 424

(TUİK, EBİ, 2024). 

Nitekim 2010 yılında bir çocuğu olan ve boşanan annelere 31.431, 
babalara, 8.946, çocuğun velayeti verilmiştir. 2024 yılına gelindiğinde 
anneler 53.189 ve babalar da 15.780 çocuğun velayetini almışlardır. 2010 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 115

yılında iki çocuklu boşanmış annelere 13.627, üç çocuklulara 2931, dört 
çocuklu olanlara 665, beş ve üzeri çocuğu olanlara ise 269 çocuğun velayeti 
verilmiştir. Aynı şekilde iki çocuklu baba, 4935, üç çocuklu 1312, dört 
çocuklu 312, beş ve üzeri çocuklu ise 131 çocuğun velayetine sahip olmuştur.  
2024 yılında iki çocuklu anne 53.189, iki çocuklu 29.312, üç çocuklu 69798, 
dört çocuklu 1247, beş ve üzeri çocuğu olanlar ise 284 çocuğun velayetini 
almıştır. 2024’de iki çocuk sahibi babaya 10.132, üç çocuğu olana 2834, 
dört çocuğu bulunana 596, beş ve üzeri çocuğu olana ise 140 çocuğun 
velayeti verilmiştir. Bütün bu veriler, çocuklu boşanan anne ve babaların 
sayılarının istikrarlı bir şekilde sürekli arttığını göstermektedir. Çocuk 
sayısına göre en fazla boşanmaların tek çocuklu daha sonra iki, üç, dört 
ve beş ve üzeri çocuk sahibi olanlara doğru gidildikçe boşanmaların 
düştüğü anlaşılmaktadır. Buna göre çocuk sayısının artması, boşanmaları 
engellemektedir. 

Din, toplum ve çocuk için mutsuz bir evliliğe katlanmayı güdüleyen 
dini ve geleneksel inançların yerini boşanmayı hoş gören ve kolaylaştıran 
dini ve toplumsal inançlara bırakmaya başlaması boşanma hızının 
artmasında etkin rol oynamıştır(Giddens, 2012, s. 157). Boşanmaya 
karşı hoşgörülü tutum sergileyen kişiler, dini ve muhafazakar tutum 
sergileyenlere kıyasla, mutsuz bir evlilikte kalma zorunluluğunu daha 
az hissedebilirler. Bu da dini ve geleneksel boşanma engellerini zayıflatır. 
Nitekim boşanmaya olumlu bakan kişilerin, olumsuz bakanlara göre 
evliliklerini sonlandırma olasılığının daha yüksek olduğunu ortaya koyan 
bazı araştırma bulguları vardır(Amato, 1996, s. 631). 

Dini inançların aile, evlilik ve boşanma boyutunda bireyi toplum ve 
aile karşısında pasifleştiren inançların, bireysel özgürlüğü destekleyen dini 
inançlara doğru değişimi yönünde güçlü bir akım vardır. Ailede, bireyin 
özgürlüğü ve mutluluğu üzerine inşa edilen dini ve toplumsal yönelimin 
gücü, evliliğin sürekliliğini sağlamayı amaçlayan dini ve geleneksel tabu 
ve sınırları zorlamaya ve yıkmaya başlamıştır. Bu nedenle evlilik anlayışı, 
mutlu bir evlilik kurma ve mutlu olma yönünde değişime uğramıştır. Zira 
evrensel olarak evliliğin mutluluk, sevgi ve ilgi sağlayıcı bir kurum haline 
dönüştürme kararlılığında bir artış söz konusudur(Yörükoğlu, 2000, 
s. 104). Sevgi, ilgi ve mutluluk doyumu işlevini görmeyen evliliklerin, 
kadın ve erkekleri, evliliğin sürdürülmesini ve mutsuzluğa katlanılmasını 
öğütleyen dini emir ve kuralları sorgulamaya yöneltmiştir. Artık eşlerin 
birbirlerinden soğumaları ve birbirlerini sevmemeye başlamaları 
boşanma nedeni olarak yeterli kabul edilmiştir(Benedek ve Brown 1997, 
s. 3). Böylelikle evli çiftlerin sevgi, mutluluk, hoşuna gitme ve özgürlük 
gibi değerler sistemini giderek önemsemeye başlaması, boşanmanın 
toplumsal kontrol ve kabul ile ilgili dini ve geleneksel düzenlemelerini de 



116  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

önemli ölçüde dönüştürmüştür. Bu durum, toplumsal ve dini otoritenin 
boşanma üzerindeki belirleyici yetki ve rolünü zayıflarken, evli kadın ve 
erkeğin yetki ve rolü ise güçlenmiştir. Dolayısıyla bireysel vicdanlarında 
çiftlerin aldıkları boşanma kararını destekleme, saygı duyma ve onaylama 
şeklinde dini ve toplumsal bir yönelim gelişmiştir.     

Boşanma ile ilgili dini ve kültürel yapı, toplumdan topluma bazı 
farklılıklar gösterse de hem küresel hem de ulusal düzeyde genel 
olarak evlenmelerin azalmasına karşılık boşanmaların arttığına şahit 
olunmaktadır. Nitekim Giddens (2012, s. 157)’a göre ABD’de her iki 
evlilikten biri boşanma ile sonuçlanmaktadır. 

Sosyal refah düzeyinin daha gelişmiş olduğu toplumlarda boşanma 
oranları daha yüksek iken nispeten daha az gelişmiş, Asya ve Latin Amerika 
ülkelerinde boşanma oranları daha düşük seyretmektedir. Örneğin, 
ABD’de 2019 ve 2020 için kaba boşanma hızı sırasıyla binde 2,7 ve binde 
2,3 iken, Malezya, Japonya ve Güney Kore’de bu rakam binde 1,6’ya kadar 
gerilemektedir(WPR, 2023). Bu verilere göre sosyal ve ekonomik gelişmişlik 
düzeyle boşanma arasında en azından her kültür ve toplum açısından 
doğrusal bir ilişki yoktur. Çünkü Malezya, Güney Kore ve Japonya gibi 
Asya kaplanları olarak anılan gelişmiş ekonomilerde boşanma oranlarının 
düşük kalması, ekonomik durum ile boşanma arasında kurulan hipotezi 
doğrulamamaktadır. Sosyal ve ekonomik olarak gelişmiş ülkelerdeki 
boşanma oranlarının farklılaşmasında esasen en az ekonomi değil, bu 
ülkelerin sahip olduğu dini ve kültürel farklılıklardan kaynaklanmaktadır. 
Yine yoksul ülkelerde boşanma oranlarının gelişmiş ülkelere göre daha 
düşük kalmasını ekonomik faktöre bağlayan(Aydın ve Baran, 2010)  
yaklaşım da doğru görünmemektedir. Bu yaklaşımın tam tersine, daha 
önce de belirtildiği gibi fakirlik ve yoksulluğun boşanma nedeni olarak 
gösterildiği birçok istatiksel bulgu elde edilmiştir. Eğer bulgu doğru ise o 
zaman yoksul ülkelerde boşanma oranı geliş ülkelerden daha fazla olması 
gerekirdi. Oysa ekonomik gelişmişlik düzeyi ile yoksulluk ve boşanma 
arasındaki doğrusal ilişkiyi belirleyen en temel neden dindir. Çünkü, Tablo 
4’de görüldüğü gibi genellikle boşanma oranı en düşük ülkeler yoksul 
ülkelerdir. Boşanma oranlarının düşük kalmasında bu Ülkerlerde egemen 
olan Katoliklik, Budizm, Hinduizm, Konfüçyanizm ve Şintoizm gibi dini 
yapıların boşanmaya karşı olan inanç sistemleri etkin rol oynamıştır. 
Buna paralel olarak Katoliklik bazı gelişmiş Avrupa ülkelerinde boşanma 
oranlarının düşük kalmasına neden olmuştur.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 117

Tablo 6. Boşanma oranlarının en yüksek ve düşük olduğu ülkeler

Boşanma Oranı En Yüksek 
Ülkeler (Datapanda, 2025b) 2025 Boşanma Oranı En Düşük 

Ülkeler(Statista, 2025) 2025

Maldivler 5.5 Sri Lanka 0.15
Kazakistan 4.6 Vietnam 0.2
Rusya 3.9 Guatemala 0.2
Belarus 3.7 Peru 0.4
Moldova 3.3 İrlanda 0.6
Çin 3.2 Malta 0.6
Küba 2.9 Güney Afrika (Datapanda, 2025c) 0.6
Ukrayna 2.8 Panama (Datapanda, 2025c) 0.7
ABD 2.7 Bosna Hersek 0.8
Libya 2.5 Hindistan 1.0
Mısır 2.3 Hırvatistan 1.2
Kanada 2.1 Özbekistan 1.4

Tablo 6’ya göre boşanmaların en yüksek olduğu ülkeler, Maldivler 
(5.5), Kazakistan (4.6), Rusya (3.9), Belarus (3.7), Moldova (3.3), Çin (3.2), 
Küba, (2.9), Ukrayna (2.8), ABD (2.7), Libya (2.5), Mısır (2.3) ve Kanada 
(2.1) şeklinde sıralanmaktadır. Sri Lanka (0.15), Vietnam (0.2), Guatemala 
(0.2), Peru (0.4), İrlanda (0.6), Malta (0.6), Güney Afrika (0.6), Panama (0.7), 
Bosna Hersek (0.8), Hindistan (1.0), Hırvatistan (1.2) ve Özbekistan (1.4) 
gibi ülkeler ise boşanmalarının en düşük olduğu ülkelerdir.

Tablo 7. OECD dünya, Eurostat Avrupa Ülkeleri ve Türkiye 2000-2023 boşanma 
istatistikleri

Ülkeler 2000 2001 2005 2010 2015 2020 2023(Eurostat 

2023b)
Letonya(OECD, 2022b) 2.6 2.5 2.8 2.4 2.6 2.7 2.8
Litvanya OECD, 2022c) 3.2 3.1 3.3 3.2 3.2 2.7 2.5
Finlandiya (OECD, 2022d) 2.7 2.6 2.6 2.5 2.5 2.4 2.1
Türkiye --- 1.4 1.4 1.6 1.7 1.6 2.0
Güney Kore(OECD, 2222k) 2.5 2.8 2.6 2.3 2.1 2.1 --
İsveç(OECD, 2022e) 2.4 2.4 2.2 2.5 2.5 2.5 2.0
ABD(OECD, 2022f) 4.0 4.0 3.6 3.6 3.1 2.3 2.0
Danimarka(OECD, 2022ı) 2.7 2.7 2.8 2.6 2.9 2.7 --
Belçika 2.6 -- -- 2.7 -- 1.8 1.7
Portekiz(OECD, 2022ı) 1.9 1.8 2.2 2.6 2.3 1.7 1.6
Norveç (OECD, 2022g) 2.2 2.3 2.4 2.1 1.9 1.8 --
Almanya(OECD, 2022h) 2.4 2.4 2.4 2.3 2.0 1.7 --
Polonya (OECD, 2022ı) 1.1 1.2 1.8 1.6 1.8 1.4 1.6
Hollanda(OECD, 2022ı) 2.2 2.3 2.0 2.0 2.0 1..7 1.4
İtalya(OECD, 2022ı) 0.7 0.7 0.8 0.9 1.4 1.1 1.4
Bulgaristan(OECD, 2022i) 1.3 1.3 1.9 1.5 1.5 1.3 1.4
Slovenya 1.1 -- -- 1.2 -- 0.8 1.0
İngiltere(OECD, 2022j) 2.6 2.7 2.6 2.1 1.7 1.7 --



118  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Tablo 7’de OECD ve Eurostat 2000-2023 yılları arasındaki boşanma 
oranları verilmiştir. Bu verilere göre 2000 yılında Letonya 2.6, Litvanya 3.2, 
Finlandiya 2.7, Güney Kore 2.5, İsveç 2.4,  ABD 4.0, Danimarka 2.7, Belçika 
2.6, Portekiz 1.9, Norveç 2.2, Almanya 2.4, Polonya 1.1, Hollanda 2.2, 
İtalya 0.7, Bulgaristan 1.3, Slovenya 1.1 ve İngiltere 2.6 boşanma oranlarına 
sahiptir. 

2001 yılında boşanma oranları Letonya 2.5, Litvanya 3.1, Finlandiya 
2.6, Türkiye 1.4, Güney Kore 2.8, İsveç 2.4,  ABD 4.0, Danimarka 2.7, 
Portekiz 1.8, Norveç 2.3, Almanya 2.4, Polonya 1.2, Hollanda 2.3, İtalya 0.7, 
Bulgaristan 1.3 ve İngiltere 2.7’dir. 

2005 yılında boşanma oranları Letonya 2.8, Litvanya 3.3, Fillandiya 
2.5, Türkiye 1.6, Güney Kore 2.6, İsveç 2.2,  ABD 3.6, Danimarka 2.8, 
Portekiz 2.2, Norveç ve Almanya’da 2.4, Polonya 1.8, Hollanda 2.0, İtalya 
0.8, Bulgaristan 1.9 ve İngiltere 2.6 şeklinde sıralanmaktadır. 

2010 yılında boşanma oranları Letonya 2.4, Litvanya 3.2, Finlandiya 
2.6, Türkiye 1.4, Güney Kore 2.3, İsveç 2.5,  ABD 3.6, Danimarka 2.6, Belçika 
2.7 Portekiz 2.6, Norveç 2.1, Almanya 2.6 Polonya 1.6, Hollanda 2.0, İtalya 
0.9, Bulgaristan 1.5, Slovenya 1.2 ve İngiltere 2.1 olarak tespit edilmiştir. 

2015 yılında Letonya 2.6, Litvanya 3.2, Finlandiya 2.5, Türkiye 1.7, 
Güney Kore 2.1, İsveç 2.5,  ABD 3.1, Danimarka 2.9, Portekiz 2.3, Norveç 
1.9, Almanya 2.0, Polonya 1.8, Hollanda 2.0, İtalya, 1.4, Bulgaristan 1.5 ve 
İngiltere 1.7 boşanma oranları elde edilmiştir. 

2020’de Letonya, 2.7, Litvanya, 2.7, Finlandiya 2.4, Türkiye 1.6, Güney 
Kore 2.1, İsveç 2.5,  ABD 2.3, Danimarka 2.7, Belçika 1.8, Portekiz 1.7, 
Norveç 1.8, Almanya 1.7, Polonya 1.4, Hollanda, 1.7, İtalya, 1.1, Bulgaristan 
1.3, Slovenya, 0.8,  ve İngiltere 1.7 boşanma oranına ulaşmıştır

2023’de Letonya’da 2.8, Litvanya’da, 2.5, Finlandiya’da,2.1, Türkiye’de 
2.0, İsveç’te 2.0,  ABD’de 2.0, Belçika’da 1.7, Portekiz’de 1.6, Polonya’da 
1.6, Hollanda’da 1.4, İtalya’da 1.4, Bulgaristan’da 1.4 ve Slovenya’da 1.0 
düzeyinde boşanma olayı meydana gelmiştir.  

Litvanya, Finlandiya, Güney Kore, İsveç, ABD, Belçika, Portekiz, 
Norveç, Almanya, Hollanda ve İngiltere gibi ülkelerde boşanma oranlarında 
düşüş gözlenmiştir. Letonya, Türkiye, Polonya, İtalya, Bulgaristan, 
Slovenya gibi ülkelerde ise boşanma hızında artış olduğu görülmektedir. 
Bu ülkelerden Danimarka’da boşanma oranlarında bir istikrar vardır. 
Boşanma oranlarının düşüş yaşandığı ülkelerde evlilik oranlarının gittikçe 
düşmesi etkili olmuştur. Buna göre ne kadar az evlilik o kadar az boşanma 
söz konusudur. Boşanma oranlarının artış gösterdiği ülkelerde ise evlilik 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 119

oranlarının yüksek olması etkili olmuştur. Bununla beraber Polonya, İtalya 
ve Slovenya gibi nüfusunun büyük çoğunluğunun Katoliklerden oluştuğu 
ülkelerde, Katolikliğin boşanmayı yasaklayan inancının boşanmayı 
onaylayan inanca doğru dönüşümü ve bu dini yasağın resmi hukuk tarafından 
yasallaştırılması boşanma hızının artmasında etkin bir rol oynamıştır. 

Türkiye’de ise 2000’li yıllardan itibaren boşanmaların hızlanmasında 
evlilik oranlarının yüksek olması, boşanmayı hoş görmeyen İslami 
inançların boşanmaları normalleştiren yapı ve form kazanması, eğitim 
seviyesinin, şehirlileşmenin ve kadının ekonomik bağımsızlığının artması 
vb gibi faktörler etkili olmuştur. Her halükarda Türkiye’de çoğu Avrupa 
ülkesinden boşanma oranlarının daha yüksek olduğu açıktır. Bu veriler, 
2020 yıllar öncesi boşanma oranları en düşük ülkeler arasında yer alan 
Ülkemiz için boşanmaların dünya ve Avrupa ortalamalarının üzerine 
çıktığını, yaygınlık ve hız kazandığını göstermektedir.

Türkiye’de boşanma istatistiklerinde, dünyadaki eğilime paralel 
olarak önemli bir artış gözlemlemek mümkündür. Tablo 7’de verilen TÜİK 
verilerine göre 2001 yılında Türkiye’de boşanan çiftlerin sayısı 91.994, 
2005’de 95.895’e, 2010 yılında 118.568’e, 2015’de 131.830’a, 2020’de 136 bin 
570’e, 2024 yılına gelindiğinde boşananların sayısı 187.343’e yükselmiştir. 
Tükiye’de 2001’den 2024 yılına kadar boşanan çiftlerin sayısında istikrarlı 
bir şekilde sürekli bir artış olduğu anlaşılmaktadır (TÜİK, EBİ, 2024). 

Tablo 8. Türkiye 2001-2024 boşanma sayıları ve her bin kişi başına düşen boşanma 
oranları

Yıl Sayı Oran
2001 91.994 1,41
2005 95.895 1,40
2010 118.568 1,62
2015 131.830 1,69
2020 136.570 1,64
2024 187.343 2,19

 (TUİK, EBİ, 2024).

Türkiye’de 2000’li yıllardan sonra boşanan çiftlerin sayısındaki artışa 
paralel olarak boşanma hızında da belirgin bir artış gözlemlenmektedir. 
1990’larda nüfusun 1.000 kişisi başına düşen boşanma sayısı, (çocuklar 
ve bekarlar dahil) 0,46 ile 0,52 arasında dalgalanmıştır(Kavas ve Gündüz-
Hoşgör, 2010, s. 108). Tablo 8’de görüldüğü gibi bu oranlar, Türkiye’de 2001 
yılında 1.41’e, 2005’te 1.40’a, 2010’da 1.62’ye, 2015’de 1.69’a, 2020’de 1.64’e ve 
2024 ise 2.19’a yükselmiştir. Zaman zaman küçük düşüşler olsa da bu veriler, 
1990’lara göre boşanmalarda çok önemli bir artış yaşandığı anlamına 
gelmektedir. 2005 yılından itibaren 2015 yılına kadar boşanma oranlarında 



120  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

sürekli bir artış, 2015 ile 2020 yılları arasındaki beş yıllık dönemde ise bir 
düşüş, 2024 yılına gelindiğinde hızlı bir yükseliş olduğu görülmektedir. 
Her ne kadar bin nüfus başına düşen boşanma hızında 2001-2005 ve 2015-
2020 yılları arasında düşüş gözlense de boşanan çiftlerim sayısında sürekli 
bir artış olduğu anlaşılmaktadır. 2015 ile 2020 yılları arasında yaşanan 
boşanma hızındaki gerilemede o yıllar arasında Türkiye’de Fetö terör 
örgütünün 15 Temmuz 2016’da gerçekleştirdiği askeri darbe girişiminin 
neden olduğu toplumsal kriz etkili olmuş olabilir. Nitekim sosyolojik 
olarak toplumsal kriz dönemlerinde intihar, boşanma ve dini ve toplumsal 
değişimler azalmaktadır. Toplumsal kriz evrelerinde toplumlar geleneksel, 
dini ve kültürel sistemlere bağlılık artmaktadır. 

3.4. Türkiye’de İllere Göre Boşanma Oranları

İllerin boşanma sıklıklarının belirlenmesinde 2024 yılı boşanma 
oranları esas alınmıştır. 2024 yılı il boşanma oransal istatistikleri 0.00-
1.50 arası en düşük, 1.51-2.00 arası düşük, 2.01-2.50 arası yüksek, 2.51 ve 
üzeri çok yüksek olarak sınıflandırılmıştır. 2001, 2005, 2010, 2015, 2020 ve 
2024 yıllarında beşer yıllık zaman aralığında illerin boşanma oranlarında 
değişim, değişimin yönünü tespit etmek amaçlanmıştır. Bu nedenle beşer 
yıllık periyotlarda ilerin boşanma hız ve oranlarındaki artış veya düşüş 
betimlenmek istenmiştir. Fakat Türkiye’de 2001 yılından itibaren daha 
ayrıntılı ve etkin bir şekilde boşanma verileri yayınlandığı için başlangıç 
noktası olarak 2001 seçilmek zorunda kalınmıştır. Buna paralel olarak bu 
çalışmanın yapıldığı zamanlarda 2025 yılı boşanma verileri yayımlanmadığı 
için 2024 yılı verileri esas alınmıştır. İllerin bu yıllarda verilen boşanma 
oranları, her bin kişi başına düşen kaba boşanma oranlarını yansıtmaktadır.    

3.4.1. Boşanma Oran En Düşük İller

Tablo 9. 2001- 2024 yılları arası en düşük boşanma oranına sahip iller

İller 2001 2005 2010 2015 2020 2024

Hakkari 0,07 0,08 0,14 0,17 0,25 0,45
Şırnak 0,13 0,11 0,16 0,22 0,31 0,55
Siirt 0,12 0,18 0,20 0,27 0,37 0,60
Muş 0,16 0,19 0,17 0,25 0,28 0,60
Bitlis 0,07 0,10 0,20 0,23 0,37 0,71
Mardin 0,22 0,28 0,39 0,40 0,55 0,72
Batman 0,16 0,24 0,23 0,41 0,42 0,77
Ağrı 0,16 0,19 0,21 0,36 0,47 0,78
Van 0,09 0,12 0,26 0,31 0,50 0,79
Gümüşhane 1,27 0,71 0,76 0,54 0,56 0,80
Bayburt 0,58 0,39 0,59 0,67 0,42 0,84



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 121

Şanlıurfa 0,41 0,54 0,48 0,57 0,60 0,92
Bingöl 0,55 0,57 0,61 0,46 0,58 0,95
Diyarbakır 0,23 0,36 0,45 0,46 0,60 1,05
Kars 0,36 0,62 0,54 0,49 0,66 1,06
Erzurum 0,38 0,40 0,56 0,71 0,72 1,10
Rize 0,69 0,61 0,74 1,05 0,92 1,14
Adıyaman 0,89 0,76 0,74 0,98 0,88 1,30
Trabzon 0,88 0,77 0,78 0,88 1,10 1,31
Iğdır 1,41 1,24 1,32 0,92 0,85 1,36
Artvin 0,70 0,73 0,94 0,83 0,93 1,42
Ardahan 0,45 0,45 0,44 0,52 0,74 1,49

(TUİK, İGKBH, 2024)

Tablo 9’da Türkiye’de 2001-2024 yıları arasında beş yıllık periyotlarda 
boşanma oranları en düşük iller sırlanmıştır. 2001 yılında boşanma oranı, 
Hakkari’de ve Bitlis’te 0.07’e, Van’da 0.09, Siirt’te 0.12, Şırnak’ta 0.13, Muş, 
Batman ve Ağrı’da 0.16, , Mardin’de 0.22, Diyarbakır’da 0.23, Kars’ta 
0.36, Erzurum 0.38’da, Şanlıurfa’da 0.41, Ardahan’da 0.45, Bingöl’de 
0.55, Bayburt’ta 0.58, Rize’de 0.69, Artvin’de 0.70 Adıyaman’da 0.89, 
Trabzon’da 0.88, Gümüşhane’de 1.27 ve Iğdır’da 1.41, olmuştur. 2001 yılı 
boşanma oranlarının en yüksek 1.41 ile en düşük 0.07 arasında değiştiği 
anlaşılmaktadır. Gümüşhane ve Iğdır illeri dışında bütün illerin boşanma 
oranları 1.00’ın altındadır. 

2005 yılında boşanma oranları, Hakkari’de 0.08, Bitlis’te 0.10, Şırnak’ta 
0.11, Van’da 0.12, Siirt’te 0.18, Ağrı ve Muş’ta 0.19, Batman’da 0.24, Mardin’de 
0.28, Diyarbakır’da 0.36, Bayburt’ta 0.39, Erzurum’da 0.40, Ardahan’da 0.45, 
Şanlıurfa’da 0.54, Bingöl’de 0.57, Kars’da 0.62, Rize’de 0.61, Gümüşhane’de 
0.71, Artvin’de 0.73, Adıyaman’da 0.76, Trabzon’da 0.77 ve Iğdır’da 1.24 
olarak belirlenmiştir. 2005 yılında da Iğdır dışındaki bütün illerin boşanma 
oranlarının 1.00’ın altında çok düşük kaldığı görülmektedir. 

2010’da Hakkari’de 0.14, Şırnak’ta 0.16, Siirt’te 0.20, Muş’ta 0.17, 
Bitlis’te 0.20, Mardin’de 0.39, Batman’da 0.23, Ağrı’da 0.21, Van’da 0.26, 
Gümüşhane’de 0.76, Bayburt’ta 0.59, Şanlıurfa’da 0.48, Bingöl’de 0.61, 
Diyarbakır’da 0.45, Kars’da 0.54, Erzurum’da 0.56, Rize ve Adıyaman’da 
0.74, Trabzon’da 78, Iğdır’da 1.32, Artvin 0.94, Ardahan’da 0.44 boşanma 
oranları elde edilmiştir. 

2015’de boşanma oranları Hakkari’de 0.17, Şırnak’ta 0.22, Siirt’te 
0.27, Muş’ta 0.25, Bitlis’te 0.23, Mardin’de 0.40, Batman’da 0.41, Ağrı’da 
0.36, Van’da 0.31, Gümüşhane’de 0.54, Bayburt’ta 0.67, Şanlıurfa’da 0.57, 
Bingöl’de ve Diyarbakır’da 0.46, Kars’da 0.49, Erzurum’da 0.71, Rize’de 1.05, 
Adıyaman’da 0.98, Trabzon’da 88, Iğdır’da 0.92, Artvin 0.83, Ardahan’da 
0.52 şeklinde gerçekleşmiştir. 



122  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

2020’de boşanma oranlarının Hakkari’de 0.25, Şırnak’ta 0.31, Siirt’te 
0.37, Muş’ta 0.28, Bitlis’te 0.37, Mardin’de 0.55, Batman’da 0.42, Ağrı’da 
0.47, Van’da 0.50, Gümüşhane’de 0.56, Bayburt’ta 0.42, Şanlıurfa’da 0.60, 
Bingöl’de 0.58, Diyarbakır’dan 0.60, Kars’da 0.66, Erzurum’da 0.72, 
Rize’de 0.92, Adıyaman’da 0.88, Trabzon’da 1.10,, Iğdır’da 0.85, Artvin 
0.93, Ardahan’da 0.74 olduğu tespit edilmiştir. 

2024’de ise boşanma oranları, Hakkari’de 0.45, Şırnak’ta 0.55, Siirt’te 
0.60 Muş’ta 0.60, Bitlis’te 0.71, Mardin’de 0.72, Batman’da 0.77, Ağrı’da 
0.78, Van’da 0.79, Gümüşhane’de 0.80, Bayburt’ta 0.84, Şanlıurfa’da 0.92, 
Bingöl’de 0.95, Diyarbakır’da 1.05, Kars’ta 1.06, Erzurum’da 1.10, Rize’de 
1.14, Adıyaman’da 1.30, Trabzon’da 1.31,, Iğdır’d, 1,36, Artvin 1.42, 
Ardahan’da 1.49’dur. 

Hakkari, Şırnak, Siirt, Bitlis, Mardin, Batman, Ağrı, Van, Erzurum ve 
Ardahan illerinde 2001 yılından itibaren 2024 yılına kadar sürekli doğrusal 
bir şekilde boşanma oranlarında artış söz konusu olmuştur. Genel olarak 
bütün illerde daha önceki yıllara göre 2024 yılı boşanma oranlarında artış 
olmuştur. Özellikle Ardahan, Diyarbakır, Adıyaman, Iğdır, Artvin, Kars, 
Batman, Bayburt ve Erzurum illerinde önceki yıllara göre 2024 yılında 
boşanma oranlarındaki artış hızı belirgin bir şekilde ivme kazanmıştır.

2001 ile 2005 yılları arasında Gümüşhane’nin boşanma oranlarında 
oldukça önemli bir düşüş, 2010’da tekrar bir miktar yükseliş, 2015’de yeniden 
düşüş, 2020 ve sonrasında ise artış eğilimi gözlenmiştir. Bayburt’ta 2005 
yılında boşanma oranında düşme, 2010 ve 2015 yıllarında artış, 2020’düşüş, 
2024’te ise hızlı bir artış yaşanmıştır. Adıyaman’da ise 2001 yılına göre 2005 
yılında, her iki yıla göre 2010’da boşanma oranında bir azalma, 2015 yılında 
yükselme, 2020’de bir düşüş, 2024’te ise çok hızlı bir artış olmuştur. Iğdır, 
Şırnak, Rize, Bayburt, Adıyaman ve Trabzon illerinde de 2001’e göre 2005 
yılında boşanma oranlarında bir miktar düşüş gerçekleşmiştir. 

Şanlıurfa ve Muş’ta ise sadece 2010’da boşanma oranında biraz düşüş 
olmuş daha sonraki yıllarda boşanmalarda artış sürmüştür. Bingöl’de ve 
Kars’ta ise 2015’de boşanmalarda bir azalma olmuştur. Rize’de boşanmalarda 
diğer yıllara göre 2005 ve 2020’de azalma gözlenmiştir. Artvin’de ise 2001 
ile 2010 yılları arasında boşanmalarda artış, 2015 yılında düşüş o yıldan 
sonra artış yaşanmıştır. Sonuç boşanma oranlarında bazı illerde zaman 
zaman yükseliş ve düşüş olsa da 2024 yılına gelindiğinde bütün illerde bir 
artış eğilimi dikkat çekmektedir. Yine de söz konusu illerdeki boşanma 
hızı Türkiye ortalamasının çok altında kalmıştır. Bu illere bakıldığında 
Doğu Anadolu, Güneydoğu Anadolu ve Doğu Karadeniz bölgelerinde 
yer aldıkları görülmektedir. Türkiye’de bu bölgelerde dini ve geleneksel 
inançların boşanmaları engelleyici işlevini sürdürdüğü anlaşılmaktadır. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 123

Bu bölgelerde güçlü aile ve akrabalık bağları, boşanmaya karşı toplumsal 
baskı ve damgalama, boşanmadan sonraki hayatın daha zor ve güç koşullar 
altında geçmesi gibi faktörler boşanmaların çok düşük kalmasında etkili 
olmuştur. Bütün bu boşanmayı engelleyici faktörlere rağmen bu illerde de 
boşanmanın artış eğiliminde olması ve hız kazanması, boşanmanın ilerleyen 
yıllarda toplumsal yapı için büyük bir risk oluşturmaya başlayacağını 
tahmin etmek güç değildir. 

3.4.2. Boşanma Oranı Düşük Olan İller

Tablo 10. 2001-2024 yılları düşük boşanma oranına sahip İller

İller 2001 2005 2010 2015 2020 2024
Malatya 0,84 0,86 1,09 1,14 1,36 1,59
Çankırı 1,06 1,06 1,14 1,16 1,12 1,61
Kastamonu 1,00 0,93 1,20 0,99 1,06 1,63
Giresun 1,28 0,96 1,26 1,33 1,42 1,71
Sivas 1,18 1,13 1,03 1,30 1,25 1,71
Yozgat 1,83 1,49 1,41 1,52 1,26 1,78
Elazığ 1,05 1,12 1,10 1,05 1,24 1,79
Tokat 0,91 0,86 1,04 1,07 1,25 1,79
Ordu 0,94 1,00 0,97 1,22 1,32 1,84
Erzincan 1,31 0,99 1,08 1,00 0,95 1,88
Amasya 0,96 1,14 1,15 1,35 1,38 1,91
Isparta 1,31 1,41 1,24 1,49 1,58 1,98

(TUİK, İGKBH, 2024). 

Tablo 8’de 2001 ile 2024 yılları arasında boşanma hızı düşük kalan 
illerin her beş yıla bir boşanma oranları verilmiştir. Malatya’da 2001 
yılında boşanma oranı 0.84, Çankırı’da 1.06, Kastamonu’da 1.00, Giresun 
1.28, Sivas 1.18, Yozgat 1.83, Elazığ 1.05, Tokat 0.91, Ordu 0.94, Erzincan 
1.31, Amasya 0.96 ve Isparta, 1.31’dir. 

2005’de Malatya’nın boşanma oranı 0.86, Çankırı’nın 1.06, 
Kastamonu’nun 0.93, Giresun’un 0.96, Sivas’ın 1.13, Yozgat’ın 1.49, Elazığ’ın 
1.12, Tokat’ın 0.86, Ordu’nun 1.00 Erzincan’ın 0.99, Amasya’nın 1.14 ve 
Isparta’nın 1.41 olarak gerçekleşmiştir. 

2010’da Malatya’da 1.09, Çankırı’da 1.14, Kastamonu’da 1.20, 
Giresun’da 1.26, Sivas’ta 1.03, Yozgat’ta 1.41, Elazığ’da 1.10, Tokat’ta 1.04, 
Ordu’da 0.97, Erzincan’da 1.08, Amasya’da 1.15 ve Isparta’da 1.24 olmuştur. 

2015 yılında Malatya’da 1.14, Çankırı’da 1.16, Kastamonu’da 0.99, 
Giresun’da 1.33, Sivas’ta 1.30, Yozgat’ta 1.52, Elazığ’da 1.05, Tokat’ta 1.07, 
Ordu’da 1.22, Erzincan’da 1.00, Amasya’da 1.35 ve Isparta’da 1.49 şeklindeki 
boşanma oranlarına ulaşılmıştır.  



124  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

2020 yılında boşanma oranlarının Malatya’da 1.36, Çankırı’da 1.12, 
Kastamonu’da 1.06, Giresun’da 1.42, Sivas’ta 1.25, Yozgat’ta 1.26, Elazığ’da 
1.24, Tokat’ta 1.25, Ordu’da 1.32, Erzincan’da 0.95, Amasya’da 1.38 ve 
Isparta’da 1.58 olduğu gözlenmiştir.  

2024 yılına gelindiğinde boşanma oranlarının, Malatya’da 1.59, 
Çankırı’da 1.61, Kastamonu’da 1.63, Giresun’da 1.71, Sivas’ta 1.71, Yozgat’ta 
1.78, Elazığ’da 1.79, Tokat’ta 1.79, Ordu’da 1.84, Erzincan’da 1.88, Amasya’da 
1.91 ve Isparta’da 1.98 olduğu belirlenmiştir.

Malatya ve Amasya’da boşanmaların 2001 yılından 2024 yılana doğru 
sürekli artış gösterdiği anlaşılmaktadır. Çankırı’da 2020 yılına kadar 
boşanmalarda bir artış, 2020’de biraz düşüş 2024’de ise tekrar yükseliş 
yaşanmıştır. Kastamonu’da ise 2001 yılına göre 2005’te boşanma oranında 
biraz düşüş, 2010’da önceki yıllara nazaran belirgin bir yükseliş 2015’de 
2010 yılına göre bir düşüş, bu yıllardan sonra tekrar yükselme eğilimi 
gözlenmiştir. Giresun ve Tokat’ta 2001 yılına göre 2005’deki boşanma 
oranlarındaki düşüş korunamamış, bu yıldan sonra istikrarlı bir şekilde 
artış sürmüştür.  Sivas’ta 2001’e nazaran 2015 yılına kadar boşanma 
olaylarında bir azalış, bu yıldan sonra tekrar yükseliş güç kazanmıştır. 
Yozgat’ta 2001 yılına göre 2010 ile 2015 yılları arasında boşanmalarda düşüş, 
2015’de artış, 2020’de tekrar geri çekilme ve 2024 ise önceki yıllara göre çok 
hızlı bir artış olmuştur. Elazığ’da 2001 boşanma oranlarına göre 2005’de 
yükselme, 2010 ve 2015’de düşme, 2020 ve 2024 yıllarında ise belirgin 
bir artma yaşanmıştır. 2001 yılına nazaran sadece 2005 yılında boşanma 
oranlarında düşüş gözlenen Tokat’da 2010’dan 2024 yılına gidildikçe 
boşanma olayları artmıştır.  Sadece 2010 yılında 2005 boşanma verilerine 
göre boşanmalarda azalma belirlenen Ordu’da boşanma oranları, 2015’den 
2024’e doğru yükselme eğilimine girmiştir. Erzincan’da 2001’e göre 2005’de 
boşanma oranları gerilemiş, 2010’da artmış, 2015 ve 2020 yıllarında ise 
düşüş göstermesine rağmen 2024’te boşanmalar hız kazanmıştır. Isparta’da 
ise önceki yıllara göre 2010’da yaşanan boşanma oranlarındaki düşüş 2024 
yılına doğru gidildikçe artış göstermiştir. 

Sonuçta bazı illerde zaman zaman boşanma oranlarında inişler ve 
çıkışlar gözlense de bütün illerde 2020’den 2024 yılına doğru yükselişte hızlı 
bir sıçrama olduğu anlaşılmaktadır. Bu bulgu, 2024 boşanma verilerine göre 
boşanma oranları her ne kadar düşük olsa da boşanma oranlarında yaşanan 
hızlı sıçramanın önümüzde yıllarda aile ve toplumsal yapı üzerinde önemli 
sorunlar oluşturma potansiyelinin arttığı göstermektedir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 125

3.4.3. Boşanma Oranı Yüksek Olan İller

Tablo 11. 2001-2024 yılları arasında yüksek boşanma oranına sahip İller

İller 2001 2005 2010 2015 2020 2024
Kahramanmaraş 1,19 1,19 1,43 1,35 1,52 2,03
Gaziantep 1,24 1,17 1,33 1,35 1,44 2,05
Kütahya 1,30 1,18 1,51 1,50 1,33 2,05
Samsun 1,19 1,18 1,43 1,46 1,40 2,05
Kilis 0,89 0,81 0,86 1,20 1,09 2,10
Sinop 1,64 1,50 1,44 1,63 1,57 2,14
Düzce 1,19 1,18 1,58 2,18 1,52 2,16
Osmaniye 0,95 0,91 1,27 1,13 1,48 2,18
Bilecik 0,75 0,89 1,48 1,48 1,78 2,18
Yalova 2,20 2,39 1,88 1,89 2,03 2,21
Burdur 1,72 1,40 1,67 1,84 1,62 2,21
Afyonkarahisar 1,94 1,54 1,62 1,39 1,34 2,22
Hatay 1,25 1,17 1,37 1,45 1,53 2,22
Karabük 1,43 1,36 1,47 1,66 1,33 2,23
İstanbul 1,67 1,76 1,91 1,93 1,78 2,25
Zonguldak 2,03 1,77 1,65 1,78 1,77 2,26
Bartın 2,05 1,73 1,58 1,40 1,51 2,27
Bolu 1,14 1,04 1,37 1,27 1,62 2,28
Bursa 1,27 1,31 1,64 1,85 1,74 2,28
Çorum 1,46 1,31 1,55 1,66 1,40 2,28
Kırklareli 1,33 1,35 1,75 1,87 1,70 2,29
Kırşehir 2,85 2,24 2,00 1,97 1,86 2,31
Konya 1,64 1,44 1,66 1,67 1,75 2,31
Kocaeli 1,18 1,40 1,69 1,69 1,84 2,35
Edirne 1,23 1,40 1,72 1,83 1,79 2,35
Niğde 1,01 1,18 1,43 1,58 1,78 2,36
Sakarya 1,29 1,28 1,48 1,60 1,61 2,36
Çanakkale 1,11 1,22 1,66 1,88 1,61 2,42
Nevşehir 2,36 1,81 2,21 1,76 1,84 2,42
Adana 1,56 1,29 1,66 1,99 1,93 2,47
Manisa 1,42 1,30 1,65 1,91 1,77 2,49
Aksaray 2,59 2,23 2,38 2,08 1,89 2,49

(TUİK, İGKBH, 2024). 

Tablo 9’da 2001, 2005, 2010, 2015, 2020 ve 2024 yılları yüksek boşanma 
oranları olan iller gösterilmiştir. Tablo 9’daki verilere göre boşanma 
oranları yüksek kategorisinde Güneydoğu Anadolu bölgesi, Orta ve Batı 
Karadeniz, İç Anadolu, Akdeniz, Ege ve Marmara bölgesinde bulunan iller 
toplanmıştır. 



126  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

2001’de Kahramanmaraş’ın boşanma oranı, 1.19, Gaziantep’in 1.24, 
Kütahya’nın 1.30, Samsun’un 1.19, Kilis’in 0.89, Sinop’un 1.64, Düzce’nin 
1.19, Osmaniye’nin, 0.95, Bilecik’in 075, Yalova’nın 2.20, Burdur’un 1.72, 
Afyonkarahisar’ın 1.94, Hatay’ın 1.25, Karabük’ün 1.43, İstanbul’un 1.67, 
Zonguldak’ın 2.03, Bartın’ın 2.05, Bolu’nun 1.14, Bursa’nın 1.27, Çorum’un 
1.46, Kırklareli’nin 1.33, Kırşehir’in 2.85, Konya’nın 1.64, Kocaeli’nin 1.18, 
Edirne’nin 1.23, Niğde’nin 1.01, Sakarya’nın 1.29, Çanakkale’nin 1.11, 
Nevşehir’in 2.36, Adana’nın 1.56, Manisa’nın 1.42, Aksaray’ın, 2.59’dur.

2005’te boşanma oranları, Kahramanmaraş’ta 1.19, Gaziantep’te 1.17, 
Kütahya’da 1.18, Samsun’da 1.18, Kilis’te 0.81, Sinop’ta 1.50, Düzce’de 
1.18, Osmaniye’de 0.91, Bilecik’te 0.89, Yalova’da 2.39, Burdur’da 1.40, 
Afyonkarahisar’da 1.54, Hatay’da 1.17, Karabük’te 1.36, İstanbul’da 1.76, 
Zonguldak’ta 1.77, Bartın’da 1.73, Bolu’da 1.04, Bursa’da 1.31, Çorum’da 
1.31, Kırklareli’nde 1.35, Kırşehir’de 2.24, Konya’da 1.44, Kocaeli’nde 
1.40, Edirne’de 1.40, Niğde’de 1.18, Sakarya’da 1.28, Çanakkale’de 1.22, 
Nevşehir’de 1.81, Adana’da 1.29, Manisa’da 1.30, Aksaray’da 2.23 olmuştur. 

2010 yılında Kahramanmaraş’ta 1.43, Gaziantep’te 1.33, Kütahya’da 
1.51, Samsun’da 1.43, Kilis’te 0.86, Sinop’ta 1.44, Düzce’de 1.58, Osmaniye’de 
1.27, Bilecik’te 1.48, Yalova’da 1.88, Burdur’da 1.67, Afyonkarahisar’da 1.62, 
Hatay’da 1.37, Karabük’te 1.47, İstanbul’da 1.91, Zonguldak’ta 1.65, Bartın’da 
1.58, Bolu’da 1.37, Bursa’da 1.64, Çorum’da 1.55, Kırklareli’nde 1.75, 
Kırşehir’de 2.00, Konya’da 1.66, Kocaeli’nde 1.69, Edirne’de 1.72, Niğde’de 
1.43, Sakarya’da 1.48, Çanakkale’de 1.66, Nevşehir’de 2.21, Adana’da 1.66, 
Manisa’da 1.65, Aksaray’da 2.38 şeklinde boşanma oranlarına ulaşılmıştır. 

2015’te Kahramanmaraş’ta 1.35, Gaziantep’te 1.35, Kütahya’da 1.50, 
Samsun’da 1.46, Kilis’te 1.20, Sinop’ta 1.63, Düzce’de 2.18, Osmaniye’de 
1.13, Bilecik’te 1.48, Yalova’da 1.89, Burdur’da 1.84, Afyonkarahisar’da 
1.39, Hatay’da 1.45, Karabük’te 1.66, İstanbul’da 1.93, Zonguldak’ta 1.78, 
Bartın’da 1.40, Bolu’da 1.27, Bursa’da 1.85, Çorum’da 1.66, Kırklareli’nde 1.87, 
Kırşehir’de 1.97, Konya’da 1.67, Kocaeli’nde 1.69, Edirne’de 1.83, Niğde’de 
1.58, Sakarya’da 1.60, Çanakkale’de 1.88, Nevşehir’de 1.76, Adana’da 1.99, 
Manisa’da 1.91, Aksaray’da 2.08 oranında olduğu gözlenmiştir.

2020’de Kahramanmaraş’ta 1.52, Gaziantep’te 1.44, Kütahya’da 1.33, 
Samsun’da 1.40, Kilis’te 1.09, Sinop’ta 1.57, Düzce’de 1.52, Osmaniye’de 
1.48, Bilecik’te 1.78, Yalova’da 2.03, Burdur’da 1.62, Afyonkarahisar’da 
1.34, Hatay’da 1.53, Karabük’te 1.33, İstanbul’da 1.78, Zonguldak’ta 1.77, 
Bartın’da 1.51, Bolu’da 1.62, Bursa’da 1.74, Çorum’da 1.40, Kırklareli’nde 
1.70, Kırşehir’de 1.86, Konya’da 1.75, Kocaeli’nde 1.84, Edirne’de 1.79, 
Niğde’de 1.78, Sakarya’da 1.61, Çanakkale’de 1.88, Nevşehir’de 1.84, 
Adana’da 1.93, Manisa’da 1.77, Aksaray’da 1.89 oranında boşanmalar 
gerçekleşmiştir.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 127

2024 yılında ise boşanma oranları, Kahramanmaraş’ta 2.03’e, 
Gaziantep’te, 2.05’e Kütahya’da 2.05’e, Samsun’da 2.05’e, Kilis’te 2.10’a, Sinop’ta 
2.14’e, Düzce’de 2.16’ya, Osmaniye’de 2.18’e, Bilecik’te 2.18’e, Yalova’da 2.21’e, 
Burdur’da 2.21’e, Afyonkarahisar’da 2.22’ye, Hatay’da 2.22’ye, Karabük’te 
2.23’e, İstanbul’da 2.25’e, Zonguldak’ta 2.26’ya, Bartın’da 2.27’ye, Bolu’da 
2.28’e, Bursa’da 2.28’e, Çorum’da 2.28’e, Kırklareli’nde 2.29’a, Kırşehir’de 
2.31’e, Konya’da 2.31’e, Kocaeli’nde 2.35’e, Edirne’de 2.35’e, Niğde’de 2.36’ya, 
Sakarya’da 2.36’ya, Çanakkale’de 2.42’ye, Nevşehir’de 2.42’ye, Adana’da 
2.47’ye, Manisa’da 2.49’a, ve Aksaray’da 2.49’a çıkmıştır .

Bilecik, Bursa, Konya, Kocaeli, Edirne ve Niğde illerinin boşanma 
oranlarındaki artış, 2001 yılından itibaren 2024 yılına doğru gidildikçe her 
beş yılda süreklilik kazanmıştır. Kütahya, Samsun, Kilis, Düzce, Osmaniye, 
Bolu, Sakarya, Adana ve Manisa’da 2001’e göre 2005’te boşanma oranlarında 
düşüş olmuş ancak bu yıldan sonra boşanma olaylarında zaman zaman 
azalma olsa da genel olarak yükseliş tirendi sürmüştür.

Gaziantep ve Hatay’da sadece 2001 yılına göre 2005 yılında boşanma 
oranlarında düşüş, bu yıldan sonra boşanmalarda artış olmuştur. 
Kahramanmaraş’ta boşanmalarda, 2001 ile 2010 yıllarında yükseliş, 2010 
yılına göre 2015 yılında biraz düşüş yaşandıktan sonra tekrar artış eğilimi 
güçlenmiştir. Sinop’ta boşanma oranları, 2001’den 2015 yılına kadar 
azalmış, 2015’te tekrar yükselmiş, 2020’de düşmüş ve 2024’te ise önemli 
bir yükseliş olmuştur. Yalova’da 2001’e göre boşanmalar, 2005’te artmış, 
2010’da düşmüş, 2020 ve 2024 yıllarında ise hızlı bir yükselme göstermiştir. 
Burdur’da 2001 yılına nazaran 2005’te boşanma oranında azalma, 2010 
ve 2015’te bir önceki yıla göre yükselme, 2020’de düşme olmasına rağmen 
2024’de önemli bir artış yaşanmıştır. Afyonkarahisar’da boşanmalarda 
2001’e göre 2005’te düşme, 2010’da bir miktar yükselme, 2015 ile 2020 
yıllarında azalma, 2024’te ise çok hızlı bir artma olmuştur. Karabük’te 2001’e 
nazaran 2005’te boşanma oranında düşüş, 2010 ve 2015 yıllarında artış, 
2020 yılında biraz düşüş yaşanmakla birlikte 2024’te önemli bir yükseliş 
görülmüştür. Çanakkale, Kırklareli ve İstanbul’da boşanmalarda 2001’den 
2020 yılına kadar sürekli bir artış gözlenmesine rağmen, bu yılda bir 
miktar düşüş olmuş, 2024’te ise hızlı bir artış gerçekleşmiştir. Zonguldak’ta 
boşanma oranı 2001’de yüksek çıkmış, 2024’e kadar 1.65 ile 1.78 arasında 
iniş ve çıkışlar göstermiş ancak 2024 yılına gelindiğinde büyük bir artışa 
ulaşmıştır. Bartın’da boşanmalar, 2001’de yüksek çıkmış, 2020 yılına kadar 
bu oranda önemli bir azalma gözlenmiş, 2015’e göre 2020’de biraz artmış, 
2024’te ise doruk noktasına ulaşmıştır. Çorum’da 2001’e nazaran 2005 ile 
2020 yıllarında boşanma oranlarında düşme, diğer yıllarda ise artış hız 
kazanmıştır. Kırşehir ve Nevşehir’de 2001 yılında çok yüksek olan boşanma 
oranları, 2020 yılına kadar sürekli düşüş eğilimi göstermiş, 2024 yılında 



128  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

tekrar yükseliş sıçraması yapmıştır. Kırşehir ve Nevşehir’de 2024 yılında 
boşanma eğilimindeki yükselişe rağmen yine de bu oran 2001 yılındaki 
boşanma oranlarından düşük kalmıştır. Aksaray’da da boşanma oranı, 
2001’de çok yüksek çıkmış, bu oran 2005’te düşmüş, 2005’e göre 2010’da 
artmış, 2015 ve 2020’de düşüş sürmüş, 2024’e ise tekrar artmıştır. 2024 
yılında tespit edilen boşanma oranı 2001’deki boşanma oranın altıdadır. 

3.4.4. Boşanma Oranı Çok Yüksek Olan İller

Tablo 12’de 2001 ile 2024 yılları arasında her beş yılda bir illerin en 
yüksek boşanma oranı dağılımları verilmiştir. 

Tablo 12. 2001-2024 yılları arasında çok yüksek boşanma oranına sahip iller

İller 2001 2005 2010 2015 2020 2024
Kayseri 1,54 1,46 1,71 1,96 1,83 2,55
Tunceli 1,16 1,01 1,56 1,54 1,90 2,55
Balıkesir 1,61 1,73 1,91 2,04 1,96 2,62
Ankara 2,00 1,94 2,18 2,10 1,98 2,65
Aydın 1,93 1,75 2,16 2,37 2,09 2,67
Mersin 1,68 1,65 1,87 2,12 2,23 2,67
Tekirdağ 1,23 1,55 1,88 2,07 1,92 2,69
Kırıkkale 1,49 1,82 2,25 2,00 2,06 2,73
Denizli 1,99 2,22 2,38 2,34 2,23 2,88
Uşak 3,18 2,27 2,29 2,12 2,31 2,88
Eskişehir 1,88 1,71 2,10 2,05 2,13 2,89
Muğla 1,63 2,06 2,51 2,55 2,41 2,99
Karaman 1,89 1,53 2,06 1,72 1,68 3,04
İzmir 2,37 2,38 2,81 2,77 2,46 3,09
Antalya 2,00 1,94 2,71 2,75 2,52 3,29

(TUİK, İGKBH, 2024). 

Tablo 12’deki verilere göre 2001 yılında Kayseri’de boşanma oranı, 
1.54, Tunceli’de 1.16, Balıkesir’de 1.61, Ankara’da 2.00, Aydın’da 1.93, 
Mersin’de 1.68, Tekirdağ’da 1.23, Kırıkkale’de 1.49, Denizli’de 1.99, Uşak’ta 
3.18, Eskişehir’de 1.88, Muğla’da 1.63, Karaman’da 1.89, İzmir’de 2.37 ve 
Antalya’da 2.00 olmuştur. 

2005’te Kayseri’nin boşanma oranı, 1.46, Tunceli’nin 1.01, Balıkesir’in 
1.73, Ankara’nın 1.94, Aydın’ın 1.75, Mersin’in 1.65, Tekirdağ’ın 1.55, 
Kırıkkale’nin 1.82, Denizli’nin 2.22, Uşak’ın 2.27, Eskişehir’in 1.71, 
Muğla’nın 2.06, Karaman’ın 1.53, İzmir’in 2.33 ve Antalya’nın 1.94’tür. 

2010 yılında Kayseri’de boşanmalar, 1.71, Tunceli’de 1.56, Balıkesir’de 1.91, 
Ankara’da 2.18, Aydın’da 2.16, Mersin’de 1.87, Tekirdağ’da 1.88, Kırıkkale’de 
2.25, Denizli’de 2.38, Uşak’ta 2.29, Eskişehir’de 2.10, Muğla’da 2.51, Karaman’da 
2.06, İzmir’de 2.81 ve Antalya’da 2.71 oranında gerçekleşmiştir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 129

2015’de yılında Kayseri’de boşanma oranları, 1.96, Tunceli’de 1.54, 
Balıkesir’de 2.04, Ankara’da 2.10, Aydın’da 2.37, Mersin’de 2.12, Tekirdağ’da 
2.07, Kırıkkale’de 2.00, Denizli’de 2.34, Uşak’ta 2.12, Eskişehir’de 2.05, Muğla’da 
2.55, Karaman’da 1.72, İzmir’de 2.77 ve Antalya’da 2.75  olarak hesaplanmıştır. 

2020’de yılında Kayseri’de, 1.83, Tunceli’de 1.90, Balıkesir’de 
1.96, Ankara’da, 1.98, Aydın’da 2.09, Mersin’de 2.23, Tekirdağ’da 1.92, 
Kırıkkale’de 2.06, Denizli’de 2.23, Uşak’ta 2.31, Eskişehir’de 2.13, Muğla’da 
2.41, Karaman’da 1.68, İzmir’de 2.46 ve Antalya’da 2.52 şeklindeki boşanma 
oranları elde edilmiştir. 

2024 yılında ise Kayseri’nin ve Tunceli’nin, boşanma oranı, 2.55’e, 
Balıkesir’in, 2.62’ye, Ankara’nın 2.65’e, Aydın’ın ve Mersin’in 2.67’ye, 
Tekirdağ’ın 2.69’a, Kırıkkale’nin 2.73’e, Denizli’nin ve Uşak’ın 2.88’e, 2.31, 
Eskişehir’in 2.89’a, Muğla’nın 2.99, Karaman’ın 3.04’e, İzmir’in 3.09’a ve 
Antalya’nın 3.29’a yükselmiştir. 

2001 yılına nazaran Kayseri, Ankara, Aydın ve Antalya’da boşanma 
oranları, 2005’de düşmüş, 2010 ve 2015 yıllarında yükselmiş, 2020’de 
biraz inmiş, 2024’te önemli bir artış olmuştur. Tablo 10’daki verilere göre 
boşanma oranı 3.29’la en yüksek olan il ise Antalya’dır. 2001’e göre Balıkesir, 
Tekirdağ, Denizli, Muğla ve İzmir’de 2015 yılına doğru gidildikçe boşanma 
oranları artmış, 2020 yılında biraz düşüş olmasına rağmen 2024’te hızlı bir 
yükseliş yaşanmıştır. Tunceli, Uşak ve Eskişehir’de 2001’e nazaran boşanma 
oranlarında 2005’te azalma, 2010’da biraz yükselme, 2015’te düşme, 2020 ve 
2024’de yükselme gözlenmiştir. Karaman’da 2001’e göre 2005’te boşanma 
oranında düşüş, 2010’da artış, 2015 ve 2020’de düşüş ve 2024 ise çok hızlı 
bir artış olmuştur.

Tablo 12’deki veriler incelendiğinde Doğu Anadolu’da Tunceli 
dışındaki bütün iller boşanma hızı çok düşük ve düşük kategorisinde yer 
almıştır. Doğu Anadolu bölgesinden çok yüksek kategorisine giren tek il 
olan Tunceli’de 2024 yılı öncesinde boşanma oranları çok düşük ve düşük 
düzeylerde gözlenmesine rağmen 2024 yılında ise çok hızlı bir sıçrama 
yapmıştır. Bunun sebebinin, Tunceli’de yaygın olan Alevilik inancının 
boşanma ile ilgili inançlarında yaşanan değişimden kaynaklanması 
muhtemeldir. 

İç Anadolu’da bulunan Ankara, Kayseri, Eskişehir ve Kırıkkale’nin 
de bu bölgede yer alan diğer illere göre 2024 yılında boşanma oranları çok 
hızlı yükselmiştir. Bu ilerlerin, diğer İç Anadolu illerine göre sanayileşmiş 
olmaları boşanmaların yükselmesine yol açabilir. Nitekim sanayileşme, 
kadının çalışması ve ekonomik bağımsızlık kazanması boşanmaların 
artmasına neden olmaktadır.



130  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Akdeniz bölgesinden Mersin, Antalya ve Karaman’ın ve Marmara 
bölgesinden ise Tekirdağ’ın boşanma oranları çok yüksek kategori içinde 
çıkmıştır. Boşanma oranları en yüksek iller kümesinde en fazla ili bulunan 
bölge, Ege bölgesi olmuştur. Nitekim Ege bölgesinden Balıkesir, Aydın, 
Denizli, Uşak, Muğla ve İzmir boşanma oranları çok hızlı artmıştır. 
Boşanma oranları en yüksek olan ilk beş il sırasıyla, Antalya, İzmir, 
Karaman, Muğla ve Eskişehir’dir. Genel olarak Türkiye’de boşanma hızının 
en fazla arttığı bölgeler, Ege ve Akdeniz’dir. Bu bölgelerde genel olarak hızlı 
yaşanan sosyal ve ekonomik krizler, sanayileşme, tarımsal teknolojilerdeki 
gelişmeler, eğitim seviyesinin artması, çalışan kadın nüfusun artması, 
kadının ekonomik bağımsızlık kazanması ve boşanmayı engelleyen inanç 
ve uygulamaların zayıflaması etkili olmuştur.

Genel olarak, Türkiye’de boşanma oranlarının yükseliş eğiliminde 
olduğu görülmektedir. Türkiye’de Doğu bölgelerinden Batı bölgelerine 
gidildikçe boşanma olayları yaygınlaşmaktadır. Özellikle son yıllarda 
bütün illerde boşanmalar hızla artmaktadır. Bunda boşanmayı engelleyen 
dini ve geleneksel sistemlerin değişmesi, boşanmanın dini ve toplumsal 
olarak istenmeyen bir kurum olmaktan çıkmaya başlaması, bunun yerine 
boşanmanın kabul edilebilir ve onaylanabilir bir yapı kazanması, boşanma 
ile ilgili damga kültürünün ve toplumsal baskının zayıflaması, boşanmadan 
sonraki yaşamın daha cazip ve ilgi çekici hale dönüşmesi, bireysellik 
ve özgürlük eğiliminin artması, boşanma kararı alan çiftlerin aileleri 
tarafından desteklenmesi, eğitim seviyesinin artması, kadının ekonomik 
bağımsızlık kazanması, evlilik ve aile ahlakını yozlaştıran ve bozan medya 
yayın içeriklerinin yaygınlık kazanması, kadın ve erkek rolleri ve statüsü 
ile ilgili değerlerin kadın erkek eşitliği yönünde değişmesiyle evliliklerde 
kadının gittikçe güç kazanması, toplumsal cinsiyet söylemlerinin toplumsal 
tabanının artması, şiddet ve kötü alışkanlıklar boşanma hızının artmasında 
etkin rol oynamıştır.    



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 131

SONUÇ

Sosyoloji, sosyal antropoloji, aile sosyolojisi ve din sosyolojisi gibi 
disiplinlerin, toplumsal ve kültürel değişimlerin aile yapısı üzerinde 
neden olduğu sorunlara ilgisinin arttığı sonucuna ulaşılmıştır. Günümüz 
toplumlarında ailede yaşanan yapısal ve işlevsel sorunlara odaklanan 
antropolojik ve sosyolojik araştırmalar hızla artmaktadır. Fakat Türkiye’de 
aile sorunlarına yönelik sosyolojik ve antropolojik ilgi oldukça sınırlı 
kalmıştır. Özellikle Türkiye’de din sosyolojisi alanında aile ve din 
ilişkilerine gösterilen ilgiden, aile sorunları nasibini alamamıştır. Türkiye 
din sosyolojisinin aile sorunları ve din konusunu problem edinen araştırma 
bulunmadığı tespit edilmiştir. 

Geleneksel olarak aile, İlahî ve kutsal bir yapı olarak kabul 
edilmiştir. Gerek ilkel ve çok Tanrılı dinlerde gerekse evrensel dinlerde 
inançların, ibadetlerin ve ritüellerin merkezi olan aile, dini bir yapı 
olarak kurumsallaşmıştır. Bu yüzden bütün dinlerde, ailenin kuruluşunu, 
kurulduktan sonrasını ve boşanmayı düzenleyen inançlar, ritüeller ve 
yasaklar sistemi, ailenin dini yapısını şekillendirmiştir. Aile, ait olduğu 
toplumdaki dini sistemi üyelerine aktarma işlevi ile toplumsal uyum ve 
bütünleşmeyi sağlar. Ailenin, üyelerinin toplumsal ilişki ve etkileşimlerini, 
gündelik hayatın rutini içindeki söylem, eylem, jest ve mimiklerini anlamlı 
kılan ve kaynaklık eden, kullanıma hazır standartlaştırılmış dini kalıp 
ve şemaları üreten ve aktaran bir merkez olduğu sonucu elde edilmiştir. 
Ailenin üyelerine sunduğu şema ve kalıpların bazıları değişmiş, bazıları 
ise yeni üretilmiştir. Ailenin dini kalıp ve şemaları, temin ve tedarik etme 
görevinin eski zamanlardan günümüze sürdürdüğü anlaşılmıştır.  

Ailenin aktardığı hazır dini kalıp ve şemalar, bireysel ve toplumsal 
eylemlere, söylemlere, jest ve mimiklere anlam kazandırır. Bu anlamlar 
herkes tarafından ortak paylaşılan ve kullanılan anlamlardır. Bu sayede 
bireysel, toplumsal, kültürel ve bölgesel farklılıklara rağmen eylemlerimizin, 
jest ve mimiklerimizin dini ve toplumsal anlamları üzerinde hem fikir 
olmamız mümkün hale gelir. Aynı zamanda ailenin taşıdığı dini kalıplar, 
bireysel ve toplumsal farklılaşmanın toplumsal bütünleşme ve uyuma 
dönüşmesini sağlar. Böylelikle farklı farklı toplumsal ve kültürel özelliklere, 
tabakalara ve sınıflara sahip kesimlerin ortak dini inançlar ekseninde 
bütünleşmesi, aynı dini yapı içinde erimesi, uyum ve harmoni içinde bir 
dini yaşam mümkün olabilmiştir. Aile, adeta bir senfoni orkestrası gibi 
herkesin uyum ve ahenk içinde hareket ettiği bir dini ve toplumsal yaşamın 
üretilmesi ve sürdürülmesi işlevini görmüştür. Bireylerin, ailelerinden 
edindikleri dini tutum ve davranış kalıpları, onların içinde yaşadıkları 
topluma uyum gösterme düzeylerini belirler. 



132  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Ailenin bireysel ve toplumsal eylemi motive eden ve anlam kazandıran 
dini inanç ve değerlerin kaynağı olduğu sonucuna varılmıştır. Aile eylemlerin 
arkasında yatan dini inanç ve değerler sistemini inşa eder. Toplumsal 
olarak normal ve anomormal eylem ve söylemleri üretir ve üyelerini dini 
yabancılaşmaya karşı korur. Ailenin çocukların dini inanç ve eylemlerinde 
dindarlığın bütün boyutlarında geleneksel iktidar, gözetim, kontrol ve 
disiplin rol ve işlevlerinde modernleşme ile birlikte sorunlar yaşanmıştır. 
Fakat aile kendi dinini, çocuklarına kabul ettirme rolünü sürdürmektedir. 
Ailenin kabul ettiği din üzerine çocukların sosyalleşme süreçlerinde 
ve yetişkinlik dönemlerinde en azında dine inanma düzeyinde iktidar, 
gözetim ve disiplin işlevlerinde daha fazla güç ve önem kazandığı sonucuna 
ulaşılmıştır. Çünkü modernleşme öncesi dönemlerde bireysel dini inançların 
inşasında ve bu inançlara bağlılık düzeyinin sağlanmasında toplumsal baskı, 
devlet, hukuk ve eğitim gibi sistemler aile adına bu görevleri yürütmüşler 
veya aileye destek olmuşlardır. Günümüz toplumlarında ise özgürlükler ve 
hoşgörü kültür geliştiği için devlet, eğitim ve hukuk gibi toplumsal sistemler, 
bireysel dindarlık üzerindeki iktidar, gözetim ve disiplin işlevlerinden 
vazgeçmişler ve bu işlevleri tek başına aileye bırakmışlardır.  Bu açıdan 
ebeveynlerin dini uyumu, çocukların dine inanma ve dini gelişimlerinde çok 
etkin bir faktör olduğu görülmüştür. Anne-babaların aile içinde dini inanç 
ve ibadetlerde söylem ve eylem uyum düzeyinin güçlü olması ve rol model 
olmaları, çocukların anne-baba dini temsilleri ve yaşantıları üzerinden 
kendi dindarlıklarını inşa etmelerinde çok önemli katkı yaptığı sonucuna 
ulaşılmıştır. Ancak günümüz ailesinin dini inanç ve eylemlerde temsil ve 
dini, yaşam tarzı biçimine dönüştürme sorunu yaşadığı belirlenmiştir.

Aile, toplumun en temel yapısal parçasını oluşturur. Aile sisteminin 
olmadığı bir toplumsal sistem mevcut değildir. Bireyin, toplum, devlet ve 
dinin varlığı aileye bağlıdır. Ailenin yapı, işlev ve rolü, toplumdan topluma 
farklılaşır. Aynı zamanda bütün toplumsal yapılarda geçerli evrensel tek bir 
aile modeli de söz konusu değildir. Aile biçimleri, dini inanç ve değer sistemi 
çeşitlilik ve farklılık gösterir. Aile biçim ve dini sisteminde farklılaşma olsa 
da yapısal olarak çeşitli toplumlardaki aileler, bilinen en kadim toplumlardan 
günümüze kadar bazı ortak rol ve işlevleri devam ettirmişlerdir. Aile, her 
devirde bu süreklilik arz eden rol ve işlevselliklerle değişen topluma uyum 
sağlamayı ve tutunmayı sürdürmüştür. Ailenin bu yapısal özelliği, değişimler 
karşısında çok esnek ve dayanıklı olmasıdır. Ancak, ailenin bu esneklik ve 
değişen topluma tutunma yeteneğinde yaşanan bozulmaların aileyi daha 
fazla kırılganlaştırması da önemli bir aile sorunu olarak dikkat çekmiştir.

Sanayileşme, kentleşme ve modernleşmenin neden olduğu toplumsal 
değişimlere bağlı olarak aile sorunlarının arttığı, ailenin yaşadığı bu 
sorunların araştırılmasının günümüz toplumlarında gittikçe daha fazla 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 133

önem kazandığı anlaşılmaktadır. Çünkü aile ilk çağlardan günümüze 
sosyologlar tarafından, toplumların en temel yapı birimi olarak kabul 
edilmiş, aile kurumunun sorunları, toplumun bütünlüğünü, sürekliğini 
ve varlığını tehdit eden büyük bir sosyal risk olarak görülmüştür. Bu 
yaklaşımların temelinde aile sorunlarının, ailenin parçası olduğu topluma, 
dine, devlete ve diğer toplumsal yapılara doğru sirayet ettiği, aile sorunlu 
olursa toplumun da, dinin de sorunlu olacağı, aile dağılırsa toplumun 
da çözüleceği sayıltısı yatmaktadır. Ailede meydana gelen değişim ve 
bozulmalar, toplumsal yapının diğer parçalarının da değişmesine ve 
bozulmasına neden olacağına inanılmıştır. Bu nedenle evrensel olarak 
aileye çok büyük bir önem atfedilmiştir.  Bütün toplumlar, ailenin yapı, rol 
ve işlevlerini değişmeden ve bozulmadan koruma refleksi kazanmıştır.

Yapısal olarak geleneksel ve çekirdek aile biçimlerinde ve gördükleri rol ve 
işlevler önemli değişimler olmuştur. Sanayileşme, modernleşme, kentleşme 
teknoloji ve ulaşım gibi faktörlere bağlı olarak aile biçimleri önemli ölçe 
dönüşüm yaşamıştır. Çekirdek ve geniş aile biçimlerinde düşüş, tek kişilik 
aile, parçalanmış aile, birlikte yaşama, aralarında aile bağı olmayan birden 
fazla kişinin yaşadığı aile biçimlerinde artış yaşanmıştır. Bu sonuçla birlikte 
Ülkemiz çekirdek ve geniş aile tiplerinin, modernizmin ürettiği işlevcilerin 
tanımladığı geniş aile ve akrabalık sisteminden yalıtılmış ve kopmuş Batılı 
örneklerinden çok farklılık arzettiği belirlenmiştir. Çekirdek ailenin geniş 
aile bağlarını, yardımlaşma ve dayanışmasını sürdürdüğü anlaşılmıştır. 
Bu sebeple Türk aile yapısının Batı tipi çekirdek aileye dönüştüğü tezi, 
bir mit olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Fakat çekirdek ailenin geniş aile ile 
birlikte yaşadığı aynı haneden, aynı köyden ve şehirden uzaklaştığı tespit 
edilmiştir. İşte geniş ailesinden uzakta başka bir şehirde yaşayan ve çalışan 
çekirdek ailelerde çocuk bakımı, yetiştirilmesi, sosyalleşmesi, yaşlı bakımı 
gibi sorunların arttığı tespit edilmiştir.

Ailede cinsiyete dayanan rol ve iş bölümünde de dönüşümler olmuştur. 
Özellikle çalışan ailelerde ev işleri ve çocuk bakımı sadece kadına özgü bir 
iş olmaktan çıkmıştır. Buna karşılık ev dışı işlerde çalışma görevi erkeğin 
tek elinden alınmıştır. Kadının da erkekle birlikte ev dışı işlerde çalışması 
yaygınlaşmıştır. Böylece hane halkının geçimini erkekle birlikte kadına 
sorumluluk yükleyen daha eşitlikçi dini inanç ve anlayışlar, gittikçe 
yaygınlık kazanmış ve ailede üretim ve emek ile ilgili cinsiyet ayrımcılık 
mekanizmaları azalmıştır. Ailede erkek ve kadının, ev içi ve ev dışı 
işlerde birçok karmaşık roller edinmeye başladığı sonucuna ulaşılmıştır. 
Eskiden sadece kadınlara özgü işbölümü ve rolleri düzenleyen dinî inanç 
ve normların, erkekleri de kapsamasıyla ailede erkeklerin rol ve işbölümü 
genişlemesi ortaya çıkmıştır. Kız ve erkeklerin, ailede yetişkinlik rollerine 
hazırlayan cinsiyet rol farklılaşmasını inşa eden dini ve ahlakî yapı, her iki 



134  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

cinsiyetin eşitliğini inşa eden dini ve ahlakî yapıya dönüşmeye başlamıştır. 
Ailede cinsiyet eşitliği anlayışının yaygınlaşmasına, Sahabenin cinsiyet 
eşitliği yaşam tarzı temsilleri ve cinsiyet eşitliği inançları neden olmuştur. 
Aile cinsiyet eşitliği meselesini toplumsal olarak çok da abartmamak 
gerekmektedir. Ailede bazı hususlarda kadın erkek eşitliği anlayışı artsa 
da cinsiyet rol farklılaşması önemli ölçüde yapılaşmıştır. Ancak Feminist 
kesimlerin cinsiyet ideolojisi aileyi tehdit eden en önemli sorunlardan birisi 
olduğu sonucuna varılmıştır. 

Modernleşme ile birlikte Batı toplumlarında ailede bireyselleşme 
artmıştır. Fakat Türkiye’de Batı ailesinde yaşandığı biçimiyle bireyselleşme 
olmadığı anlaşılmıştır. Ülkemiz ailesi, mensuplarını kendi sorunlarıyla 
yapayalnız bırakma özelliğine henüz sahip değildir.  Bu yönüyle Türkiye’de 
aile bağları, hala güçlü ve dayanıklı olduğu için bireyselleşmenin aile 
üzerinde oluşturduğu olumsuz etkiler konusunda Batı toplumlarındaki 
örneklerinden çok daha iyi durumdadır.

Yurt içi ve yurt dışı göçler de önemli aile sorunlarının ortaya çıkmasına 
zemin hazırlamıştır. Ailede babalarının eşini ve çocuklarını geride bırakarak 
göç etmesi sonucunda babasız aile sorunu ortaya çıkmıştır. Göç eden 
erkeklerin, yabancı kadınlarla evlilikleri sonucunda Türkiye’deki ailenin 
dağılması, yoksullaşması, anne-baba dinlerinin farklı olması nedeniyle 
çocukların dini gelişim ve inanç sorunları yaşaması gibi problemler baş 
göstermiştir. 

Kırsaldan kente göç ile birlikte şehirleşeme sorunları artmıştır. Köyden 
kente göç olgusunun bazı gizli işlevleri belirlenmiştir. Yurtiçi göçlerin, 
tüketicilik, işsizlik, kendi işinin patronluğunu kaybetme, işsizlik, iş gücü 
piyasasında işçi arzını artırma ve işçilik ücretlerinin düşmesini sağlama 
gibi gizli işlevleri olmuştur. Öte yandan köyün şehre taşınmasıyla aileler, 
komşular, akrabalar, hemşeriler arasında yardımlaşma ve dayanışma 
göçmenlerin yoğun oturduğu mahallelerde devam ettirilmiştir. 

Alın yazı, kader, takdir, rıza, imtihan ve derman arama gibi 
inançların etkisinin zayıflaması, çocuğu olmayan, çocuğu, eşi, babası 
veya annesi ölmüş ailelerin bu tür olaylarla baş etmeleri ve toplumsal 
hayata tutunmalarını önemli ölçüde güçleştirmiştir. Bu tür geleneksel dini 
inançların aile hayatında çok hayati işlevleri yerine getirdikleri sonucuna 
ulaşılmıştır. Bireyin dinle olan bağlantısını kuran, onlara umut veren, dini 
ve manevi olarak dayanıklılık kazandıran dini yapı ve kalıpların ilerleme, 
modernleşme, bilimsellik amacıyla toplumsal ve bireysel yaşamdan 
uzaklaştırılması, ailenin başına gelen felaket ve musibetlere karşı dayanaksız 
ve kırılgan hale getirmektedir.  



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 135

Batı’da ve Türkiye’de parçalanmış/tek ebeveynli ailelerin oranı gittikçe 
artmaktadır. Parçalanmış aile, daha çok kadınla ilişkili bir yapı hüviyeti 
taşımaktadır. Parçalanmış ailelerin oranlarının artmasında boşanma, 
ayrı yaşama, evlilik dışı doğumlar, kadının aile reisi olması ile ilgili dini 
inançlarda yaşanan esneklik, özgürlük ve zayıflama etkin rol oynamıştır. 
Birlikte yaşamalar da gün geçtikçe artmaktadır. Ancak Ülkemizde birlikte 
yaşamalar, Batı ülkelerinden çok düşük düzeylerdedir. Bunda namus, 
ailenin adını şerefini lekeleme, nikahsız birlikte yaşamaların haram ve 
günah olduğuna inanılması neden olmuştur. Ne kadar değişmiş olursa 
olsun üyelerinin birlikte yaşamalarını gayri meşru, günah ve ayıp sayan 
dini inançlara bağlılık ailede çok güçlüdür. Bununla birlikte yaşamaları, 
dini ve toplumsal olarak imam nikahının meşrulaştırma işlevi gördüğü 
belirlenmiştir. Ailenin kurulmasını sağlayan imam nikahı, aile yapısının 
bozulmasına ve yılmasına sebep olacak bir aparat işlevi de görmektedir. 
Hatta imam nikahı, yolsuzluğa, boşanmayı ve boşanan çiftlerin tekrar 
evlenmesini düzenleyen dini kalıplara karşıt kült bir nikah türüne 
dönüştürülmüştür. Bu tip imam nikahı, çok önemli bir aile sorunudur.

Bütün toplumlarda, aile içi şiddeti onaylayan ve motive eden dini 
inançlar ve değerler sistemi vardır. Yine bütün kültürlerde aile içi şiddetle 
karşılaşılmaktadır. Fakat aile içi şiddet, genellikle kadına yönelik şiddet 
olgusu üzerinden kavranmıştır.  Kadına yönelik şiddetin ise daha çok, Türkiye 
ve Ortadoğu İslam Ülkelerine özgü genetik bir olgu olduğu yönünde Batı’da 
ve Ülkemizde oldukça yaygın bir ön yargı söz konusudur. Kadına yönelik 
şiddet üzerine yapılan istatistikler, antropolojik ve sosyolojik araştırmalar, 
bu ön yargıları ters yüz eden şaşırtıcı verilere ulamıştır. Türkiye’de kadına 
yönelik şiddet oranları, ABD, İsrail, Kanada, Avrupa ve Dünya geneli 
ortalama oranlarından çok daha düşüktür. Genellikle toplumlar, eşler 
arası şiddeti, aile mahremiyetini düzenleyen değerler sistemi içerisinde 
meşrulaştırmıştır. Böylece evli çiftlerin birbirlerine uyguladıkları şiddet 
aile mahremiyeti içerisinde normalleştirilmiş ve üzerinin örtülmesi yoluna 
gidilmiştir. Aile içinde kadına yönelik şiddet normal ve anormal şeklinde 
iki farklı yapı olarak sistemleştirilmiştir. Normal şiddetin, toplum ve aile 
tarafından haklılaştırılması, anormal şiddetin ise keyfilik ve haksızlıkla 
ilişkili kılınması söz konusudur.

Ailenin toplumsal değişimlere bağlı olarak ailenin gördüğü işlevler 
de farklılaşmalar ve dönüşümler yaşanmıştır. Çok çocuk sahibi olma 
ve çocuğun değeri ile ilgili dini inançlarda meydana gelen değişimler, 
ailenin çocuk sahibi olma, neslin çoğalması ve devamını sağlama işlevini 
bozmuştur. Esasen Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam gibi evrensel dinler, 
çok çocuk yapmayı öğütlemiş, böylelikle Tanrı’nın çoğalın emri, toplumsal 
yaşamda egemen kılınmaya çalışılmıştır. Bu sebeple doğum kontrol 



136  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

yöntemleri ve kürtajı yasaklayan dini inanç sistemleri yaygınlık kazanmıştır. 
Fakat günümüz toplumlarında çok çocuk yapmayı öğütleyen dini inançların 
yerini, doğum kontrol yöntemlerine ve az çocuk yapmayı motive eden dini 
yapıya bıraktığı sonucuna ulaşılmıştır. Nitekim Türkiye’de 2000’li yıllara 
kadar çok çocuk yapmayı motive eden kader, rızık, tevekkül, Allah vergisi 
inançlarının aile hayatından silinmesi, bu inançlar yerine “bakabileceğin kadar 
çocuk yap” mottosunu hakim kılmak üzere yoğun bir kamuoyu oluşturma 
girişiminde bulunulmuştur. Bu girişimlerin bir parçası olarak doğum kontrol 
yöntemleri, kürtaj ve çocuk düşürme gibi olgular, kamusal ve özel sektör 
projesi olarak uygulanmıştır. Fakat 2000 yıllardan sonra Cumhurbaşkanımız 
Recep Tayyip Erdoğan, ailenin çoğalmasını engelleyen kamusal politikaların 
toplumumuz için büyük bir beka sorunu olduğunu fark etmiş ve çok çocuk 
yapmayı destekleyen kamusal politikalara geçilmiştir. Sonuçta çok çocuk 
yapmaya neden olan rızık, kader, takdir ve Allah vergisi inançları etkisini 
kaybetmeye başlamıştır. İslam’ın çok çocuk yapmayı motive eden inançlarında 
yaşadığı etki kaybını, Türk toplumunun geleneksel aile yapısı içinde İslam’ın az 
çocuk yapmayı ve doğum kontrol yöntemlerini onaylayan dini inanç sisteminin 
işlevsellik ve etkinlik kazanmasıyla telafi ettiği sonucuna ulaşılmıştır. Günümüz 
Türkiye’sinde artık din, az çocuk yapma eylemine neden olmaktadır.

Aile, parçası olduğu toplumun dilini, dinini, kültürünü ve geleneklerini 
çocuklara ve üyelerine kazandırma, onların toplumsal uyumlarını sağlayan 
bilgi, görgü, değer ve beceriler aşılama işlevi görmektedir. Aile çocuklarına, 
dini ve kültürel mirası aktarma görevini yerine getirir. Bu açıdan aileden 
bireyler, dini değerlerin sistemleştirdiği sosyal rolleri öğrenir ve bu rolleri yerine 
getirerek toplumun kendilerinden beklediği yetişkinlik rollerini oynarlar. Aile 
üyelerine, bireysel, duygusal, sosyal ve dini anlam ve eylem kalıpları kazandırır. 
Bireysel ve toplumsal yaşam, aileden edinilmiş bu yapısal dini kalıplar sayesinde 
kolaylaşır. 

Aile, yerine getirdiği dini toplumsal işlevlerinin bazılarını daha profesyonel 
kamu, özel eğitim ve din eğitimi kurumlarına terketmiştir. Aile üyelerinin, 
çalışması, örgün eğitime verilen önemin artması, çocuklara küçük yaştan 
itibaren örgün eğitimin zorunlu kılınması, ailenin iş, meslek kazandırma, din 
eğitimi işlevlerini okullara bırakmasıyla sonuçlanmıştır. 

Ortaya çıkan bu yeni çocuk yetiştirme ve bakımı olgusu, ailenin eğitim, din 
eğitimi, sosyalleşme işlevlerinde yapısal bozulma ve sorunlara yol açmıştır. 
Aynı zamanda ailenin çocuklarına karşı yerine getirdiği duygusal destek, 
dayanışma, şefkat ve sevgi işlevlerinin de bozulmasına neden olmuştur. 
Ailedeki sevgi, şefkat, merhamet, duygu, din işlevlerindeki bozulmalar, 
çocukların suç işleme, kötülük ve zorbalık yapma, içki ve uyuşturucu 
kullanma ve sapıtma gibi patolojik eylemlere yönelmesinde etkin rol 
oynamıştır.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 137

Aile, din eğitimi verme görevini, din eğitimi kurumlarına bırakmıştır. 
Fakat din eğitimi kurumlarının nitelik ve imaj sorunları nedeniyle ailelerin 
çocuklarını bu kurumlara gönderme eğilimi düşmüştür. Toplumda din 
eğitimi kurumlarına karşı bazı toplumsal kesimlerde varolan ideolojik 
reaksiyon ve alerjik tepki de ailede din eğitimi işlev bozukluklarının bu 
kurumlar tarafından telafi edilmesini ve toplumsal sistemin dengelenmesini 
engellemektedir. Bu nedene günümüzde din öğretimi en önemli aile 
problemlerinden birisidir. 

Ailenin, bazı eğitim işlevleri kaybolmuş, bazıları bozulmuş, bazıları 
da işlevsiz hale gelmiştir. Örgün eğitim kurumları vasıtasıyla ailenin işlev 
kayıpları, bozuklukları ve işlevsizliklerinin aile ve toplumsal sistemin 
işleyişi üzerindeki olumsuz etkileri giderilmeye çalışılmıştır. Aile, bu işlev 
kayıpları karşısında başka asli eğitim işlevleri edinmiştir. Aile, çocukların 
eğitiminde asli işlevlerini daha iyi ve etkili bir şekilde yerine getirmek için 
var gücüyle çalışmaktadır. Çocuğun eğitimiyle daha fazla ilgilenme, en iyi 
eğitimi alması için çalışma, özel dersler aldırma, kurslara gönderme, beceri 
ve yetenek geliştirme eğitimleri aldırma ve hobiler edindirme vb gibi yeni 
işlevleri yerine getirmektedir.

Modernleşme, sanayileşme ve kentleşme gibi etkenler, dinin ailedeki 
rol ve işlevlerinde de değişimlere neden olmuştur. . Ailenin dini yapısı 
ve işlevlerinde yaşanan değişimlere paralel olarak birçok aile sorunu 
yaşanmaya başlamıştır. Ailede dini özgürlük ve hoşgörü artmıştır. Bu 
sebeple aile toplumsal bütünleşmeyi sağlayan dini inançları aktarma işlevini 
yerine getirmede sorunlar yaşamaya başlamıştır. Dinin bütünleştirici 
işlevinde yaşanan işlev kaybına karşılık, dinin çoğulculuk ve farklılaşma 
işlevleri güç kazanmıştır. Ailede dinin farklılaştırıcı ve çoğulculuk işlevinin 
etkin olmaya başlaması, İslam’ın evrensel tek doğru ve hakikat din olduğu 
inancının etkisinin azalmasına yol açmıştır. Bununla birlikte çoğulculuğu 
ve farklılaşmayı esas alan din eğitimi de ailenin dini yapı ve işlevlerinin 
bozulmasına neden olmaktadır. Ailenin geleneksel dini inançlarıyla okulda 
öğrenilen dini inançların çelişmesi, çocukların dini gelişimleri, dini inanç 
ve eylemleri benimsemeleri üzerinde olumsuz etki yapmaktadır.

Okullarda verilen din eğitimi ve resmi dini kurumların topluma aktardığı 
din anlayışı ile ailenin kader, kaza, takdir, tevekkül, rıza, kanaatkarlık, 
şükür, imtihan vb gibi geleneksel dini inançları arasında çatışma ve çelişki 
üretilmiştir. Bu inançların, Batı karşısında Türk toplumunu geri bıraktığı, 
insanları tembelliğe ittiği ve en önemlisi de İslam’ın özünde bu inançların 
geleneksel yorumunun olmadığı, ona yabancı bir şekilde üretildiği 
söylemleriyle toplumsal ve aile hayatından uzaklaştırılması hedeflenmiştir. 
Fakat geleneksel inanç kalıpları, aileyi felaket, travma ve musibetlere karşı 
dayanıklı ve esnek kılma, umut aşılama, hayata tutunmayı sağlama, arayış 



138  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

içerisinde olma ve hayat kalitesi, konfor ve memnuniyet düzeyini iyileştirme 
işlevlerini gördüklerinden, fiziksel, sağlık, ekonomik ve dini yoksunlukları 
giderdiklerinden ailenin dini yapısından söküp atmak mümkün değildir. 
Günümüz ailesinde kaza ve kader, rızık, tevekkül, imtihan gibi inançlara 
inanma düzeyinde düşüş eğilimi artmıştır. Bu düşüş eğilimi, çocuk, eş ve 
genç kayıplarında, yoksulluk, hastalık, afetler karşısında aileyi oldukça 
kırılgan hale dönüştürmüştür.

 Aile hayatını İlahî güç ve irade ile anlamlı kılan inançlar yerini, bireysel 
ve ailevi çalışma, çabalama, üretme, bilim ve teknolojiden yaralanma vb 
gibi dini inançlara bırakmaya başlamıştır. Ailede yaşanan kader, kaza, 
rızık ve tevekkül inançlarındaki aşınmaya paralel olarak çalışma, işini 
sağlam yapma, tedbir alma, riskleri azaltma vb gibi iş ahlakı, güvenlik ve 
tedbir mekanizmalarını motive eden dini inançlar daha fazla işlevsellik 
kazanmıştır. 

Türkiye’de ekonomi ve çalışma koşullarında meydana gelen 
değişimlerin,  aile ekonomik yapı ve işlevlerinde bazı sorunların yaşanmasına 
neden olmuştur. Şehirleşme ve modernleşme sürecinde ailenin kamu 
ve özel sektörde ücretli emeğe dayalı çalışma düzeni, üretim birimi olan 
ailenin tüketim merkezi haline dönüştürmüştür. Kırsal kesimlerdeki üretici 
ailelerinin oranının gittikçe düşmesi hem tarımsal üretimin azalmasına 
hem de şehir nüfusunun artan tüketim, barınma talebinin oluşturduğu arz 
talep dengesizliği sorunu ortaya çıkarmıştır. Böylelikle gıda, konut, kira 
fiyatları hızla artmış fakat ücretli emeğin geliri aynı oranda artmamıştır. 
Kendi çiftliklerinde ve işlerinde çalışan kadınların şehir hayatında işsizlik 
ve üretici kadın emeğinin atıl hale gelmesi sorunu bal göstermiştir. Türkiye 
ailesinin en önemli problemlerinin başında yoksulluk ve geçim sıkıntısı 
gelmektedir. Ailelerin büyük çoğunluğu, ekonomik olarak, orta ve alt sosyal 
ve ekonomik tabaka içerisinde yer almaktadır. Artan yaşam standartlarının 
ve tüketimin finansı, aile borçlanması ile karşılanmaya çalışılmıştır. Bu 
nedenle aile borçlanmasının artması, Ülkemiz ekonomisinin kırılgan yapısı 
üzerinde önemli bir riski bünyesinde barındırmaktadır.

Ailede yaşlıların bakımı, yalnızlık, statü ve itibar kaybı, sosyal 
izalasyon ve dışlanma gibi önemli sorunlar yaşadığı sonucuna ulaşılmıştır. 
Yaşlıların, aile üzerindeki otoritesi zayıflamasına karşın, aile üyelerinin 
yaşlılar üzerindeki güç ve otoritesi artmıştır. Ailenin yaşlıları bakım işlevini 
tam olarak yerine getirmekte zorlandığı tespit edilmiştir. Ailenin yaşlıları 
bakma görevi yükleyen dini ve geleneksel inançlarda işlev bozuklukları ve 
kayıpları, huzur evleri, ücretli yaşlı bakıcılığı, kamusal yaşlı bakım destekleri 
gibi kurumsal sistemler vasıtasıyla giderilmeye çalışılmıştır. Toplumsal yapı, 
ailenin yaşlı bakımı ile ilgili bozulan işlevlerinin olumsuz etkileri, huzur 
evleri, hasta bakıcılığı ve kamusal yaşlı bakım hizmetleri kurumlarının 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 139

gördükleri işlevler ile azaltma yoluna gidilmiştir. Yaşlıların geleneksel 
aile sistemindeki güç, statü, otorite, bazı rol ve işlevleri, modernleşen aile 
yapısı içinde olumsuz etkilenmiştir. Bu işlev kayıplarına rağmen yaşlılar, 
günümüz ailesinde çocuk bakımı, çocuklarına ekonomik ve sosyal destek 
olma, boşanan kızlarının, oğullarının ve onların çocuklarının bakımı gibi 
işlevleri sürdürdükleri, hatta bu işlevlerin aile hayatı için eskisinden daha 
çok önem kazandığı tespit edilmiştir

Modern aileyi bozulmadan ve değişmelerden koruma refleksine 
rağmen ailenin yapı ve işlevlerinde değişimler sürmüştür. Bunun sebebi, 
toplumsal farklılaşma ve değişime paralele olarak ailenin de rol ve işlevlerini 
farklılaştırma kabiliyetine sahip olmasıdır.  Ailenin, bu yapısal özelliği 
sayesinde modernleşmiş ülkelerde ve Türkiye’de bir takım işlevlerini daha 
uzmanlaşmış profesyonel kurumlara terk ettiği, buna karşılık bir takım 
yeni işlevler edindiği bulgusu elde edilmiştir. Ailenin geçmişte gördüğü 
bazı işlevlerin, günümüz toplumsal yapısında işlevsiz kaldığı, geçmişte 
işlevsiz kalan bazı aile görevleri de geri çağrılarak yeniden işlev kazandığı 
sonucuna ulaşılmıştır.  

 Batı toplumlarında ve Türkiye’de en büyük aile sorunlarından birisi de 
boşanmadır. Boşanma olgusunun gittikçe yaygınlaşmasına paralel olarak 
aile ve evlilikle ilgili toplumsal ve dini kaygılar artmıştır. Bu nedenle aile 
kurumunun kutsal ve din birlikteliğinin çözülmesine ve dağılmasına neden 
olan boşanma olgusunu önleyeme yönelik bütün dinler de oldukça sert 
yaptırımlar ve kısıtlamalar getirilmiştir. Boşanma, Yahudilik, Hristiyanlık, 
Hinduizm, Budizm, Kofüçyanizm, Şintoizm ve İslam gibi evrensel dinlerde 
hoş görülmemiştir. Boşanmaya belli ölçütler dahilinde izin verilmiştir. 
Genellikle dinlerin amacı aile birlikteliğini korumak ve sürdürmek olmuştur. 
Fakat dinlerin boşanmayı kısıtlayan ve güçleştiren inanç ve uygulamalarında 
değişim hız kazanmıştır. Boşanmayı hoş görmeyen dini yapı, boşanmaları 
hoş gören ve cazipleştiren dini yapıya doğru değişim göstermiştir. 

Boşanan çiftlerin boşandıktan sonra hayatlarını zorlaştıran, onları 
damgalayan, dışlayan ve toplumsal baskı uygulayan geleneksel toplumsal 
dini inanç ve uygulamalarda değişim yaşanmıştır. Boşanmanın din 
görevlileri ve kurumları tarafından gerçekleştirilmesi inancı da resmi hukuk 
ve mahkeme kararlarının boşanmayı onaylaması yönünde değişmiştir. 
Artık mahkeme kararları boşanmanın dini yapısının temel meşruiyet 
parçası haline gelmiştir. Din kurumlar ve dini otoritenin boşanmayı kabul 
ve onaylama işlevi etkisini yitirmiştir.  Bununla birlikte boşanma hakkını 
erkeğe veren inançlar da kadın erkek eşitliğini düzenleyen dini yapı, kadına 
da boşanma hakkı veren bir form kazanmıştır. Kamusal hukuk sistemleri, 
dinlerin boşanmayı engelleyici, cezalandırıcı ve onaylayıcı inançlarını 
etkisizleştirmiştir. Kamusal hukuk boşanmaları kolaylaştırmıştır.



140  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Boşanmayı zorlaştıran dini inançların, boşanmayı kolaylaştıran 
dini yapıya doğru değişimi sonucunda dünya genelinde boşanma hızla 
artmaktadır. Türkiye’de boşanmayı güçleştiren ve boşanma sonrası 
yaşamı cazip olmaktan çıkaran geleneksel dini inançlar, 1990 yıllara 
kadar boşanma oranlarının düşük kalmasında etkili olmuştur. Fakat 
1990 yıllardan sonra dini özgürlüklerin, hoş görünün yaygınlaşmaya 
başlaması, boşanmayı dini özgürlük yapısının temel bir merkezin parçası 
haline dönüşmesini sağlamıştır. Bu yıllardan sonra boşanma oranlarında 
başlayan artış, 2000 yıllardan itibaren hız kazanmıştır. Bugün Türkiye’de 
yaşanan boşanma olaylarının oranı, çoğu Avrupa ve Batı ülkesinden ve 
dünya boşanma oranları ortalamasından daha yüksektir. Türkiye’deki 
boşanma oranlarının yüksek olmasında 2000’li yıllardan itibaren düzenli 
istatistiklerin tutulması ve özellikle birlikte yaşamaların çok düşük, evlilik 
oranlarının çok yüksek olması sebep olmuştur. Nitekim ABD ve Avrupa 
ülkelerinde hızla artan birlikte yaşamalar ve evlilik oranlarında yaşanan 
düşüşler, boşanma oranlarının düşük kalmasına yol açması muhtemeldir. 
Bu durumda ne kadar az evlilik, o kadar az boşanma şeklinde bir olgunun 
ortaya çıktığı sonucu elde edilmiştir. 

Sonuç olarak dinin boşanmayı engelleyici rolünü önemli ölçüde 
sürdürdüğü gözlenmiştir. Nitekim Katolikliğin, Hinduizmin,  ve Budizmin 
yaygın olduğu ülkelerde boşanma oranlarının oldukça düşük kalmasında, 
bunların boşanmayı yasaklayan inançlarının rolü büyüktür. Buna karşılık 
boşanmanın arttığı ülkelerde Protestanlığın, Yahudiliğin ve İslam’ın yaygın 
olması, bu dinlerin boşanmayı hoş görmeyen inançlarının, boşanmayı izin 
ve onay veren dini yapılara dönüşmesi etkili olmuştur. Zaten Protestanlık 
özünde boşanmayı kolaylaştırmıştır. Sonuçta dinin bir taraftan boşanmaya 
engel, diğer taraftan boşanmaya neden olduğu tespit edilmiştir. 



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 141

KAYNAKÇA
Abbott, P., Wallace, C., ve T. Melissa (2005). An ıntroduction to sociology: Feminist 

perspective. London ve New York: Routledge.

Acluni, Keşfül hafa, C.1, Mustafa Genç (Çev.). İstanbul: Beka Yayıncılık.

Acock, A.ve Bengtson, V. (1978). On the relative ınfluence of mothersand fathers: A 
covariance analysis of political and religious socialization. Journal of Marri-
age and the Family 40, 519-530.

Afifi, A. D., Davis, S., Denes, A. ve Merrill, A. (2013). Analyzing divorce from cultu-
ral and network approaches. Journal of Family Studies, 19, 240-253.

Akçay, C. (2011). Yaşlılık kavramlar ve kuramlar. İstanbul: Kriter Yayınevi. 

Akıcı, H. (2012). Türkiye’de boşanmanın dini ve psiko-sosyal sebepleri üzerine bir 
inceleme, (Yayınlanmamış yüksek lisans tezi). Marmara Üniversitesi, İstan-
bul.

Akgün, Y.Z. ve Karaşahin (2025). Dijital müftüler: yapay zekâ temelli islami mobil 
uygulamalar ve dini otorite üzerine sosyolojik bir inceleme. M. Büküm (Ed.). 
Dijital çağda sosyoloji içinde (s. 1-38). Kayseri: Kimlik Yayınları.

Aktaş Akoğlu, Ö. ve Küçükkaragöz, H. (2018). Boşanma nedenleri ve boşanma son-
rasında karşılaşılan güçlüklere ilişkin bir araştırma: İzmir ili örneği. Toplum 
ve Sosyal Hizmet, 29(1), 153-172.

Aktay, Y. (1991). Modern dünyada ailenin dönüşümü ve muhtemel geleceği üzerine 
mülahazalar ve geleneğe dayalı problemler. M. Aydın (Ed.). Aile sosyolojisi 
yazıları içinde. (s. 181-188). İstanbul: Açılım Kitap.

Amato,  P. R. (1996). Explaining the intergenerational transmission of divorce. Jour-
nal of Marriage and Family. 58(3), 628-640.

Amato, P. R, and Previti, D. (2003). People’s reasons for divorcing: gender, social 
class, the life course, and adjustment. Journal of Family Issues 24 (5), 602-
626.

Andersen, J.D. (2001). Fınancıal problems as predıctors of dıvorce: a socıal exchange 
perspectıve. Ann Arbor: UMI Microform

Arıkan, Ç. (1992). Yoksulluk evlilikte geçimsizlik ve boşanma, Ankara: Şafak Mat-
baası.

Arıkan, Ç. (2015). Halkın boşanmaya ilişkin tutumları araştırması 1996. Ankara: 
Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı Aile ve Toplum Hizmetleri Genel Mü-
dürlüğü 

 Arslan, H. (2021). Budizm’de aile. S. Turan ve A.Ünal (Eds.) Dinlerde aile içinde (s. 
201-222). İstanbul: Eğitim Yayınevi.

Arslantürk, Z. ve Amman, T. M. (2001). Sosyoloji kavramlar, kurumlar, süreçler, 
teoriler. İstanbul: Çamlıca Yayınları.



142  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Atalay, B. Kontas, Y. M., Beyazıt, S. ve Madenoğlu, K. (1993). Türk aile yapısı araş-
tırması. Ankara: Sosyal Planlama Dairesi.

Aydemir, M. A. ve Tecim, E. (2012). Türk toplumunda aile ve dinin sosyal sermaye 
potansiyeli. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 28, 43-59.

Aydın, M. (2014). Sistematik din sosyolojisi. İstanbul: Açılım Kitap.

Aydın, O. ve Baran, G. (2010). Toplumsal değişme sürecinde evlenme ve boşanma, 
Toplum ve Sosyal Hizmet 21 (2),  117-126.       

Baker, D. ve Özkalp,, M. (1999).  Social security: The photry crisis. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Başdemir, H.Y. (2022). Bir eğitim kurumu olarak aile. F. Özkan (Ed.). Türkiye’de aile 
değerlerinin bugünü ve geleceği içinde. (s. 261-268). Ankara: Nobel Yayınları.

Başkaya, Z. ve Ünal, A. (2017). Türkiye’de evlenme ve boşanma oranlarının iller dü-
zeyinde zamansal değişimi (2001-2015).  Uluslararası Sosyal Araştırmalar 
Dergisi 10 (53), 338-358.   

Battal, A. (2008). Boşanma sebepleri, İstanbul: T.C. Başbakanlık Aile ve Sosyal Araş-
tırmalar Genel Müdürlüğü, Akademik Dayanışma Araştırma ve Geliştirme 
Vakfı.

Battal, E. ve Taşkın, R. (2021) Konfüçyanizm’de aile. S. Turan ve A.Ünal (Eds.) Din-
lerde aile içinde (s. 259-276). İstanbul: Eğitim Yayınevi.

Bayer, A. (2013). Değişen toplumsal yapıda aile. Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakül-
tesi Dergisi. 4(8), 101-129.

Beck, U. ve Beck-Gernsheim, E. (2014) Distant love: Personal life in the global age. 
Cambridge: Polity Press.

Benedek, E.P. ve Brown, C.F. (1997). Boşanma ve çocuğunuz, çocuğunuzun boşan-
manızla başetmesine nasıl yardımcı olursunuz? Katlan, S. (çev.) Ankara: 
HYB Yayıncılık.

Benedict, R. (1998). Kültür örüntüleri. Ankara: Öteki Yayınevi.

Beşpınar, F.U. (2014). Türkiye’de evlilik. M. Turğut ve S. Feyzioğlu (Eds.). Türkiye 
aile yapısı araştırması tespitler ve öneriler içinde. (s.110-169). İstanbul: Aile 
ve Sosyal Politikalar Bakanlığı

Bilgin, V. (1997). Sosyal çözülme ve din. Samsun: Etüt Yayınları.

Booth, A., Johnson, D. R., White, L. K. ve Edwards, J. N. (1985). Predicting divorce 
and permanent separation. Journal of Family Issues 6(3), 331-346 https://doi.
org/10.1177/019251385006003005

Bottomore, T.B. (1977). Toplumbilim. Ü. Oskay (Çev.). Ankara: Doğan Yayınevi.

Bulduk, E.Ö. (2014). Yaşlılık ve toplumsal değişim. Türkiye Sosyal Araştırmalar 
Dergisi 18(2), 53-60.   

Canatan, K. (2013a). Aile hakkında kuramsal perspektifler. K. Canatan ve E. Yıldı-
rım (Eds.). Aile Sosyolojisi içinde. (s. 31-50). İstanbul: Açılım Kitap.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 143

Canatan, K. (2013b). Türk ailesinin tarihsel gelişimi. K. Canatan ve E. Yıldırım 
(Eds). Aile Sosyolojisi içinde. (s. 97-117). İstanbul: Açılım Kitap.

Cinpolat, S. (2017). Yahudilikte çocuk sahibi olma ve çoğalmanın yeri ve önemi. 
Dini Araştırmalar 20(51), 137-152.

Clarke, P. B. (2012). Küresel bir çerçevede daha organik bir din anlayışına doğru. P.B. 
Clarke (Der.). ve İ. Çapcıoğlu (Çev.). Din sosyolojisi kuram ve yöntem içinde 
(s. 33-72). Ankara: İmge Yayınevi.

Clarke-Steward, A. ve Brentino, C. (2006). Divorce: Causes and consequences, New 
Haven: Yale University Press.

Cohen, O. ve Finzi-Dottan, R. (2012). Reasons for divorce and mental health fol-
lowing the breakup. Journal of Divorce & Remarriage, 53, 581–601.

Coşkun, S. ve Sarlak, D. (2020). Reasons for divorce in Turkey and the charac-
teristics of divorced families: a retrospective analysis. The Family Jour-
nal: Counseling and Therapy for Couples and Families 10, 1-8. DOI: 
10.1177/1066480720904025 

Cağan, K. (2011). Ailenin işlevleri: Aile hakkında kuramsal perspektifler. K. Cana-
tan (Ed.). Aile sosyolojisi içinde (s. 83-95). (İstanbul: Acılım Kitap, 2011), 

Çakır, B. (2011). Modernleşme sürecinde Türkiye’de evlilik kurumunun işleyişi ve 
boşanma eğilimlerinin seyri. (Yayımlanmamış doktora tezi). İstanbul Üni-
versitesi, İstanbul.

Çavlin, A. (2014). Türkiye’de boşanma. M. Turğut ve S. Feyzioğlu (Eds.).Türkiye aile 
yapısı araştırması tespitler ve öneriler içinde. (s. 195-207). İstanbul: Aile ve 
Sosyal Politikalar Bakanlığı.

Çayır, K. (2012). Yaşa dayalı ayrımcılık/yaşçılık. K. Çayır ve M. Ayan Ceyhan (Der.). 
Ayrımcılık çok boyutlu yaklaşımlar içinde. (s. 163-174). İstanbul: İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları.

Çelik, C. (2010). Değişim sürecinde Türk aile yapısı ve din-paradigmatik anlam ve 
işlev farklılaşması. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi 8, 25-35.

Çelik, C. (2012). Göç, kentleşme ve din. N. Akyüz ve İ. Çapcıoğlu (Eds.). Din sosyo-
lojisi elkitabı içinde. (s. 297-306). Ankara: Grafiker Yayınları.

Çiğdem, A. (2015). Halkın Boşanmaya ilişkin tutumları araştırması 1996. Ankara: 
T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı.

Demirkan Yurtkuran S., Ersöz A., Şen R. B., Sezgin Ö., Turğut A. M. ve Şehitoğlu N. 
(2009) Boşanma nedenleri araştırması. Ankara: Başbakanlık Aile ve Sosyal 
Araştırmalar Genel Müdürlüğü.

DİE, (2003) 2000 genel nüfus sayımı nüfusun sosyal ve ekonomik nitelikleri Türkiye. 
Ankara: Devlet İstatistik Enstitüsü Yayınları.

Dikeçligil, F. B. (2012). Aileye dair kabullerin ezber bozumu. Muhafazakar Düşünce 
(31), 21-52.



144  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Doğan, C. (1998). Türkiye’de boşanma sorununun sosyolojik ve istatistiki açıdan 
değerlendirilmesi, Sosyoloji Konferansları 25, 59-69.

Doğanay, H. (2014). Türkiye beşeri coğrafyası. Ankara: Pegem Akademi.

Duben, A. (2006). Kent, aile, tarih. L. Şimşek (Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları.

Edgell, P. (2014). Retorikte ve pratikte lokal cemaatlerde “İyi aile”yi tanımlamak. M. 
Dillion (Ed.). ve H. Arslan (Çev.). Din sosyolojisi elkitabı içinde. (s. 239-259). 
İstanbul: Paradigma. 

Elmas, Ç. ve Adak, N. (2023). Türkiye’de boşanma nedenlerinin toplumsal kökenleri ve 
boşanma sonrası deneyimler. İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi 43(1), 84-97.

Emiroğlu, K. ve Aydın, S. (2003). Antropoloji sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları.

Erbaş, A. (1998). Hıristiyan ayinleri (sakramentler). İstanbul: Nun Yayınları.

Erbay, A. (2024). Türkiye şiddet haritası/Violence map 2024. İstanbul: İstanbul Kül-
tür Üniversitesi Yayınları.  

Erdentuğ, A. (1985). Çeşitli insan topluluklarında aile tipleri. Ankara: Ankara Üni-
versitesi Dil Tarih Coğrafya Fakültesi Yayınları. 

Erkal, M. (1999). Sosyoloji. İstanbul: Der Yayınları.

Eröz, M. (1991). Türk ailesi. B. Diçeligil ve A. Çiğdem (Der.). Aile yazıları I. (s. 229-
251). Ankara: Başbakanlık Aile Araştırmaları Kurumu.

Erten, H. (2018a). Günümüz ailesinde sosyalleşme problemleri. M. Yiğitoğlu (Ed.). 
I. Uluslararası insan ve toplum bilimleri araştırmaları kongresi bildiri kitabı 
içinde Karabük: Karabük Üniversitesi Yayınları. 476-481.

Erten, H. (2018b). İslam medeniyetinde aile üyelerini koruyan sosyal kurumlar.  H. 
Çiftçi (Ed.). Iternational Paris congress social sciencess ıı the book of full texts 
içinde. İksad Yayınları. 184-204.

Erten, H. (2014). Osmanlı ailesine farklı bir bakış. M. Aydın (Ed.). Aile sosyolojisi 
yazıları. (s. 386-397). İstanbul: Açılımkitap.

Erzsébet. F. (2010). New partnership after first divorce-an event  history analysis. 
Demográfia, English Edition 53(5), 78-101.

Eser, B. ve Küçük Aksu, S. (2021). Yaşlanan nüfus, sorunlar ve politikalar: Türkiye 
için bir değerlendirme. Gümüşhane Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Elektronik Dergisi 12(2), 541-556.

Eyce, B. (2000). Tarihten günümüze Türk aile yapısı. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bi-
limler Meslek Yüksekokulu Dergisi 1(4), 223-244.

Eyce, B. (2002). Demografik özelliklere göre Türkiye’de boşanma. Selçuk Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Dergisi (14), 81-98.

Freyer, H. (1967). Sosyolojiye giriş. N. Abadan (Çev.). Ankara: Anakara Üniversitesi 
Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayını.

Giddens, A. (2012). Sosyoloji. C. Güzel (Haz). İstanbul: Kırmızı Yayınları.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 145

Giddens, A., Duneier, M., Appelbaum, R. P. ve Carr, D. (2018) Introduction to soci-
ology. New York: W.W. Norton and Company.

Gigy, L. ve Kelly, J. B. (1993). Reasons for divorce: Perspectives of divorcing men and 
women. Journal of Divorce and Remarriage, 18(1-2), 169-188.

Goode, W. J. (1956). Women in divorce. New York: Free Press.

Gökalp, Z. (1973). Terbiyenin sosyal ve kültürel temelleri I. İstanbul: Başbakanlık 
Kültür Müsteşarlığı 1000 Temel Eser Yayınları.

Gökbayrak, Ş. (2009). Refah devletinin dönüşümü ve bakım hizmetlerinin görün-
mez emekçileri göçmen kadınlar. Çalışma ve Toplum 2(21), 55-82.

Gökçe, B. (1990). Aile ve aile tipleri üzerine bir inceleme. B. Dikeçligil ve A.Çiğ-
dem (Der.). Aile yazıları I içinde. (s. 205-223). Ankara: T.C. Başbakanlık Aile 
Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Greenberg, B. (1996). On women and Judaism: A view from tradition. Philadelphi-
a:The Jewis Publication Society of America.

Gül, H. (2020). Değişen kent ailesinde sevgi anlayışları ve ilişkilerine sosyolojik bir 
yaklaşım. Din ve Bilim 3(2), 83-96.

Gül, H. (2022). Modernleşme sürecinde yaşlılık sorunlarına ilişkin sosyolojik bir 
değerlendirme. İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 11(2), 928-943.

Günay, Ü. (1998). Din sosyolojisi. İstanbul: İnsan Yayınları.

Gündüz, Ş. (2012). Dinler tarihi açısından kürtaj. Sağlık Düşüncesi ve Tıp Kültürü 
Dergisi (24), 16-19.

Güneş, F. (2012). Aile, evlilik, akrabalık ve hane. A. Kasapoğlu ve N. Karkıner (Eds.). 
Aile Sosyolojisi içinde (s. 27-48). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları.

Güngen, Y., Tokyürek, Ş. ve Şanlı, N. (2002). Ev ve ailede yaşam yöntemi. Ankara: 
Pegem Yayınları.

Günindi Ersöz, A. (2011). Türkiye’de boşanma olgusu ve kadına yönelik aile içi şid-
det ilişkisi üzerine bir değerlendirme. Sosyoloji Konferansları 43, 249-264.

Güvenç, B. (2002). Japon kültürü. İstanbul: Türkiye İş bankası Yayınları.

Hall, C. (1992). White, male and middle class explorations in feminism and history. 
Oxford: Polity.

Hamilton, M. (2012). Rasyonel seçim kuramı: Bir eleştiri. P.B. Clarke (Der.). ve İ.
Çapcıoğlu (Çev. Ed.) ve M A. Kirman (Çev.). Din sosyolojisi kuram ve yön-
tem içinde (s. 197-222). Ankara: İmge Yayınevi.

Harris, M. (2001). The rise of anthropological theory. A history of theories of culture. 
New York, Oxford: Altamira Press.

Havıland, W. A., Prins, H. E. L., Walrath, D. ve Mcbrıde, B. (2008). Kültürel antropo-
loji. İ.D. Erguvan Sarıoğlu (Çev.). İstanbul: Kaknüs.

Hawkins, A. J., Willoughby, B. J. ve Doherty, W. J. (2012). Reasons for divorce and open-
ness to marital reconciliation. Journal of Divorce & Remarriage, 53, 453-463.



146  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

İçağasıoğlu Çoban, A. (2005). Yalnız yaşayan yaşlılara ilişkin aile politikaları. Aile 
ve toplum 2(9).

İçli, T. (1991). Atatürk ve aile. Atatürk Araştırma Merkezi Dergisi 8(22), 97-103.

Kağıtçıbaşı, Ç. (2012). Türkiye’de aile kültürü. Kadın Araştırmaları Dergisi (1), 49-57.

Kağıtçıbaşı. Ç. (1990). İnsan, aile, kültür. İstanbul: Remzi Kitapevi

Kahn, J.R. ve London, K.A. (1991). Premarital sex and the risk of divorce. Journal of 
Marriage and The Family, 53(4), 845–55.

Kandiyoti, D. (1984), Aile yapısında değişme ve süreklilik: karşılaştırmalı bir yakla-
şım. N. Erder (Der.). Türkiye’de ailenin değişimi, (Toplum Bilimsel İnceleme-
ler) içinde. (s. 15-34). Ankara: Türk Sosyal Bilimler Derneği. 

Karaşahin, H. (2013). Aile. M. Macit (Ed.), Sosyal antropoloji içinde. (s. 159-181). 
Erzurum: Atatürk Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi Yayını.

Karaşahin, H. (2024). Sosyoloji ve toplumsal sorunlar. Ç. Baba ve M. Büküm (Eds.). 
Din sosyolojisi açısından bazı güncel meseleler ve çözüm önerileri içinde. (s. 
51-68). Ankara: İlahiyat Yayınları.

Karaşahin, H. ve Akgün, Y. Z. (2025). Katılım bankacılığının boyutları üzerine bir 
din sosyolojisi araştırması. Bilimname (54). 285-313.

Kasapoğlu, A. (2012). Sosyolojik yaklaşımlar temelinde aile kuramları. A. Kasapoğlu 
ve N. Karkıner (Eds.) Aile Sosyolojisi içinde.  (s. 2-26). Eskişehir: Anadolu 
Üniversitesi 

Kavas, S. ve Gündüz-Hoşgör, A. (2010). Divorce and family change revisited: pro-
fessional women’s divorce experience in Turkey. Demográfia, English Edition 
53(5), 102-126.

Kaya, K. ve Tan Eren, G. (2020). Boşanma ve erken boşanmaların artış nedenleri. 
Sosyal, Beşerî ve İdari Bilimler Dergisi 3(9), 708-728.

Kaya, T. (2016). İstanbul’da yaşayan boşanmış kadın ve erkeklerin boşanma dene-
yimleri, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9(46), 409-430.

Kılıçer, E. (1981). İslam’da aile planlaması. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 24. 491-532.

Kır, İ. ve Bülbül, Ö. (2012). İslahiye ilçesinde boşanma olgusu üzerine sosyolojik bir 
inceleme, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
9(2), 99-122.

Kongar, E. (1990). Türkiye’de aile yapısı, evrimi ve bürokratik örgütlerle ilişkileri. B. 
Dikeçligil ve A.Çiğdem (Der.). Aile yazıları II içinde. (s. 65-94). Ankara: T.C. 
Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Kottak, C. P. (2002). Antropoloji. S. N. Altuntek vd. (Çev). Ankara: Ütopya Yayınevi.

Köse, S. (2021). Genetiğiyle oynanmış kavramlar ve aile medeniyetinin sonu. Konya: 
Mehir Vakfı Yayınları.

Köse, S. (2025). Modern çağın sorunu baba yoksunluğu. Konya: Mehir Vakfı Yayınları.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 147

Kudat, A. (1990). Aile ve yeniden üretim. B. Dikeçligil ve A.Çiğdem (Der.). Aile 
yazıları I içinde. (s. 249-261). Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Ku-
rumu Başkanlığı Yayınları. 

Kurt, A. (2018). Din sosyolojisi. Ankara: Sentez Yayıncılık.

Kutlar, A., Erdem, E. ve Aydın, F. F. (2012). Kadınların işgücüne katılması ile do-
ğurganlık,

boşanma ve ücret haddi arasındaki ilişki: Türkiye üzerine bir araştırma. Bilgi Ekono-
misi ve Yönetimi Dergisi 7(1), 149-168.

Leslie, G.R. (1982). The family in social context. Oxford: Oxford University Press.

Levinger, G. (1966). Sources of marital dissatisfaction among applicants for divor-
ce. American Journal of Orthopsychiatry 36(5), 803-807.

Levi-Strauss, C. (2012). Yapısal antropoloji. A. Kahıloğulları (Çev). İstanbul: İmge.

Levi-Strauss, C. (2014). Modern dünyanın sorunları karşısında antropoloji. A. Terzi 
(Çev). İstanbul: Metis Yayınları. 

Lyngstad, T. H. (2004). The impact of parents’ and spouses education on divorce 
rates in Norway. Demographic Research 10 (5) 121-142.

Maldonado, L.C. (2017). Doing better for single-parent families  poverty and policy 
across 45 countries. (Yayımlanmamış doktora tezi). California Üniversitesi, 
Los Angeles.

Marshall, G. (1999). Sosyoloji sözlüğü. O. Akınhay ve D. Kömürcü (çev.). Ankara: 
Bilim ve Sanat.

Mascia-Lees, F. E. ve Black, N. J. (1999). Gender and anthropology. Waveland Press. 

McGee, R. J. ve Warms, R.L. (1996). Anthropological theory an introductory history. 
Londra, Toronto, California: Mayfield Publishing Co.

Mead, M. (1972). Male and female a study of the sexes in a changing world. New 
York: Laurel Edition.

Mensching, G. (2004). Dinî sosyoloji. M. Aydın (Çev.). Konya: Din Bilimleri Yayın-
ları.

Meriç, Ü.Y. (1990). İleri endüstri toplumlarında aile kurumu üzerine bir araştırma. 
B. Dikeçligil ve A.Çiğdem (Der.). Aile yazıları I içinde. (s. 455-474). Ankara: 
T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Merter, F. (1990). Köy ailesinde meydana gelen değişmeler (Malatya Örneği). Anka-
ra: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu.

Merton, R. (1968). Social theory and social structure. The Free Press.

Monaghan, J.-Just, P. (2007). Sosyal ve kültürel antropoloji. Gür, Hakan.(Çev.). An-
kara: Dost Kitapevi.

Mullan, P. (2002). The imaginary time bomb: Why an ageing population is not a 
social problem. London:I. B. Tauris.



148  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Murdock, G. P. (1967). Social structure. New York: The Macmillan Company.  

Myers, S. (1996). Families and the inheritance of religiosity. American Sociological 
Review 61, 858-866.

Nirun, N. (1981). Sistematik sosyoloji açısından Ziya Gökalp. İstanbul: Kültür Ba-
kanlığı Yayınları.

Oğurtan, S. G. (2011). Boşandım diyemedim: Boşanmanın aile ve toplum üzerine 
etkileri. Konya: Çizgi Kitabevi.

Oktan, A. (2008). Türk sinemasında hegemonik erkeklikten erkeklik krizine: ya-
zı-tura ve erkeklik bunalımının sınırları. Selçuk Üniversitesi İletişim Fakülte-
si Dergisi 5(2), s. 152-166.

Ortner, B. S. (2006). Anthropology and social theory: Culture, power, and the acting 
subject. London: Duke University Press.

Ozankaya, Ö. (1984). Toplum bilimine giriş. Ankara: S Yayınları.

Özbay, F. (1984). Kırsal kesimde ekonomik yapı değişmelerinin aile işlevlerine yan-
sıması. N. Erder (Der.) Türkiye’de ailenin değişimi içinde. (s. 35-64). Anka-
ra:Türk Sosyal Bilimler Derneği.

Özbudun, S., Balkı, Ş. ve Altuntek, N. S. (2006). Antropoloji kuramlar kuramcılar. 
Ankara: Dipnot Yayınları.

Özen Kapız, S. (2002). İş-aile yaşamı dengesi ve dengeye yönelik yeni bir yaklaşım: 
sınır teorisi. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 4(3), 
s. 139-153.

Özgür, E. M. (2004). Türkiye’de toplam doğurganlık hızının mekansal dağılışı (spati-
al distribution of total fertility rate in Turkey). Coğrafi Bilimler Dergisi 2(2), 
1-12. http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3397169 

Özkalp, E. (2011). Sosyolojiye giriş. Bursa: Ekin Yayınevi

Parsons, T. (1958). The pattern of religious organization in the United States, Dae-
dalus 87(3), s. 65-85.

Pehlivan, O. (2017). Aile tanımı ve ilişkilerinin toplumsal olarak inşası. (Yaımlan-
mamış doktora tezi). Ankara: Hacettepe Üniversitesi.  

Plog, F.-Bates, D. ve Acocella, J. R. (1980). Cultural anthropology. USA: Alfred A. 
Konp, Inc. 

Poster, M. (1989), Eleştirel aile kuramı. H. Tapınç (Çev.). İstanbul: Ayrıntı.

Pritchard, E.E.(1998). Sosyal antropoloji. F. Aydın, İ. İnce ve M. Kılıç (Çev). İstanbul: 
Birey Yayıncılık.

Roof, W.C. (2014). Din ve spiritüalite entegre bir analize doğru, M. Dillion (Ed.). ve 
H. Arslan (Çev.). Din sosyolojisi elkitabı içinde. (s. 199-215). İstanbul: Para-
digma. 

Ruspini, E. (2013). Diversity in family life: Gender, relationships and social change. 
Bristol: Policy Press.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 149

Sandalcılar, A. R. (2012). İşşizlik boşanmayı etkiliyor mu? Bölgesel panel nedensel-
lik, Ege Akademik Bakış, 12(2), s. 225-238.

Saran, N. (1992). Antropoloji. İstanbul: İnkılâp Yayınları.

Sayın, Ö. (1990a). Aile sosyolojisi. İzmir: Ege Üniversitesi Yayınları.

Sayın, Ö. (1990b). Aile içi ilişkilerin toplumsal ve birey boyutunda çözümlenmesi. B. 
Dikeçligil ve A.Çiğdem (Der.) Aile yazıları IV içinde. (s. 531-548). Ankara: 
T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları.

Schulten, L. (2024). Women are not safe in Europe either.  https://www.dw.
com/tr/kad%C4%B1nlar-avrupada-da-g%C3%BCvende-de% C4%-
9Fil/a-70888207#:~:text=%C5%9Eiddete%20maruz %20 kalan %20 ka-
d%C4 %B1nlar%C4 %B1 n%20oran%C4%B1,16%2C7%20olarak%20
tespit%20edildi Erişim tarihi, 21.12.2025.

Sertkaya Doğan, Ö. ve Bostan, H. (2019). Türkiye’nin demografik dönüşümü ve nü-
fus projeksiyonlarına göre fırsatlar. Doğu Coğrafya Dergisi 24(41), s. 61-90.

Sevim, Y., Güldeste, A. ve Öner, C. (2016). Boşanan erkeklerin sorunları üzerine 
sosyolojik bir araştırma (Elazığ ili örneği). Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi 26(2), 293-312.

Sherkat, D. E.(2014). Dini sosyalleşme: etkinin kaynaklan ve failin etkileri. M. Dil-
lon (Ed.). ve H. Arslan (Çev.). Din sosyolojisi elkitabı içinde. (219-238). İs-
tanbul: Paradigma Yayınları.

Spitze, G. ve South, S. J. (1985). Women’s employment, time expenditu-
re, and divorce. Journal of Family Issues, 6(3), 307-329. https://doi.
org/10.1177/019251385006003004

Subaşı, N. (2014a). Din sosyolojisi. İstanbul: Dem Yayınları.

Subaşı, N. (2014b). Toplumsal değişme, aile ve yeni risk alanları. M. Aydın (Ed.). 
Aile sosyolojisi yazıları içinde. (s. 101-117). İstanbul: Açılım Kitap. 

Şenavcu, H.İ. ve Üstek, M. (2021). Şintoizm’de aile. S. Turan ve A.Ünal (Eds.) Dinler-
de aile içinde (s. 301-318). İstanbul: Eğitim Yayınevi.

Tarakçı, M. (2012). Protestanlıkta sakramentler. Bursa: Emin Yayınları. 

Tarhanacı, M. (2017). Boşanma avukatlarının anlatısıyla trabzon’da aile ve boşanma 
olgusu, İmgelem, 1(1), 89-120.

Ter Borg, M.B. (2012). Din ve iktidar. P.B. Clarke (Der.). ve İ.Çapcıoğlu (Çev. Ed.) 
ve M.Akgül (Çev.). Din sosyolojisi kuram ve yöntem içinde. (s. 313- 337). 
Ankara: İmge Yayınevi

Tezcan, M. (1985). Eğitim sosyolojisi. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi.

Tezcan, M. (1997). Kültürel antropoloji. Ankara: Kültür Bakanlığı Yay.

Tezcan, M. (2000). Türk ailesi antropolojisi. Ankara: İmge Yayınları.

Topçuoğlu, A. A. (2010). Yahudilik-Hıristiyanlık ve İslam Hukuku’na göre nikah 
akdine etkisi bakımından din farklılığı. Din Bilimleri Akademik Araştırma 
Dergisi 10(2), 79-120.  



150  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

Turgut, M. (Ed.). (2010). Türkiye’de aile değerleri araştırması. Ankara: T.C. Başba-
kanlık Aile ve Sosyal Araştırmalar Genel Müdürlüğü. 

Turner, B. (2014). Klasik Sosyoloji. İdil Çetin (Çev.). İstanbul: İletişim, 2014.

Uğur, S. B. (2014). Günümüzde kadının boşanma deneyimleri: Akademisyen kadınlar 
üzerine bir araştırma, Mediterranean Journal of Humanities, 4(2), 293-326.

Ünal,  A. (2012). Hıristiyanlıkta evlilik anlayışı ve evlenme törenleri. Dinlerde nikah 
milletlerarası tartışmalı ilmi toplantı içinde. (s. 279-203). İstanbul: Dokuz 
Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İslami İlimler Araştırma Vakfı Yayınları

Ünal, A. (1998). Yahudilikte Hıristiyanlıkta ve İslam’da evlilik. Ankara: Kültür Ba-
kanlığı Yayınları.

Ünal, A. (2002). Hıristiyanlıkta kadın ve aile anlayışına genel bir bakış. Dinler Tarihi 
Araştırmaları III. Ankara: Dinler Tarihi Derneği Yayınları.

Ünal, A. (2016). Sosyal bir olgu olarak boşanmanın nedenleri ve sonuçları. (Yayım-
lanmamış yüksek lisans tezi). Cumhuriyet Üniversitesi, Sivas.

Ünal, V. (2013), Geleneksel geniş aileden çekirdek aileye geçiş sürecinde boşanma 
sorunu ve din. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 6(26), 588-602.

Varışlı, B., Kurdoğlu, İ. ve Ergin, S. (2024). Değişen toplumda dünya aileleri: Aile 
örüntüleri ve hastalıkta, sağlıkta evlilikler, Sosyal Politika Çalışmaları Der-
gisi 24(62), 115-136).

Velidedeoğlu, H. V. (1976). Ailenin çilesi boşanma. İstanbul: Çağdaş Yayınları.

Vergin, N. (1990). Toplumsal değişme ve Türkiye’de aile. B. Dikeçligil ve A.Çiğdem 
(Der.). Aile yazıları II içinde. (s. 309-320). Ankara: T.C. Başbakanlık Aile 
Araştırma Kurumu Başkanlığı Yayınları. 

Wach, J. (1995). Din sosyolojisi. Ü.Günay (Çev.). İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 
Vakfı Yayınları.

Wallerstein, I (2006). Tarihsel kapitalizm. N. Alpay (Çev.). İstanbul: Metis.

Wallerstein, J. S. ve Blakeslee, S. (1989). Second chances: Men, women, and children 
a decade after divorce. New York: Ticknor & Fields.

Weber, M. (2012). Din sosyolojisi. L. Boyacı (Çev.). İstanbul: Yarın

Wuthnow, R .(2012). Sanat ve dinin çağdaş buluşması. P.B. Clarke (Der.). ve İ.Çap-
cıoğlu (Çev. Ed.) ve K. Albayrak (Çev.).  Din Sosyolojisi: Yaşadığımız Dünya 
içinde (s. 97-119). 

Yadsıman, H.Ş. (2021). Yahudilikte aile. S. Turan ve A. Ünal (Eds.). Dinlerde aile 
içinde. (s. 47-95). İstanbul: Eğitim Yayınevi. 

Yıldırım, E. (2013). Ailenin tanımı, türevleri ve işlevleri. K. Canatan ve E. Yıldırım 
(Eds). Aile Sosyolojisi içinde. (s. 65-81). İstanbul: Açılım Kitap.

Yıldırım, E. (2013). Toplumsal değişme sürecinde aile. K. Canatan ve E. Yıldırım 
(Eds.). Aile Sosyolojisi içinde. (121-138). İstanbul: Açılım Kitap.



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 151

Yıldırım, N. (2004). Türkiye’de boşanma ve sebepleri. Bilig (Türk Dünyası Sosyal 
Bilimler Dergisi), 28, 59-81.

Yılmaz, A. ve Fişiloğlu, H. (2006). Psychometric properties of the fisher divorce ad-
justment scale in a Turkish divorced sample. Journal of Divorce & Remarri-
age 45, 149–169.

Yitik, İ. (2021). Hinduizm’de aile. S. Turan ve A.Ünal (Eds.) Dinlerde aile içinde (s. 
185-200). İstanbul: Eğitim Yayınevi.

Yörükoğlu, A. (1989). Değişen toplumda aile ve çocuk. İstanbul: Özgür Yayın.

Yurtkuran Demirkan, S., Günindi Ersöz, A., Beder Şen, R., Ertekin, E., Sezgin, Ö., 
Turgut, A. M. ve Şehitoğlu, N. (2009).Boşanma Nedenleri Araştırması, An-
kara: T.C. Başbakanlık Aile ve Sosyal Araştırmalar Genel Müdürlüğü.

Zencirkıran, M. (2016). Sosyoloji. Bursa: Dora Yayıncılık.

İNTERNET KAYNAKLARI
Datapanda. (2025a). https://www.datapandas.org/ranking/divorce-rates-by-country 

Erişim Tarihi, 02.09.2025

Datapanda. (2025b). https://www.datapandas.org/ranking/divorce-rates-by-country 
#:~ :tex t=Countries%20With%20Highest%20Divorce%20Rate,Ukrai-
ne%2C%20and%20the%20United%20States. Erişim Tarihi, 09.09.2025

Datapanda, (2025c)https://www.datapandas.org/ranking/divorce-rates-by-country# 
: ~:text= Countries%20With%20Highest%20Divorce%20Rate,Ukrai-
ne%2C%20and%20the%20United%20States. Erişim Tarihi, 09.09.2025

Divorce, (2024). https://divorce.com/blog/divorce-rates-in-the-world/  Erişim Tari-
hi, 01.09.2025

Eurosat. (2023a). https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-explained/index.php?title 
=Marriage _and_divorce_statistics Erişim Tarihi, 01.09.2025

Eurosat. (2023b). https://ec.europa.eu/eurostat/statistics- explained/ index.php?tit-
le= Marriage_and_divorce_statistics#Fewer_marriages.2C_fewer_divorces 
Erişim Tarihi, 25.08.2025

Eurostat, (2021). https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-explained/ index. php? tit-
le= Gender based_violence_statistics#Home_is_not_always_a_safe_place_
for_many_women Erişim Tarihi, 21.12.2025.

OECD. (2022a). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant= archive&df[ds]=Dis-
seminate ArchiveDMZ&df[id ]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq =IS-
R..&pd = %2 C2022 &to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi, 
02.09.2025.

OECD. (2022b). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds] =Disse-
minate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=LVA..&p-
d=1960%2C2022&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb  Erişim Tarihi, 
29.08.2025



152  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

OECD. (2022c). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=Disse-
minate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=LTU..&p-
d=1960%2C2022&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb  Erişim Tarihi, 
29.08.2025

OECD. (2022d). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]= Disse-
minate Archive DMZ&df[id]= DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq= FIN%2 
BGBR.. &pd =%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb  Erişim Tarihi, 
29.08.2025

OECD. (2022e). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant= archive&df[ds]= 
Disseminate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&-
dq=SWE..&pd=%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi, 
29.08.2025

OECD. (2022f).  Erişim Tarihi, 29.08.2025

OECD. (2022g) https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=Disse-
minate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=NOR%-
2BEU..&pd=%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi, 
29.08.2025

OECD. (2022h). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=-
Disseminate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&-
dq=DEU..&pd=%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi, 
29.08.2025

OECD. (2022ı). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=Dis-
seminate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=..
FAM14%2BFAM13%2BFAM15A%2BFAM15B%2BFAM10C%-
2BFAM10B%2BFAM10A%2BFAM9C%2BFAM9A%2BFAM-
9B%2BFAM7%2BFAM17%2BFAM8C%2BFAM8B%2BFAM-
11D%2BFAM11C%2BFAM11B%2BFAM11A%2BFAM8A%2B-
FAM5C%2BFAM5B%2BFAM5A%2BFAM4B%2BFAM12A%2B-
FAM12B%2BFAM4A%2BFAM3&pd=1960%2C2022&to[TIME_PERIO-
D]=false&vw=tb  Erişim Tarihi, 29.08.2025

OECD. (2022i). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=Dissemi-
nate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=BGR..&p-
d=%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi, 29.08.2025

OECD. (2022j). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=Dissemi-
nate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=GBR..&p-
d=%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi, 29.08.2025

OECD. (2022k ). https://data-explorer.oecd.org/vis?tenant=archive&df[ds]=-
Disseminate ArchiveDMZ&df[id]=DF_FAMILY&df[ag]=OECD&dq=-
KOR..&pd=%2C&to[TIME_PERIOD]=false&vw=tb Erişim Tarihi: 
29.08.2025

Statista, (2025). https://www.statista.com/statistics/1226451/lowest-divorce-ra-



AİLE SORUNLARI, BOŞANMA VE DİN . 153

te-worldwide-by-country/ Erişim Tarihi, 09.09.2025

Thailanddivorce.com. https://www.thailanddivorce.com/divorce-statistics-in-thai-
land/  Erişim Tarihi, 02.09.2025

TUİK, TAYA. (2006). Türkiye aile yapısı araştırması. Ankara: Aile ve Sosyal Politi-
kalar Bakanlığı.

TUİK. (2011). Evlenme ve boşanma istatistikleri. Ankara: Türkiye İstatistik Kurumu.

TUİK, Dİ. (2020). Doğum istatistikleri 2019. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/In-
dex?p=Dogum-Istatistikleri-2024-54196 Erişim Tarihi, 06.11.2025.

 TUİK, Dİ. (2025). Doğum istatistikleri 2024. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/In-
dex?p=Dogum-Istatistikleri-2024-54196 . Erişim Tarihi, 06.11.2025

TUİK, DNG. (2025). Dünya nüfus günü 2025. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/In-
dex?p=Dunya-Nufus-Gunu-2025-54078. Erişim, 06.11.2025.

TÜİK, İY. (2019). İstatistiklerle yaşlılar 2018. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/In-
dex?p=Istatistiklerle-Yaslilar-2018-30699 Erişim Tarihi, 4.05.2025.

TÜİK, İY. (2021) İstatistiklerle yaşlılar 2020. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index? 
p= Istatistiklerle-Yaslilar-2020-37227 Erişim Tarihi, 4.05.2025.

TUİK, İY. (2022). İstatistiklerle yaşlılar 2021. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/In-
dex?p=Istatistiklerle-Yaslilar-2021-45636 Erişim Tarihi, 04.05.2025.

TÜİK, İY. (2024), İstatistiklerle yaşlılar 2023. https://data.tuik.gov.tr /Bulten/ Index? 
p=Istatistiklerle-Yaslilar-2023-53710 Erişim Tarihi, 4.05.2024.

TUİK, İY. (2025). İstatistiklerle yaşlılarla 2024.  

TUİK, AYA. (2022). Aile yapısı araştırması.  Erişim Tarihi, 02.09.2025.

TÜİK, İA. (2023). İstatistiklerle aile. ttps://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatis-
tiklerle-Aile-2022-49683. Erişim Tarihi,1.05.2025.

TÜİK, İA. (2024). İstatistiklerle aile. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatis-
tiklerle-Aile-2023-53784 Erişim Tarihi, 05.06.2025.

TUİK, SS. (2025). Sosyoekonomik seviye-2023. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/In-
dex? p=Sosyoekonomik-Seviye-2023-57942 . Erişim Tarihi, 10.11.2025.

TUİK, TYPA. (2024). Türkiye yaşlılık profili araştırması. https://data.tuik.gov.tr/
Bulten/Index?p=Turkiye-Yasli-Profili-Arastirmasi-2023-53809 Erişim Tari-
hi, 4.05.2025.

TUİK, ADNKS. (2024). Türkiye adrese dayalı nüfus kayıt sistemi. https://data.
tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Adrese-Dayali-Nufus-Kayit-Sistemi-Sonucla-
ri-2023-49684 Erişim Tarihi, 4.05.2025.

TUİK ADNKS. (2025). https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Adrese-Dayali-Nu-
fus-Kayit-Sistemi-Sonuclari-2024-53783 Erişim Tarihi: 20.12.2025.

TÜİK, YYKİ. (2024). Yoksulluk ve yaşam koşulları istatistikleri 2023,  https://data.
tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Yoksulluk-ve-Yasam-Kosullari-Istatistikle-



154  . Doç. Dr. Hakkı KARAŞAHİN

ri-2023-53713 Erişim Tarihi, 05.06.2025.

TUİK, YYKİ. (2024). Yoksulluk ve yaşam koşulları istatistikleri 2024. https://data.
tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Yoksulluk-ve-Yasam-Kosullari-Istatistikleri 
2024-53714#:~:text=Taksit%20%C3%B6demesi %20veya%20 borcu%20 
olanlar %C4%B1n,ine%20ise%20%C3%A7ok%20y%C3%BCk%20getirdi 
Erişim Tarihi, 11. 11. 2025. 

TUİK, EBİ. (2024). Evlenme boşanma istatistikleri. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/
Index?p=Evlenme-ve-Bosanma-Istatistikleri-2024-54194 Erişim Tarihi,  
07.05.2025. 

TUİK, İGKBH. (2024). İllere göre kaba boşanma hızı. https://data.tuik.gov.tr/Bul-
ten/Index?p=Evlenme-ve-Bosanma-Istatistikleri-2024-54194, Erişim Tarihi, 
29.08.2024)

TUİK, YYNİB. (2020). 2020 yılı yaşlı nüfus istatistik bülteni. Aile ve Sosyal Hiz-
metler Bakanlığı Engelli ve Yaşlı Hizmetleri Genel Müdürlüğü. https://www.
aile.gov.tr/media/89041/yasli_nufus_istatistik_bulteni.pdf Erişim Tarihi, 
17.05.2025.

WPR. (2025). World population review.  https://worldpopulationreview.com/countr-
y-rankings/divorce-rates-by-country  Erişim Tarihi 02.09.2025


